\ UNIVERSITE
’ DE GENEVE

DIES ACADEMICUS 2015
Allocution de Madame Irina Bokova, directrice-générale de ’'UNESCO, docteure honoris causa
de 'UNIGE

Les défis des droits humains au XXléme siécle
Monsieur le Recteur de I'Université de Genéve, Yves Fluckiger

Mesdames et Messieurs et chers Collegues, Docteurs Honoris Causa

Madame Elisabeth Decrey Warner, Présidente et co-fondatrice de |'Appel de Genéve, une
grande défenseur des droits humains,

Mesdames et Messieurs les lauréats des Prix et Médailles.
Distingués invités,

Je vous remercie pour vos paroles si aimables a mon égard et je voudrais dire combien je me
sens humble d’étre distinguée en compagnie de si grands professionnels et défenseurs des
droits fondamentaux, aprés Desmond Tutu, Elie Wiesel, Mary Robinson, Toni Morrison, Amartya
Sen ou Kofi Annan.

Plus gu’un honneur, c’est un plaisir de revenir dans cet amphithéatre a I'occasion de ce Dies
Academicus, au sein de cette université de Geneve ou nous nous retrouvons a intervalle régulier
pour continuer le fil de notre conversation.

L'année derniere, nous étions rassemblés dans cette méme salle pour une discussion avec des
étudiants, des professeurs, des leaders d’opinion, sur la destruction du patrimoine culturel en
situation de conflit — et ce débat a contribué a structurer la discussion bien au-dela de ces murs,
a faire prendre conscience d’'un drame mondial qui n’a fait que s’amplifier depuis.

Nous le devons, dans une trés large mesure, aux équipes de I'Université de Geneve, a leur
passion des idées, a leur golt de la culture, a la capacité de leurs réseaux a faire entendre le
message des droits humains et de la diversité culturelle.

Ce message est aujourd’hui plus important que jamais.

Le monde est confronté a I'une des plus graves crises des droits humains depuis la seconde



guerre mondiale — un nettoyage culturel effroyable déchire le Moyen Orient, marqué par la
persécution des individus sur la base de leurs motifs ethniques et religieux, la destruction
systématique du patrimoine et de la diversité culturelle - des crimes de masse, la répression et
des tortures a grande échelle qui ont jeté sur les routes des millions de personnes, risquant leur
vie pour fuir la guerre et la misére.

Tous ces événements font craindre une nouvelle banalisation du mal, une routine dans la
violence qui souléve le cceur.

Comment répondre, au-dela des condamnations ?

Cette crise éclaire déja d’un jour nouveau la relation intime entre les droits humains et la
diversité culturelle.

Il n’y a pas si longtemps — il y a moins de 20 ans — la diversité culturelle était accusée de
conduire au relativisme, de remettre en question I'universalité de droits.

Aujourd’hui le nettoyage culturel en Iraq et en Syrie montre que les ennemis des droits humains
sont aussi les ennemis de la diversité culturelle, car celle-ci incarne une liberté de vivre et de
pensée qui est inhérente a I’étre humain, a la dignité humaine.

C’est un changement de perspective important.

La protection de la diversité culturelle est inséparable du respect des droits humains et ne peut
jamais servir d’excuse pour porter atteinte aux droits humains.

Cette vérité, défendue dans le texte de la déclaration universelle de I'UNESCO sur la diversité
culturelle en 2001, recoit ici sa plus parfaite confirmation.

Et nous devons tout mettre en ceuvre pour protéger, dans le méme mouvement, les droits
humains universels, qui nous rassemblent, et la diversité culturelle qui nous enrichit.

C'est une exigence historique, qui est non seulement un défi sécuritaire et militaire, mais
surtout un défi moral et en enjeu de civilisation.

L'extrémisme ne sera pas vaincu par la force des armes uniquement — I’histoire nous I'a
suffisamment montré.

Il faut aussi gagner la bataille des idées, et pouvoir répondre avec un contre-discours en faveur
de la tolérance, de la paix, de la compréhension mutuelle.

Cela suppose de donner aux jeunes les compétences et les moyens d’étre partie prenante de la
société, de faire des choix informés, d’avoir les outils intellectuels pour résister aux discours de
haine, a la radicalisation, de décrypter les informations diffusées dans les médias, sur Internet.



Cela suppose un nouveau « pacte pour la diversité culturelle », dans les écoles, par
I’'enseignement de la citoyenneté mondiale et de nouvelles compétences interculturelles — en
intégrant dans les cursus I’histoire des civilisations, pour que chacun connaisse sa propre culture
et respecte celle des autres.

Sur les ondes des radios, a la télévision, sur Internet, j'entends les voix des extrémistes qui
appellent au combat, celles des armées qui veulent répondre, celles des idéologues qui
appellent au « choc de civilisations ».

Il faut faire entendre d’autres voix, les voix des victimes, les voix de ceux qui fuient les combats.
Ceci n’est pas un « choc des civilisations ». C'est 'opposition de ceux qui croient que nous
pouvons vivre ensemble dans la diversité, et ceux qui le refusent.

Cette vision est au coeur de I'action de ’'UNESCO.

Devant l'urgence, certains exigent, méme temporairement, la mise en retrait des valeurs
démocratiques, le controle des médias, parce I'important, disent-ils, c’est de restaurer I'ordre —
le respect des droits viendra plus tard.

Devant l'urgence, quand des vies humaines sont en jeu, certains estiment qu’il vaut mieux
laisser détruire le patrimoine de I'"humanité.

Je crois que ce renoncement participe justement de I'affaissement des valeurs qui fait le lit de
I'extrémisme.

C'est au moment ou les droits humains sont attaqués que nous devons en défendre les
principes avec une extréme fermeté.

Il y a quelgues semaines, I'archéologue et directeur du site de Palmyre, Khaled al Assad, un
grand ami de 'UNESCO, était tué par les extrémistes. Il est mort en héros, pour avoir tenté de
sauver la ville jusqu’au bout.

Khaled Al Assad est mort parce qu’il croyait justement que ce patrimoine valait davantage que
sa propre vie, parce que ces ruines portent des valeurs qui transcendent ’lhumanité.

Son sacrifice nous montre que les étres humains ne sont pas simplement des étres biologiques
gu’il faut nourrir et soigner — ce sont des étres de culture, qui s’inscrivent dans une histoire qui

les dépasse et qu’ils veulent transmettre aux générations futures.

Accepter que ce patrimoine soit détruit, c’est accepter que Khaled Al Assad soit mort pour rien,
et renoncer en partie a ce qui nous définit comme humanité.

Loin d’étre naive ou idéaliste, cette vision trace une ligne trés nette entre les défenseurs des



droits humains et les autres.

Partager cette vision, maintenir ce cap de la dignité, méme au cceur de I'urgence, est un défi
éducatif, culturel, éthique et moral.

Les Universités comme I'Université de Geneve, les professionnels de la culture, les artistes, les
médias, les étudiants ont une responsabilité historique pour partager cette vision, et faire
entendre un discours de tolérance et de paix, qui décrédibilise la propagande extrémiste.

Nous savons que les extrémistes ont peur de I'histoire.

Ils ont peur de la culture et de la force qu’elle donne, de la capacité de résistance et de
résilience qu’elle représente — et c’est pour cette raison qu’ils cherchent a la détruire.

La réponse a I'extrémisme passe aussi par davantage de culture, par I’éducation, par le partage
des savoirs qui peuvent humaniser la vie, la rendre plus libre, plus consciente, plus vigilante.

Ce mouvement existe et partout dans le monde, je vois grandir des initiatives citoyennes, des
mouvements de solidarité, qui s’appuient notamment sur les réseaux sociaux et qui
représentent un formidable espoir, un nouvel humanisme.

L'Année derniére, dans ce méme amphithéatre, je vous montrais les images des Mausolées de
Tombouctou, détruits en 2012 par les groupes extrémistes armés.

L'UNESCO avait promis de les reconstruire et nous avons tenu parole - j'étais sur place au mois
de Juillet a Tombouctou, et j’ai vu comment la reconstruction de ces monuments permet a tout
un peuple de reprendre confiance.

C'est le message de 'UNESCO : la reconstruction de ces mausolées est le visage de cet
humanisme, et le contrepoids aux extrémismes et aux forces de l'intolérance

C'est dans cet esprit que jappelle les professeurs, les étudiants, les scientifiques, les
organisations de la société civile, a faire résonner ce message et cette vision de I'humanisme.

L'UNESCO est engagé de toutes ses forces dans cette lutte, pour faire entendre la voix du droit,
et construire des sociétés d’autant plus fortes et plus robustes et plus stables, qu’elles sont plus
inclusives, et respectueuses du droit.

Je tiens a vous remercier de m’avoir honorée par cette Laurea Honoris Causa — c’est
I’Organisation que vous honorez par cette reconnaissance, cette grande institution, une
institution aux grandes idées, qui a porté des grands concepts, comme la diversité culturelle,
I’éducation a la citoyenneté mondiale, le développement durable, la biodiversité.

Vous avez salué mon combat, sachez que c’est le combat de 'UNESCO, le combat de



I’'humanisme pour un avenir meilleur et ce combat, nous allons le continuer.

Je vous remercie.



