Romain Rolland et 1'Inde

Author(s): Jean Bastaire

Source: Esprit, SEPTEMBRE 1961, Nouvelle série, No. 298 (9) (SEPTEMBRE 1961), pp. 320-

329

Published by: Editions Esprit

Stable URL:

https://www.jstor.org/stable/24256425

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org.

Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at

https://about.jstor.org/terms

JSTOR

is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to
Esprit

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms


https://www.jstor.org/stable/24256425

Romain Rolland et I’Inde

Discuté, Romain Rolland le sera peut-étre toujours comme
écrivain. Mais comme homme et comme témoin, le doute n’est
plus permis : nous avons en lui le Voltaire de la premiére
moitié du XX° siécle, ’'ami et le correspondant des esprits les
plus illustres de son temps, d’Albert Schweitzer a Jan Masarick,
de Maxime Gorki & Stefan Zweig.

Encore ces noms n’évoquent-ils que le rayonnement euro-
péen de Pauteur de Jean-Christophe. On ne sait pas assez, ou
on ne sait plus, que durant les vingt derniéres années de sa
vie, Romain Rolland étendit au monde entier son inlassable
activité, et qu’il voulut étre en particulier un médiateur entre
POrient et 1’Occident, entre I’Asie et ’Europe. « Ce sont les
deux hémisphéres de la pensée. Il faut les réunir » (Inde, p. 14).

Un livre récent nous le rappelle opportunémenti. II est
composé de tous les extraits du Journal de Romain Rolland
qui concernent ses rapports avec I'Inde, ainsi que de quelques
autres textes sur le méme sujet. Masse énorme de documents :
plus de six cents pages, qui s’ordonnent pourtant assez faci-
lement autour d’un certain nombre de hautes figures de 1’Inde
contemporaine, comme Tagore et Gandhi, ou de I'Inde éternelle,
comme Ramakrishna et Vivekananda.

Tagore, Romain Rolland en entendit parler dés 1916, en
pleine guerre. Dans un discours prononcé a I'Université Impé-
riale de Tokyo et rapporté par les journaux, le grand poéte
hindou s’exprimait ainsi : « La civilisation qui nous vient
d’Europe est vorace et dominatrice ; elle consume les peuples
qu’elle envahit, elle extermine ou anéantit les races qui génent
sa marche conquérante. C’est une civilisation toute politique,
aux tendances cannibales .. Sous le nom de patriotisme, elle

1. Romain Rorranp : Inde (Albin-Michel).

320

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

manque a la parole donnée, elle tend sans honte ses filets,
tissus de mensonges, elle dresse de gigantesques et mons-
trueuses idoles dans les temples élevés au Gain, le dieu qu’elle
adore » (p. 12).

L’auteur d’Au-dessus de la mélée, persécuté lui-méme par
les tenants d’un tel nationalisme raciste et dominateur, ne
pouvait pas ne pas étre sensible a cette fiere dénonciation d’un
mal contre lequel il avait entrepris de lutter. Aussi entra-t-il en
relation avec Tagore au point que, trois ans plus tard, il rece-
vait du poéte une adhésion chaleureuse a sa Déclaration pour
une Indépendance de UEsprit, et quen avril 1921, les deux
hommes se rencontraient enfin a Paris.

« Une belle figure réguliére, pur Aryen, mais de ce teint
chaud que donne la vie au soleil d’or, des yeux bruns lumi-
neux a 'ombre de beaux cils, le nez droit, la bouche souriante
sous une moustache blanche, une barbe soyeuse a trois pointes,
dont celle du milieu est encore noire entre les deux autres
blanches » (p. 20) : tel apparut Pauteur de ’Offrande lyrique,
au cours de trois entretiens ou il fut surtout question du projet
de Tagore de créer aux Indes une Université Internationale, ou
Ton parla beaucoup musique, mais dont la partie la plus inté-
ressante fut sans doute la libre confrontation organisée autour
du grand théme Orient-Occident. « Tagore ne cache pas I’hor-
reur que lui inspire l’extréme brutalité partout répandue en
Occident... Mais rien ne lui cause une oppression plus lourde
que ’Amérique du Nord » (p. 21). D’'une fagon générale, il « ne
semble voir dans l’art et la pensée d’Europe que la lutte, le
combat éternel : et cela ne lui est pas sympathique » (id.).

Les deux hommes devaient se revoir plus longuement en
juin 1926, au cours d’un séjour que le poéte hindou vint faire
aux cotés de Romain Rolland, a Villeneuve, sur les bords du lac
Léman. « Il a toujours sa belle figure, noble et fine, mais elle
n’a plus la plénitude de santé que j’admirais » (p. 107), note
alors Rolland. C’est que Tagore est non seulement fatigué par
un long voyage, mais aussi découragé par le triste état de
PInde et la vanité des efforts déployés pour y porter remeéde.
Trop de races, explique-t-il, cohabitent sur le sol de cette
immense péninsule. Aucune pensée commune ne les relie. Et
puis il y a le climat. « L’Inde porte sur elle le fardeau écrasant
de son tropique » (p. 122).

Romain Roiland réagit en disant que méme les déterminismes
géographiques peuvent étre surmontés. Mais, pour cela, il ne
faut pas, comme le faisait Tagore cinq ans auparavant, témoigner
d’un mépris trop absolu a I’égard des disciplines d’action et de
combat qui, seules, ont permis a POccident de s’organiser et de

321

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

tenir. Sur ce point, I'Europe a peut-étre quelque chose a
apprendre a I'Inde trop passive : « la puissante vertu du christia-
nisme, et tout ce que lui doivent les races d’Occident : Pexemple
permanent du Christ, agissant et souffrant, la veille perpétuelle
de la conscience, comme de la lampe du Saint-Sacrement, I’exa-
men quotidien, la confession morale, etc. » (p. 132).

Un autre point sur lequel I’écrivain francais intervint avec
vigueur auprés de son interlocuteur fut la question du fascisme
italien. Tagore, en effet, était arrivé a Villeneuve via Rome, ou
il avait été recu en personnage officiel par Mussolini. Candide,
et surtout ne comprenant pas un mot aux discours que I'on
prononcait autour de lui, le poéte s’était laissé entrainer dans
des manifestations du Fascio, ol sa présence avait évidemment
été interprétée comme une approbation. On avait déformé les
propos qu’il avait cru devoir y tenir. Mais le plus grave est que
certaines apparences d’ordre et de prospérité avaient fini par
emporter la conviction du visiteur, et qu’il en arrivait a
exprimer maintenant 4 un Romain Rolland ébahi, se contrai-
gnant pour ne pas exploser, des théories légitimant plus ou
moins la dictature du Duce.

Pendant quinze jours, Rolland ne cessa de travailler a la
ruine d’illusions aussi pernicieuses. Bien renseigné par les
émigrés italiens de Paris, il s’attacha a révéler a Tagore le
vrai visage de violence et de haine du fascisme. Il insista en
particulier pour obtenir du poéte une protestation publique
contre l'usage abusif qui avait été fait de sa personne et de
son nom dans les journaux d’outre-Alpes. Une telle persévé-
rance se vit récompensée, mais ce ne fut pas sans peine, et les
épisodes de cette luite amicale, a laquelle nous retrouvons
mélé Georges Duhamel, ne manquent pas de saveur. Enfin
Tagore se décida a proclamer urbi et orbi que « les méthodes
et les principes du fascisme concernent toute I'humanité et
qu'il est absurde d’imaginer que lui, Tagore, puisse jamais sou-
tenir un mouvement qui étouffe impitoyablement la liberté
d’expression, qui contraint 4 des obligations contraires a la
conscience individuelle, et qui marche par une voie sanglante
de violence et de crime furtif » (p. 164).

Une troisiéme et derniére entrevue entre les deux hommes
eut lieu en aofit 1930, alors que le poéte était de passage a
Genéve. Tagore se lanca dans une attaque violente contre le
polythéisme hindou, et en particulier contre le culte sangui-
naire de la déesse Kali, en faisant appel « a Pathéisme salutaire,
a la négation rationaliste d’Occident, qui lui parait nécessaire,
temporairement, pour faire table rase de ces monstres de I'esprit,
pour nettoyer les écuries d’Augias » (p. 284). Romain Rolland

322

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

A

se borna a rappeler a4 son interlocuteur que les plus hautes
religions monothéistes ont les mémes sources primitives. « L’im-
portant est de sublimer ces profonds instincts, au lieu de vouloir
les extirper, et il est bien saisissant de voir ’Ancien Testament,
qui fume de la graisse des victimes, s’épanouir en cette fleur
supréme de PEvangile : ’Agneau de Dieu, le Christ innocent
sacrifié » (p. 285). :

SR

Passer de Tagore a Gandhi, c’est presque changer d’univers.
Rolland en prit conscience trés rapidement : « Deux races
d’hommes, deux classes : I’aristocrate, le prince, — et le gourcu
(le sage) populaire » (p. 138). L’un, Gandhi, n’est-il pas d’ail-
leurs de cette Inde occidentale ou les gens ont peu d’imagina-
tion, mais beaucoup de sens pratique ? Alors que 'autre, Tagore,
représente admirablement son Bengale natal, plein de charme,
ruisselant de fantaisie, suprémement artiste, mais indolent et
manquant au plus haut point de persévérance.

Les mémes raisons qui rapprochérent spontanément Tagore de
Romain Rolland rendirent ce dernier, pendant un certain temps,
un peu réticent a I’égard de Gandhi : « Je vois en lui tout autre
chose qu’un internationaliste de mon espéce : un nationaliste,
mais le plus grand, le plus haut, et tel qu’il devrait étre le
modéle pour tous les nationalismes mesquins ou bas, ou crimi-
nels, de I’Europe » (p. 33). Un autre motif de réserve : le
« médiévalisme » du Mahatma, son culie de la vache, sa cam-
pagne pour un retour a l'usage du rouet.

Toujours est-il que écrivain francais refusa d’abord, en
aolit 1922, de préfacer un recueil d’articles de Gandhi : La
jeune Inde. Décision sur laquelle il devait revenir deux ans
plus tard. Mais il avait fait mieux auparavant : de janvier a
mars 1923, il avait écrit tout un livre en I'honneur du prophéte
de la non-violence. La sainteté agissante du Mahatma Pavait
emporté sur les divergences d’opinion.

Romain Rolland ne cessa dés lors de suivre de trés preés les
faits et gestes de son héros. Une question harcelait ’écrivain qui
était devenu par ailleurs, durant ces années-l1a, le compagnon de
route de la révolution d’Octobre : comment associer ces fréres
ennemis, les violents d’U.R.S.S. et les non-violents de I’Inde,
dans la tiche d’émancipation que les uns et les autres s’effor-
caient de mener a bien ? En quoi les gandhistes se préoccupaient-
ils de Paspect économique de leur révolution, et, symétriquement,
quelles étaient les possibilités d’implantation de V’expérience
indienne en Occident ?

323

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

Toutes interrogations que Romain Rolland put enfin soumettre
de vive voix au Mahatma lorsque celui-ci, de retour d’une
Conférence de la Table Ronde tenue a4 Londres, s’arréta a Ville-
neuve, en décembre 1931. Journées que l'on voudrait qualifier
d’historiques, bien qu’elles n’aient guére eu de retentissement.
Dans la modeste villa Olga, deux conceptions du monde, que
rien ne semblait rapprocher, se rencontrérent pourtant et accep-
térent de dialoguer, sinon de s’unir. Rolland préta sa voix &
un grand absent : Lénine, de maniére 4 ce que Gandhi ait la
possibilité de s’entretenir avec le plus important des maitres de
Paction en Occident.

Sur les questions économiques, le Mahatma se révéla d’abord
singuliérement « réactionnaire » : « Jai dit aux ouvriers
anglais que .le reméde est de lutter non contre le capitalisme,
mais contre eux-mémes... Si on donnait aux ouvriers chéomeurs
tout le capital des riches, il n’y en aurait pas pour longtemps »
(p. 325). Mais, poussé jusque dans ses derniers retranchements
par Romain Rolland, le leader hindou finit par faire cette décla-
ration non moins importante par la netteté des positions qu’elle
reflétait que par la loyauté intellectuelle et la droiture inté-
rieure dont elle était Pexpression : ¢ Je ne considére pas, il
est vrai, que soit inévitable I’antagonisme entre le capital et le
travail. Mais s’il était prouvé que, dans une usine particuliére,
une pareille harmonie fiit impossible, je n’hésiterais pas a
amener le travail (c’est-a-dire les travailleurs organisés) a un
tel degré d’extemsion, qu’il en résulterait la destruction du
capitalisme, ou son complet transfert dans les mains du tra-
vail » (p. 355).

Ce qui ne signifie pas que, dans les circonstances envisagées,
Gandhi se déclarait acquis a la dictature du prolétariat. « Je
suis absolument contre cela. Car cela voudrait dire que le
travail veut se saisir (par la violence) du capital ; et se saisir
(ainsi) du capital est la mauvaise facon d’en venir & bout. Si
vous donnez un mauvais exemple au travail, le travail ne réa-
lisera jamais sa force » (p. 357).

Opposition manifeste donc sur les moyens, si les fins sont
susceptibles de se rejoindre. Mais a ce point du débat, Romain
Rolland fit remarquer a son interlocuteur qu’il était difficile de
demander aux masses prolétariennes d’Occident de se sacrifier :
« A quoi ? Il faudrait qu’elles crussent a un Dieu de bonté.
Elles n’y croient pas. Elles croient 4 un idéal, & un divin de
justice social. Ce n’est pas peu! Et quand on cherche a flétrir
cet idéal du nom de matérialisme, je proteste : c’est la source
des sacrifices les plus héroiques. Mais ces sacrifices, de soi,
n’impliquent pas la non-violence » (p. 314).

324

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

L’objection n’ébranla pas Gandhi. Avec la douce obstination
qui lui était propre, il répéta : « Aprés ce que j’ai vu d’Europe,
je crois que ’Europe ne peut échapper a la non-violence. Heu-
reusement, une grande organisation n’est pas nécessaire. Il ne
faut qu’'un homme qui soit la foi, la non-violence incarnée. Tant
que cet homme n’a pas paru, il faut attendre, espérer, pré-
parer 'atmospheére » (p. 323).

Cette méme foi en la valeur universelle de sa méthode amena
d’ailleurs le Mahatma a donner, au cours de réunions tenues a
Lausanne, des consignes incendiaires a de braves Suisses dont
la non-violence se limitait au refus du service militaire : « Le
service militaire n’est qu’un symptome d’un mal qui est plus
profond. Tous ceux qui ne sont pas inscrits pour le service
militaire sont également participants au crime (la guerre), s’ils
soutiennent P’Etat d’une autre maniére.. C’est pourquoi tous
ceux qui désirent arréter le service militaire doivent le faire en
retirant toute coopération a I’Etat » (p. 327). A Geneve, il fit
mieux encore et recommanda a ses auditeurs, en cas d’invasion
étrangeére, d’opposer aux armes ennemies la muraille de tout un
peuple, hommes, femmes et enfants, dressé les mains nues pour
barrer la route a l’envahisseur : « Aucune armée n’oserait
passer sur leurs corps. Et si elle le faisait une fois, elle ne le
ferait pas une seconde : car le soulévement de la conscience
de Punivers Paccablerait » (p 344).

Son héte une fois parti, Romain Rolland n’én continua pas
moins a entretenir avec lui les relations les plus étroites et les
plus affectueuses. Il le défendit contre le parti-pris d’un Sau-
myendranath Tagore?!, neveu du poéte et communiste ardent,
qui n’hésitait pas 4 comparer Gandhi a Hitler ou 4 Mussolini. 11
adjura le monde occidental de comprendre que la non-violence
représentait une derniére chance, avant que ne se rompent les
digues de la violence. Et si pour sa part, devant ’aveuglement
persistant des nations européennes, il se rangea de plus en plus
résolument aux coOtés des Soviets, ce fut en maintenant toujours
ouvert le libre choix entre les deux seules attitudes qui lui
semblaient viriles : « la religieuse (la vraiment digne de ce
nom profané), celle de la non-acceptation non-violente de
Gandhi, le sacrifice entier 4 un idéal, plus haut et plus lointain
de fraternité universelle, qui s’accomplira plus tard par cette
foi et ces martyrs ; et attitude révolutionnaire, qui, acceptant
Paction présente, en accepte toutes les nécessités » (p. 449).

<~

1. Auteur d’un pamphlet contre Gandhi paru en 1934 chez Gallimard.

325

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

De 1922 a 1938, d’autres grandes figures de UInde vivante
franchirent le seuil de la villa Olga, 4 Villeneuve : Lajpat Rai,
qui devait étre tué en 1928, Subhas Chandra Bose, qui accepta
de collaborer avec les Japonais pendant la derniére guerre,
Rajendra Prasad, le Dr Ansari.

I1 v eut aussi Nehru : « les traits fins, réguliers, le teint brun
sur fond péale, ia structure de la téte et ’expression tout ita-
liennes » (p. 105). Une premiére fois, I'actuel chef du gou-
vernement de I'Inde rendit visite 4 Romain Rolland en mai 1926.
Profondément attaché a la personne de Gandhi, il ne s’en
montra pas moins sceptique quant a Pautorité politique du
Mahatma. La division Hindous-Mahométans lui parut aussi plus
grave qu'on ne lestimait d’ordinaire.

Seconde visite la méme année, en octobre, suivie d’une troi-
siéme, en mai 1927. (Nehru effectuait alors un séjour de deux ans
en Europe, 4 cause de la santé de sa femme). Le Pandit ren-
forca ses critiques contire Pabsence de politique économique et
sociale chez Gandhi. Il dit qu’aux Indes, les conditions « étaient
aussi mauvaises que dans I’Angleterre il y a soixante ans
tous les vices de l'industrialisation, sans aucun des avantages »
(p. 191).

Derniére apparition huit ans plus tard, en octobre 1935.
Nehru sort de prison. Encore les Anglais ne l’ont-ils reliché
que parce que sa femme est aux portes de la mort. Pendant sa
réclusion, il a beaucoup réfléchi sur la non-violence, et il a
découvert que celle-ci, par maints de ses traits, était au fond
une violence extréme exercée aussi bien sur ceux qui la prati-
quent que sur ceux qui la subissent. ¢ Il n’y a donc pas entre
violence et non-violence une barriére infranchissable ; et l'on
ne peut éliminer la premiére, a priori, du champ de Paction.
I1 faut plut6t en mesurer les conditions » (p. 483).

Sur Gandhi, Nehru n’a guére changé d’opinion. Selon lui, un
conflit existe, chez le Mahatma, entre I'’homme religieux et
homme d’action. « Sur le terrain d’action, Gandhi ne se
trompe guére, et il se prononcera avec décision, et il ira beau-
coup plus en avant qu’il ne le fait, au repos, dans la discussion
de pensée » (p. 483). Son audience, en tous les cas, demeure
immense parmi les masses populaires, si elle a décru chez les
intellectuels. « On ne peut rien faire de sérieux sans lui »

(pp. 484-485).

Un autre personnalité hindoue, d’un ordre tout différent celle-
1a, s’arréta également plusieurs fois sur les bords du Léman

326

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

pour converser avec Romain Rolland : Sir Jagadis Chunder Bose,
<« le Christophe Colomb du Nouveau Continent de I’Ame : la
vie psychique, la sensibilité des plantes et des minéraux »
(p. 215). Ce naturaliste, par de longues et minutieuses expé-
riences, avait vu se vérifier sous ses yeux une vieille intuition
de ’ame hindoue : l'unité de la vie cosmique a travers tous les
étres créés, base de la croyance en la réincarnation. I1 fit ainsi
part a son interlocuteur de I’étrange analogie que présentaient
entre elles, par exemple, les réactions d’un oiseau de basse-
cour et celles d’un haricot (sic), ou bien il lui révéla que telle
substance thérapeutique produisait le méme effet sur le cceur
des plantes et sur celui de ’homme.

Romain Rolland écoutait son savant visiteur avec d’autant
plus d’attention que, dés 1915, I’écrivain frangais avait montré
qu’il n’attendait pas seulement de I'Inde des normes d’action
pour sa vie militante, mais aussi des ressources spirituelles
pour sa vie profonde. A cette date, feuilletant en effet un album
consacré aux arts de la péninsule, un cri lui avait échappé :
« Cet univers est trop riche, trop plein ! Ma poitrine éclate. Elle
est trop petite pour le contenir. Si dix ou vingt ans de vie
me sont encore accordés, je voudrais mener la pensée de ma
race sur les hauts plateaux du monde, qu’elle n’a méme pas
entrevus » (p. 11).

Le temps aidant, Romain Rolland put accomplir son vceu.
En 1929-1930 parurent les trois' volumes sur Ramakrishna et
Vivekananda et, 4 travers eux, sur le grand panthéisme syn-
crétiste qui constitue, pour une bonne part, le fond des reli-
gions et des philosophies hindoues. Immédiatement traduit en
anglais, cet ouvrage eut en Occident comme en Orient (plus
peut-étre méme qu'en Occident) un retentissement extraordi-
naire. « Partout dans PI’Inde, note son auteur, mon nom est
connu et aimé ; ce qui étonne, c’est que l’'on cite beaucoup plus
mes ouvrages sur Ramakrishna que ceux sur Gandhi » (p. 382).

C’est griace aux écrits d’'un Européen que beaucoup d’Asia-
tiques renouérent ainsi avec deux de leurs plus hautes figures
mystiques, appartenant 4 un passé pourtant proche : la seconde
moitié du x1x° siécle. Mais il faut ajouter en méme temps que
c’est grice a ces deux figures que la spiritualité de Romain
Rolland acheva de s’épanouir.

Ramakrishna, Pécrivain francais semble l’avoir connu deés
1’été 1926, a travers une biographie de Dhan Gopal Mukerji.
L’impression ressentie fut a ce point profonde que Romain
Rolland prit aussitét la décision de faire connaitre en Europe
cette personnalité fascinante et celle de son fougueux disciple
Vivekananda. Pendant plus d’un an, il amassa une quantité de

327

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

notes, se proposant d”abord d’intituler son livre : Les dieux
vivants, « pour répondre a ces misérables historiens d’Europe,
qui, plongés dans leurs textes, nient non seulement la divinité
de Jésus, mais la possibilité de l’existence d’un homme-Dieu,
ou de la divinisation sincére, naturelle, et, j'ose ajouter, légi-
time, d’un grand vivant » (p. 221).

On saisit 1a sur le vif, entre parenthéses, ’ambiguité de la
position syncrétiste, qui met sur le méme plan deux hypo-
théses aussi différentes une de Pautre, pour ne pas dire
aussi opposées I'une a ’autre, que celle d’une incarnation de
la divinité et celle d’une divinisation de I’humain. Dans le cas
qui nous préoccupe, ne nous hatons pourtant pas de conclure
a l'incohérence de pensée. Pour Romain Rolland comme pour
les philosophes hindous, ’homme est Dieu comme Dieu est
aussi bien homme qu’animal ou plante. I1 n’y a aucune diffé-
rence entre le Créateur et le créé, pour I'excellente raison qu’a
Porigine du cosmos, il n’y a pas de création.

L’auteur de Jean-Christophe se sent a P'aise au milieu de
pareilles conceptions, car elles furent toujours plus ou moins
les siennes. Et il n’a pas de peine a rappeler aux Hindous
qu’une part de la tradition occidentale les rejoint sur ce point.
Qu’a véhiculé d’autre, en eifet, le courant qui « vient de Spinoza
et qui eut sa pleine action, un siecle plus tard, en Geethe et
les idéalistes allemands du commencement du X1x° siécle »
(p. 225) ? La Révolution francaise elle-méme fut faite par des
penseurs qui croyaient en la divinité de 'homme, et, si cette
Révolution a fini par sombrer dans le sang et dans l’argent,
« le Credo est resté, intact, chez son élite. Je I’ai recu, enfant,
des mains de mes devanciers » (id.).

Comme les mystiques hindous qu’il étudie, Romain Rolland
croit que « la Vérité et la Vie sont notre Substance Infinie. Et
Pexistence de chacun de nous est proportionnelle & la conscience
qui nous agrége a cette Substance » (p. 427). 11 dit encore, dans
cetie Adresse au second Congrés des Religions qui se tint en
1933 a Chicago, adresse dont nous avons déja extrait les lignes
qui précédent : « Le devoir des plus vivants est de nourrir de
leur substance les moins vivants, de venir en aide aux faibles et
aux souffrants, aux opprimés, aux misérables. Le cri sublime
de Vivekananda : « Mon Dieu les misérables... » est un juste
appel a nos énergies » (pp. 428-429). Et I'écrivain frangais de
conclure : « Qui aime Dieu, qu’il le défende dans les millions
de ceux quoppriment linjustice et I'inégalité sociale! Car
ils sont la Vérité et la Vie opprimées, qui aspirent & I’'Unité des
vivants » (p. 429). v

Ramakrishna, selon Romain Rolland, c’est le « Poverello »

328

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



CHRONIQUES

des Indes, tandis que Vivekananda s’apparenterait plutét a
quelque hardi missionnaire et — pourquoi pas? — a saint
Paul. Comme ce dernier, le bouillant disciple de Ramakrishna
eut en effet pour tiche d’aller annoncer aux Gentils la bonne
nouvelle apportée par son maitre. Il se rendit pour cela en
Amérique, puis revint dans son pays en passant par I’Europe.
A ce propos, Romain Rolland déplore qu’au cours de son
voyage en France, en 1900, Vivekananda n’ait rencontré « aucun
représentant supérieur de lintelligence et du sentiment reli-
gieux francais » (p. 201) et qu’il ait été accaparé par des per-
sonnalités aussi douteuses que Jules Bois ou le Pére Hyacinthe.

Ses successeurs (car il a fondé un Ordre religieux dont les
membres essaiment a travers le monde) ont peut-étre plus de
chance. Mais la plupart, hélas ! ne semblent guére disposés a
en profiter. Disciple francais de Ramakrishna, Romain Rolland
ne dissimule pas lirritation que lui procure la visite d’un
Swami Vijayananda, « aussi étroit qu'un calotin de 1’Action
Frangaise » (p. 406), ou d’un Swami Yatiswarananda, dont
« toute l'activité parait se dépenser en flineries dans de bons
hotels, ou chez des hoétes bénévoles, de l'espéce snob et gobe-
swamis » (p. 480). Un troisiéme envoyé de la Ramakrishna
Mission, le Swami Siddheswarananda, fait heureusement con-
traste avec ses prédécesseurs et semble étre « un homme d’une
grande humanité, large, tolérante, compréhensive » (p. 506) 1.

Tagore, Gandhi, Ramakrishna, Vivekananda : autant de
noms chers a P'auteur de Jean-Christophe, autant de vivants et
de morts qui, & peine connus de l’écrivain francais, ne ces-
sérent plus de lui étre familiers. Du méme coup, ils entrérent
dans la familiarité de ’Occident qui, jusqu’alors, n’avait guére
entrepris de fréquenter que le premier d’entre eux.

Ne se trouvait-elle pas ainsi remplie, la fonction que Romain
Rolland s’assignait lui-méme dans une lettre & Miss Slade,
Pamie de Gandhi : « étre une sorte d’arche qui relie les
esprits des hommes et des femmes, des peuples et des races :
tout comprendre, pour tout aimer » (p. 237) ?

Jean BASTAIRE,

1. Vingt-deux ans aprés son arrivée en France, c’est d’ailleurs toujours
lui qui représente la Ramakrishna Mission dans notre pays.

This content downloaded from
129.194.27.52 on Sat, 22 Feb 2025 14:33:48 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



	Contents
	p. 320
	p. 321
	p. 322
	p. 323
	p. 324
	p. 325
	p. 326
	p. 327
	p. 328
	p. [329]

	Issue Table of Contents
	Esprit (1940-), No. 298 (9) (SEPTEMBRE 1961) pp. 177-352, 1-8
	Front Matter
	La passion de Wilfred Owen [pp. 177-189]
	Poèmes
	LES ARMES ET LE GARÇON [pp. 190-190]
	ANTIENNE POUR LA JEUNESSE PERDUE [pp. 190-191]
	ETRANGE RENCONTRE [pp. 191-192]

	Le chant de la pauvreté [pp. 193-207]
	L'Église catholique vue par un marxiste (réponse à J.-M. Domenach) [pp. 208-219]
	Lettre sur la possibilité de vivre [pp. 220-221]
	Le théâtre de Maïakovski: A l'occasion du 31e anniversaire de sa mort [pp. 222-236]
	La fin des paysans? [pp. 237-254]
	Journal à plusieurs voix
	PROFONDEUR FRANÇAISE [pp. 255-257]
	« TORTURES » [pp. 257-257]
	ECRIT AU PIED D'UNE MONTAGNE [pp. 257-259]
	LES TROIS ONCLES [pp. 259-262]
	EXPLORATIONS PHOTOGRAPHIQUES [pp. 262-263]
	LA GANGRENE [pp. 263-265]
	ENSEIGNEMENT LIBRE [pp. 265-266]
	UNE CONSCIENCE EN CORRECTIONNELLE [pp. 266-270]
	LA COMPTABILITE DE LA MORT [pp. 270-271]
	ETE [pp. 271-273]
	VERITES [pp. 273-273]
	MAURICE BEJART [pp. 273-275]

	CHRONIQUES
	Les Gagarine De l'utopiste au cosmonaute [pp. 276-280]
	L'intégration de la Social-démocratie allemande [pp. 281-294]
	Religions et culture africaines (Colloque d'Abidjan, avril 1961) [pp. 295-307]
	L'Église d'avant Constantin et la violence [pp. 308-319]
	Romain Rolland et l'Inde [pp. 320-329]
	Langage, signes, symboles [pp. 330-335]

	LIBRAIRIE DU MOIS
	LA FIN DU VOYAGE [pp. 336-337]
	ROMANS
	Review: untitled [pp. 337-341]
	Review: untitled [pp. 341-342]

	POESIE
	Review: untitled [pp. 342-343]

	ESSAIS
	Review: untitled [pp. 343-346]
	Review: untitled [pp. 346-347]
	Review: untitled [pp. 347-348]
	Review: untitled [pp. 348-351]
	Review: untitled [pp. 351-352]


	Back Matter



