
FA
B

IE
N

 S
C

O
T

T
I



INVITÉ À UNE MASTER CLASS PORTANT SUR LA RESTITUTION DES RESTES 
HUMAINS, GILBERT KISHIBA, RECTEUR DE L’UNIVERSITÉ DE LUBUMBASHI, 
S’EST EXPRIMÉ SUR LE CAS DES SEPT SQUELETTES MBUTIS, 
DÉTERRÉS IL Y A 70 ANS AU CONGO ET CONSERVÉS DANS  
LES COLLECTIONS ANTHROPOLOGIQUES DE L’UNIGE. ENTRETIEN.

C
et automne, pas moins de quatre 
structures de l ’Université de 
Genève ont uni leurs forces pour 
organiser une master class sur le 

thème de la restitution des restes humains de 
collections universitaires. Un sujet dont les 
enjeux sont assez importants pour mobiliser 
les responsables de la chaire Unesco en droit 
international de la protection des biens cultu-
rels (Faculté de droit), du Geneva Heritage 
Lab (Faculté des sciences de la société), du 
Geneva Africa Lab (Global Studies Institute) 
et du Laboratoire d’archéologie africaine & 
anthropologie (Faculté des sciences) auxquels 
on peut ajouter des contributions de l’Univer-
sité libre de Bruxelles et, last but not least, de 
l’Université de Lubumbashi au Congo, en la 
personne de son recteur, Gilbert Kishiba.
On y a abordé les questions de la gestion 
des collections anthropologiques, de l’expé-
rience du Musée d’ethnographie de Genève, 
du contexte décolonial, des enjeux politiques 
et de l’éthique internationale et, pour finir, le 
cas particulier des sept squelettes de Pygmées 
du groupe mbuti, déterrés il y a 70 ans et 
actuellement conservés dans les collections 
anthropologiques de l’UNIGE dans le cadre 
d’un accord avec l’Université de Lubumbashi.

Histoire rocambolesque La présence de ces 
restes humains à l’UNIGE est le fruit d’une 
histoire rocambolesque qui commence il y a 
plus de 70 ans (lire également l’article dans 
le Campus n° 140) avec le médecin genevois 
Boris Adé. Celui-ci est engagé en 1949 par 
l’administration du Congo belge pour diriger 
un hôpital à Wamba, une ville du nord-est du 

pays, située à l’orée de la grande forêt de l’Ituri 
où habitent les Mbutis. En raison de leur petite 
taille, ceux-ci exercent une fascination sur les 
anthropologues et les médecins occidentaux 
de l’époque. Boris Adé ne fait pas exception et 
décide d’étudier leurs squelettes.

Réputation de sorcier Son statut de méde-
cin, agrémenté d’une réputation de sorcier, lui 
permet de gagner la confiance des Mbutis. Il 
réussit à se faire indiquer les emplacements de 
sépultures récentes. Il prétend que les familles 
des défunts acceptent qu’ils soient exhu-
més, mais il n’obtient pas le consentement du 
clan entier, qui est l’autorité légitime chez les 
Mbutis. Entre février et avril 1952, Boris Adé 
récupère les cadavres de six individus adultes 
et celui d’un garçon de 8 à 10 ans qui n’a même 
pas été enterré. Le tout est envoyé au Musée 
d’ethnographie de Genève.
De retour en Suisse, Boris Adé confie les 
squelettes à Marc-Rodolphe Sauter, direc-
teur du Département d’anthropologie, avant 
de retourner en Afrique en mai 1953 avec 
l’intention de rassembler davantage de maté-
riel humain. C’est au moment de rapporter à 
Genève le corps d’une femme qu’il a plongé 
dans du formol qu’il se fait remarquer. Le gou-
verneur du Congo belge lui oppose un refus 
net. Craignant les réactions négatives de la 
population indigène, il lui demande d’enterrer 
immédiatement le corps et le mute à des cen-
taines de kilomètres de là.
Les ossements des sept Pygmées, pour leur 
part, demeurent à Genève. Leur excellent état 
de conservation et le fait qu’ils soient complets 
en font une collection relativement prisée des 

scientifiques et l ’Université reçoit réguliè-
rement des requêtes d’études de la part de 
chercheurs et de chercheuses du monde entier.
Ces restes humains attirent f inalement 
l’attention des responsables de l’Unité d’an-
thropologie (dissoute en 2023) en septembre 
2016 à l’occasion d’une vaste réorganisation 
des collections et du fait que, contrairement 
aux autres ensembles d’ossements anonymes, 
ils sont accompagnés de fiches signalétiques 
mentionnant le nom, l’âge ainsi que la date et 
la cause du décès.

Restitution Dans un souci de transparence et 
de respect de la dignité humaine, l’UNIGE a, 
dans un premier temps, envisagé l’idée d’une 
restitution de ces squelettes à la République 
démocratique du Congo (RDC). Pour des rai-
sons pratiques, c’est une solution différente qui 
est retenue. L’acte de propriété des squelettes 
est en effet transféré en juin 2018 à l’Universi-
té de Lubumbashi tout en conservant les restes 
humains en dépôt dans les murs de l’UNIGE. 
L’accès et l’usage de ces ossements par la com-
munauté scientifique sont gérés à distance par 
l’institution congolaise qui décide seule de 
toute recherche éventuelle pouvant être faite 
sur les squelettes. De son côté, l’UNIGE s’en-
gage à réaliser des scans complets ainsi qu’une 
impression en trois dimensions des sept sque-
lettes. L’idée est acceptée par toutes les parties 
en juin 2018 par la signature d’une convention 
renouvelable tous les 5 ans.
En 2022, juste avant son terme, le recteur 
de l ’Université de Lubumbashi demande 
l ’ajout d’un avenant stipulant que «durant 
cette période, les parties s’engagent à prévoir les 

GILBERT KISHIBA:  
«TROUVER DES RÉPONSES 
QUI APAISENT»

39CAMPUS N° 160  L’INVITÉ  Gilbert Kishiba

https://www.unige.ch/campus/numeros/140/dossier2/


conditions appropriées en vue d’un rapatriement 
des squelettes pygmées […], cherchent à permettre 
qu’un tel rapatriement puisse se dérouler dans les 
meilleures conditions possibles […] et qu’une fois 
ces conditions réunies d ’un commun accord, les 
parties s’engagent à mettre en œuvre en consé-
quence le rapatriement des squelettes».
De passage à l ’UNIGE cet automne pour 
participer à la master class, Gilbert Kishiba 
a accepté de revenir sur l’histoire des sque-
lettes des sept individus mbutis dont les noms 
sont Ngowe, Abelua, Lesati, Aneka, Basaga, 
Ngala et Avuo. 

Campus: Qu’avez-vous pensé de l’histoire 
du docteur Boris Adé quand vous l’avez 
apprise?
Gilbert Kishiba: Pour nous, il y a eu violence 
et déshumanisation par rapport à la culture, à 
la coutume et aux traditions d’une population, 
celle des Mbutis, que l’on ne peut pas justi-
fier au nom de la science. Mais aujourd’hui, 
cette même science, grâce à plusieurs apports 
anthropologiques, juridiques, politiques ou 
encore sociologiques, a été convoquée pour 
établir ce qui s’est passé à cette époque. Et 
ce, de telle façon qu’aujourd’hui, par l’entre-
mise des universités, des chercheuses et des 
chercheurs, des étudiantes et des étudiants, 
et en accord avec les attentes des communau-
tés dans lesquelles ces affres se sont produites, 
on soit à même de trouver des réponses qui 
apaisent. L’important étant que tous ceux et 
toutes celles qui s’interrogent sur ces questions 
participent à l’amélioration de la compréhen-
sion des faits et à la prise de décision pour que 
les générations actuelles soient en mesure d’al-
ler de l’avant.

Que pensez-vous de la solution juridique 
originale (un double don assorti d’un 
prêt) à laquelle vous étiez bien sûr partie 
prenante?
Le mérite de toute la procédure menée depuis 
plusieurs années par nos universités respec-
tives a été de sortir ces restes humains des 
collections anthropologiques et de leur attri-
buer le statut de reliques. On parle en effet de 
reliques lorsqu’on a identifié la provenance des 
restes humains, les terroirs culturels d’origine. 

Que pensent les Mbutis de cette affaire?
Nous avons organisé en février 2023 à 
Lubumbashi une conférence ouverte sur la 
question de la restitution des reliques mbuties. 
Parmi les parties prenantes, il y avait notam-
ment la troupe de théâtre Group50:50 qui a 
montré son spectacle The Ghosts are Returning 
[Le Retour des fantômes, produit au Festival de 
la Bâtie en septembre 2024, ndlr]. Ayant eu vent 
de l’affaire du docteur Boris Adé, ces artistes, 
originaires du Congo, de Suisse et d’Alle-
magne, se sont rendu-es auprès du peuple 
nomade des Mbutis dans la forêt équatoriale 
et ont créé une sorte de sociodrame qui met en 
scène la manière dont la violence provoquée 
par le prélèvement des corps il y a 70 ans a été 
vécue et l’émotion qu’elle a suscitée auprès des 
premières et premiers concernés. Cette per-
formance, passionnelle et émotionnelle, milite 
bien sûr en faveur d’une prise en compte par 
les générations actuelles de l’importance des 
lois de protection des peuples autochtones et 
des minorités édictées par les Nations unies 
afin que de tels sinistres et déshumanisations 
n’arrivent plus jamais. Cela dit, la perspective 
d’un «retour des fantômes», qui était le titre de 
la pièce et le message qu’elle véhiculait, était 
tout de même un peu effrayante.

Est-ce que, comme le suggère la pièce 
de théâtre, les Mbutis désirent vrai-
ment récupérer sur leurs terres les reliques 
actuellement conservées dans les collec-
tions de l’UNIGE?
Non. Nous voulons les ramener au Congo, 
mais il n’est pas question pour les Mbutis de les 
accueillir de nouveau chez eux. Nous connais-
sons certes les lieux d’inhumation des sept 
squelettes mbutis. Mais, chez les Pygmées, 
les terroirs ne restent pas les mêmes. Les tri-
bus se déplacent en effet à chaque fois qu’il y a 
des morts pour manifester le fait qu’il y a une 
séparation entre ceux qui restent et les âmes 
appelées à évoluer. Ce n’est pas forcément pour 
éviter un éventuel malheur qu’elles feraient 
tomber sur les vivants, mais parce qu’elles 
appartiennent, selon la cosmogonie des 
Mbutis, à un univers inaccessible aux humains 
et qui appelle de leur part à un dépassement, y 
compris dans l’espace. C’est pour parler dans 

LE DOCTEUR ADÉ 
AU CONGO

À gauche: Boris 
Adé, sur les rives du 
Congo en compagnie 
d’un Pygmée dans les 
années 1950. 

À droite: La  voiture 
du docteur genevois 
Boris Adé. Celui-ci 
était engagé en 1953 
par l’administration du 
Congo belge comme 
médecin à Wamba, 
dans le nord-est du 
pays. À ses heures 
perdues, il s’adonne  
à l’anthropologie.

D
R

40 CAMPUS N° 160  L’INVITÉ  Gilbert Kishiba



D
R

ce contexte que le chef coutumier de Wamba 
(chef-lieu de la région d’origine des sept sque-
lettes) a été invité à s’exprimer au cours de la 
conférence de 2023. Ce personnage, sous ses 
oripeaux traditionnels qu’il portait à cette 
occasion, est juriste de formation. Il est chargé 
d’un pouvoir immatériel et est le gardien des 
connaissances sur l’histoire et les coutumes de 
sa tribu. Il sait de quoi il parle.

Et quel était son verdict?
Il nous a parlé sereinement, dans un silence 
attentif, respecté par toutes et tous, y compris 
par les artistes de la troupe de théâtre. Et il a 
expliqué que chez les Mbutis, on n’enterre pas 
2 fois les morts. D’un village à l’autre, les rites 
diffèrent. Et les populations bougent. Donc si 
vous vous trompez de trajectoire au moment 
de la restitution, vous pouvez atterrir, per-
mettez le terme, sur un site qui n’est plus le 
bon, dans une société qui n’est plus la bonne. 
Et alors, à supposer qu’il survienne de plus 
à ce moment-là un événement dramatique, 
comme une épidémie ou une catastrophe, les 
gens vont immédiatement mettre la faute sur 
les responsables de la restitution qui ne se sont 
pas informés correctement sur les coutumes et 
ont décidé, par leur geste unilatéral, de déver-
ser sur eux le malheur en question.

Que faut-il faire, alors?
Par conséquent, s’il y a restitution, les univer-
sités de Genève et de Lubumbashi, par leurs 

apports respectifs, mutualisés, diversifiés et 
complémentaires, peuvent, en respectant la 
dignité due aux Mbutis et conformément à 
leurs traditions, proposer aux décideurs poli-
tiques les meilleures solutions pour déposer 
ces reliques, sans les enterrer et ailleurs que 
sur la terre des Mbutis, par exemple au musée 
de Kinshasa ou dans tout autre lieu qui nous 
semble adéquat.

Dans un musée?
Oui, mais pas en tant qu’objets exposés dans 
une vitrine en vue d’une certaine marchan-
disation. Ni en tant que sujets de recherche 
d’ailleurs, comme cela a été le cas jusqu’à 
présent. Les un-es et les autres qui le sou-
haiteront passeront là-bas pour se recueillir 
ou s’inspirer. Mais, dans tous les cas, en gar-
dant le silence devant ce qui interroge la 
mémoire et l’histoire de nous toutes et tous, 
devant ce qui avait déshumanisé, opprimé et 
abîmé et qui, au même moment, nous mène 
à prendre la résolution d’aller vers plus d’hu-
manité, plus de confraternité universelle, de 
construire ensemble un monde plus humain. 
Par ailleurs, le processus de rapatriement des 
squelettes vise à préserver la dignité humaine, 
en restituant non seulement des vestiges, mais 
aussi l ’honneur de la tribu. C’est d’ailleurs 
pourquoi le chef coutumier a proposé qu’en 
même temps que la restitution, les un-es et les 
autres pensent aussi à promouvoir le progrès 
social dans leurs contrées par la construction 

d’écoles, d’hôpitaux ou de tout ce qui peut 
aider à participer au bien-être des habitant-es. 
Ce ne sont pas des populations marginalisées, 
elles sont plutôt intégrées, mais elles peuvent 
légitimement s’attendre à des contre-valeurs 
qui seraient de l’ordre d’une reconnaissance 
de responsabilité.

L’affaire des «sept squelettes du Dr Adé» 
a vu la naissance d’une collaboration 
entre les universités de Lubumbashi et de 
Genève. Souhaitez-vous en créer d’autres? 
Oui, absolument. Durant mon séjour à 
Genève, nous avons traité des questions rela-
tives à notre futur commun dans le cadre de 
la recherche et de la mobilité estudiantine et 
des chercheurs et chercheuses pour que nous 
puissions profiter, l ’une et l ’autre universi-
té, des meilleurs atouts de chacune. Nous 
savons que l’UNIGE compte parmi les meil-
leures universités du monde. De notre côté, 
nous viendrons avec nos propres atouts. Nous 
sommes une université très généraliste dotée 
de toutes les facultés traditionnelles avec, en 
plus, des filières en ingénierie, en agronomie, 
en médecine vétérinaire ou encore en crimi-
nologie. Nous avons également une Faculté 
d’architecture qui est née grâce à la coopéra-
tion avec l’Université libre de Bruxelles. C’est 
d’ailleurs cette année qu’est sortie notre pre-
mière volée d’architectes diplômés. 

Propos recueillis par Anton Vos


