
FESTIVAL 
HISTOIRE ET CITÉ

L’ANIMAL  
ET NOUS
ENTRE PEUR, FASCINATION ET VOLONTÉ DE 
DOMINATION, L’HUMANITÉ ENTRETIENT DEPUIS 
LA NUIT DES TEMPS UNE RELATION COMPLEXE 
AVEC LE MONDE ANIMAL, THÈME DE LA 10E ÉDITION 
DU FESTIVAL HISTOIRE ET CITÉ

Dossier réalisé par Anton Vos et Vincent Monnet

A
D

O
B

E
 S

T
O

C
K



FESTIVAL 
HISTOIRE ET CITÉ

L’ANIMAL  
ET NOUS

19CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



L’
homme est un animal comme les autres. L’idée, 
communément admise de nos jours, ne l’était 
pas à l’époque moderne. Il a fallu, entre autres, 
la découverte des grands singes dans le courant 

du XVIIe siècle pour que la frontière entre l’humanité et 
l’animalité commence à s’estomper. Mais en même temps 
que l’on a humanisé les «orangs-outans», on a animalisé 
les hommes que l’on considérait comme étant les plus bas 
sur l’échelle des espèces, notamment les esclaves. Silvia 
Sebastiani, directrice d’études (professeure) à l’École des 

hautes études en sciences 
sociales (EHESS), a 
consacré une confé-
rence sur cet épisode 
dans le cadre du Festival 
Histoire et Cité qui 
s’est tenu au printemps. 
Entretien.

Campus: Vous avez 
intitulé votre confé-
rence «L’orang-outan 
des Lumières». 
Pourquoi avoir choisi 

de parler spécifiquement de ce grand singe d’Asie?
Silvia Sebastiani: Orang-outan est un mot d’origine 
malaise qui signifie littéralement «homme des bois». Au 
XVIIIe siècle, c’est un terme générique qui désigne sans 
distinction tous les grands singes connus, qu’ils viennent 
d’Asie ou d’Afrique. Son orthographe n’est pas stabilisée 
et il n’est d’ailleurs pas le seul en usage. On voit souvent sa 
traduction latine, Homo sylvestris, ou encore, dans la lit-
térature de voyage ou des textes anciens, des synonymes  
tels que pygmée, satyre indien, pongo, jocko, barris, etc. Ce 

n’est qu’à partir des années 1730 que le mot chimpanzé 
apparaît dans les langues européennes, mais plutôt que 
désigner l’espèce africaine, il vient se superposer aux autres 
termes déjà en usage tels qu’orang-outan. Cette confusion 
terminologique révèle combien la frontière avec l’«homme 
sauvage», désigné par le même nom, est floue et instable. 
Quant aux gorilles et aux bonobos, ils ne seront «décou-
verts» par les Européens que bien plus tard, au XIXe et au 
XXe siècle.

De quelle façon l’orang-outan a-t-il contribué  
aux Lumières?
Pour commencer, il apparaît en Europe un peu avant 
l’époque des Lumières. On connaît depuis longtemps 
les petits singes, notamment sur le pourtour méditerra-
néen, dont on retrouve des représentations dès l’Antiquité, 
chez les Égyptiens, les Grecs et les Romains. Mais les 
grands singes n’entrent dans l’horizon des connaissances 
zoologiques qu’à partir des années 1630 et surtout de 
la fin du XVIIe siècle. Les premiers d’entre eux arrivent 
d’Asie, par les bateaux des Compagnies des Indes orien-
tales néerlandaises puis anglaises, et d’Afrique, via des 
voies commerciales portugaises et néerlandaises, avant 
d’être de plus en plus dominées, là aussi, par l’Angleterre. 
Ce sont deux routes très différentes. Et celle d’Afrique 
est aussi celle de l’esclavage qui est alors en plein essor, 
surtout après l ’abolition en 1698 du monopole sur ce 
commerce dont jouit en Angleterre la Royal African 
Company, ouvrant ainsi le marché de la traite aux arma-
teurs privés. J’ai découvert au cours de mes recherches qu’à 
cette époque, les orangs-outans et les esclaves africains 
empruntent exactement les mêmes circuits. Tous deux 
sont achetés aux mêmes comptoirs sur la côte atlantique 
de l’Afrique et sont embarqués dans les mêmes navires en 

«À CETTE ÉPOQUE, 
LES ORANGS-OUTANS 
ET LES ESCLAVES 
AFRICAINS 
EMPRUNTENT 
EXACTEMENT LES 
MÊMES CIRCUITS.»

LUMIÈRES

LES ORANGS-OUTANS  
ONT FAIT DE L’HUMAIN  
UN ANIMAL COMME LES AUTRES
LA DÉCOUVERTE DES GRANDS SINGES A CONTRIBUÉ À SORTIR L’ÊTRE HUMAIN  
DE SON PARTICULARISME ET À LE FAIRE ENTRER DANS LE RÈGNE ANIMAL. 
CURIOSITÉ MÉDICALE ET MONDAINE, L’ORANG-OUTAN A NOURRI LE DÉBAT SUR  
LES LIMITES DE L’HUMANITÉ ET SUR L’ESCLAVAGE AU SIÈCLE DES LUMIÈRES.

20 CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal20 



K
E

Y
S

T
O

N
E

21



direction des Amériques. Alors que le voyage s’arrête là 
pour les humains, il se poursuit jusqu’en Angleterre pour 
les grands singes. En tout cas pour les rares d’entre eux qui 
résistent au périple. Seuls des bébés sont capturés vivants: 
à cette époque, il est impossible de faire autrement que de 
tuer la mère.

Qu’en fait-on ensuite?
Ils sont montrés comme des curiosités, d ’abord à 
Amsterdam, puis à Londres et à Paris. Ils attirent immé-
diatement l’attention à cause de leur forte proximité avec 
l’être humain. Même après leur mort, ils continuent d’être 
exposés: dans l’alcool, embaumés ou sous la forme de sque-
lettes dans les collections naturalistes.

Est-ce que les scientifiques s’y intéressent?
Oui, bien sûr. Le premier grand singe vivant dont on 
conserve une trace est une femelle – dont on ne sait toujours 
pas s’il s’agit d’un véritable orang-outan ou d’un chimpan-
zé. Elle est offerte à Frédéric-Henri de Nassau, prince 
d’Orange, et le chirurgien néerlandais Nicolaes Tulp (le 
même qui figure dans le célèbre tableau de Rembrandt La 
Leçon d’anatomie du docteur Tulp) a l’occasion de l’observer. 
Il lui consacre un chapitre à la fin de son traité de médecine 
humaine de 1641, Observationes Medicae, accompagné 
d’une gravure, dont une miniature se retrouve même sur 
le frontispice, c’est-à-dire la planche illustrée contenant 
le titre de l’ouvrage. L’animal y est représenté au centre, 
entre deux cas médicaux traités dans le texte, un homme 
et une femme. Le singe – qualifié de satyre indien – trouve 
donc immédiatement une place dans un traité de méde-
cine humaine. L’auteur justifie ce rapprochement par sa 
ressemblance frappante avec l’humain. Elle est non seule-
ment physique mais aussi comportementale, puisqu’il est 
capable de boire proprement avec une tasse, de dormir sur 
un oreiller et sous une couverture et de s’habiller. Nicolaes 
Tulp n’en déduit cependant pas que la frontière entre l’hu-
main et l’animal n’existe pas.

À cette époque, où situe-t-on l’humain  
dans l’éventail du vivant?
On a alors une idée assez claire du fait que l’humain ne 
fait pas partie du règne animal. On le place plutôt quelque 

part entre les animaux et les anges. Tout le monde est 
imprégné de cette représentation. Même les savants 
comme Nicolaes Tulp.

Quand cette vision commence-t-elle à changer?
En 1699, l’anatomiste londonien Edward Tyson, membre 
de la Royal Society et du Royal College of Physicians, 
pratique la première dissection d’un orang-outan qui n’a 
survécu que quelques jours après son arrivée en Grande-
Bretagne. En ouvrant le corps du singe, il ouvre de 
nouvelles perspectives scientifiques et philosophiques 
aux enjeux épistémologiques fondamentaux. Grâce à son 
examen d’anatomie comparée, il observe d’abord qu’il y a 
beaucoup plus de similitudes physiques entre l’homme et 
les grands singes que de différences. Et ces différences ana-
tomiques sont moins grandes que celles qui séparent les 
grands singes des autres primates. À cela vient s’ajouter une 
deuxième constatation troublante. Le cerveau, considéré 
comme le siège de l’âme et la partie du corps qui diffé-
rencie le plus l’humain de l’animal, est lui aussi presque 
identique dans les deux cas. Enfin, Edward Tyson note 
que les organes de la voix, qui permettent le langage, autre 
caractéristique propre à l’homme, sont, à leur tour, presque 
exactement les mêmes.

Est-ce véritablement le cas?
En réalité, ces similitudes sont surtout notables chez les 
jeunes, les seuls à parvenir vivants en Europe – et aussi les 
premiers à être disséqués après une mort souvent rapide. 
En grandissant, elles s’effacent. Mais cela, on ne le com-
prendra que plus tard.

Dans le rayon des similitudes physiques,  
les grands singes sont également bipèdes…
C’est en effet un point important. On représente souvent 
les grands singes sur leurs deux jambes. L’orang-outan est 
cependant quadrumane – terme forgé par le naturaliste 
français des Lumières Buffon – c’est-à-dire qu’il a le pouce 
opposable non seulement au niveau des mains mais aussi 
des pieds, ce qui le rend instable debout. C’est pourquoi on 
le dessine muni d’un bâton pour prendre appui, comme un 
vieillard. Cela dit, sur certaines gravures, en particulier 
celles publiées dans le traité anatomique d’Edward Tyson, 

Silvia 
Sebastiani 
Professeure à l’École  
des hautes études  
en sciences sociales 
(EHESS)

Formation: Après des 
études en histoire à 
l’Université de Florence, 
elle obtient sa thèse à 
l’Institut universitaire 
européen en 2003.

Parcours: À la suite 
d’un séjour à la John 
Carter Brown Library 
( Rhode Island) et 
à l’Institut d’études 
avancées d’Édimbourg, 
elle est maîtresse 
de conférences 
(professeure associée) 
à l’École des hautes 
études en sciences 
sociales (EHESS) en 
2010. Elle y est désignée 
directrice d’études 
(professeure) en 2021. 
En 2013, elle publie «The 
Scottish Enlightenment: 
Race, Gender, and  
the Limits of Progress» 
(traduction révisée  
de son ouvrage publié 
en italien en 2008), 
récompensé par le  
prix István Hont pour le 
meilleur livre d’histoire 
intellectuelle de l’année.

22 CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



montrant le squelette et les muscles du singe, cette diffé-
rence de posture s’efface – en même temps que le bâton. 
Et on ne remarque plus du tout qu’on a affaire à un animal 
et non à un humain. Mais l’exemple le plus frappant de la 
recherche de similitudes est sans doute celui, très média-
tisé par la presse de l’époque, de Madame Chimpanzé. 
C’est d’ailleurs elle qui fait entrer ce nom de singe dans le 
vocabulaire européen.

De qui s’agit-il?
C’est une guenon, capturée en Angola en 1738, emme-
née très jeune en Angleterre, via la Caroline du Sud, à 
bord du vaisseau Speaker, actif dans le commerce d’es-
claves. Elle est exhibée dans des coffee-houses de Londres 
qui commencent à se développer. Dans ces lieux de socia-
bilité par excellence de l ’époque des Lumières, où la 
politesse et les bonnes manières constituent la marque 
distinctive, on débat tout en consommant ces bois-
sons encore rares que sont le thé et le café et on assiste 
à des spectacles tels que l’exhibition de «choses» excep-
tionnelles. Madame Chimpanzé fait ses débuts dans un 
établissement bon marché, le Randall’s avant de réaliser 
une ascension sociale importante en intégrant le White 
Peruke à Charing-Cross, nettement plus élitiste. Dans 
un article du London Magazine du 21 septembre 1738, on 
peut lire qu’elle «prend le thé dans des tasses de porcelaine», 
qu’elle est «vêtue d’une robe de soie fine à la mode de Paris» et 
qu’elle manifeste «un grand mécontentement quand on sou-
lève son vêtement pour vérifier son sexe». Elle est capable 
d’apprendre, elle est éduquée, sensible, douée de sen-
timents… On lui réserve même un «appartement séparé 
pour les dames», selon le «désir de plusieurs personnes de qua-
lité». Elle devient rapidement très populaire auprès du 
public britannique et européen. Elle meurt soudainement 
cinq mois après son arrivée à Londres. Mais elle a eu le 
temps d’attirer l’attention des savants. Le chirurgien de 
la famille royale, John Ramby, et le président de la Royal 
Society, Hans Sloane, pratiquent son autopsie et concluent 
à sa «parfaite humanité». Pour parachever son affiliation à 
notre espèce, ses funérailles sont préparées dans le res-
pect du «rite angolais». L’ensemble est relayé par la presse. 
Madame Chimpanzé trouble plus que jamais le débat sur 
les frontières de l’humain.

Ces découvertes changent donc notre regard  
sur notre propre espèce parmi les autres…
Le débat parcourt tout le XVIIIe siècle. On le retrouve 
même dans Les Voyages de Gulliver (1721) de Jonathan 
Swift. Un épisode de ce roman à succès décrit une sorte de 
«république de chevaux» dotés d’une intelligence presque 
humaine et dominant d’affreux «yahous», qui ressemblent 
à s’y méprendre aux orangs-outans, sortes de miroir de 
l’homme, bêtes et sans façons, qui suscitent le dégoût de 
Gulliver. Je suis convaincue que c’est une réponse à la 
découverte et à la dissection de l’orang-outan de la part 
d’un auteur critique de la science de son temps incarnée 
par la Royal Society. Dans son Discours sur l ’origine et les 
fondements de l ’ inégalité parmi les hommes (1755), Jean-
Jacques Rousseau regarde l ’orang-outan littéralement 
comme un «homme sauvage», déjà social et bipède mais 
n’ayant encore «acquis aucun degré de perfection». Le natura-
liste suédois Carl Linné, quant à lui, acte la proximité entre 
l’être humain et les grands singes. Dans l’édition de 1758 
de son Systema naturae, il insère en effet l’homme d’abord 
dans la classe des mammifères, à cause de la présence de 
mamelles, puis dans l’ordre des primates en raison de sa 
denture. Il divise ensuite cet ordre en deux espèces, Homo 
sapiens (elle-même articulée en six variétés) et Troglodytes, 
dont l’exemple est l’orang-outan. Buffon critique cette 
classification en réaffirmant l’incommensurabilité entre 
l’âme et le corps mais il ne maintient pas non plus une 
division rigoureuse entre l’homme et le singe, notamment 

«EN OUVRANT  
LE CORPS DU SINGE, 
IL OUVRE DE NOUVELLES 
PERSPECTIVES 
SCIENTIFIQUES  
ET PHILOSOPHIQUES 
AUX ENJEUX 
ÉPISTÉMOLOGIQUES 
FONDAMENTAUX.»

23



quand il parle de «peuples sauvages». On assiste donc, dans 
ces années-là, à une rupture. La grille servant à classer le 
monde du vivant, c’est-à-dire tout le reste de la nature sauf 
nous, s’applique désormais aussi à l’être humain.

Quelle est la conséquence de cette rupture? 
Il y en a plusieurs. Mais je formule l ’hypothèse qu’au 
moment où l’on abolit la frontière entre l ’humanité et 
l ’animalité, on agrandit les frontières à l ’intérieur de 
l’humanité. 

Vous pouvez préciser?
L’orang-outan entre dans le débat sur l ’esclavage au 
moment où la traite atteint son intensité maximale, dans 
les années 1770. À cette époque, un mouvement abo-
litionniste se développe en Angleterre et commence à 

remporter des victoires. En 1772, le cas Somerset étend 
le droit de l’habeas corpus (on pourrait dire aujourd’hui la 
protection juridique) aux esclaves, interdisant leur dépor-
tation forcée vers les colonies. Ce jugement est interprété 
comme une affirmation que tout esclave qui met un pied 
en Angleterre devient libre. Les défenseurs de la traite, 
hostiles à une telle interprétation, tentent de convaincre 
l ’opinion en exploitant les théories qui conduisent au 
rapprochement de l ’orang-outan avec l ’humain. Pas 
n’importe quel humain bien sûr, mais celui qui occupe la 
position la plus basse. Si le droit ne permet plus d’assurer 
la propriété de l’esclave en métropole, on va trouver une 
justification dans la nature. On oppose alors les manières 
raffinées des grands singes mis en scène à celles, frustes 
et brutales, des Africains afin de prouver leur bestialité. 
Autrement dit, l’humanisation du primate constitue un 
socle argumentaire en vue de l’animalisation de l’esclave, 
ou du «sauvage» – une catégorie qui inclut d’ailleurs non 
seulement les Africains mais aussi les Amérindiens et, 
en Europe, les paysans, les pauvres ou les enfants trouvés 
dans les bois. Mais en faisant cela, on fracture, de manière 
de plus en plus radicale, l’unité de l’espèce humaine. On 
la divise en différentes «races», hiérarchisées entre elles, 
ayant même des degrés d’humanité variables.

Comment les abolitionnistes répondent-ils  
à ces arguments?
L’anatomiste néerlandais Pierre Camper, par exemple, 
prend le contre-pied de l ’argumentaire des défenseurs 
de l ’esclavage. Il montre à la fin des années 1770 que 
les organes de la parole et de la reproduction des grands 
singes sont différents de ceux des humains et opère ain-
si une «réanimalisation» de l’orang-outan. Il offre ainsi 
un point d’appui décisif aux antiesclavagistes britanniques 
tels que Granville Sharp ou William Dickson, qui, eux, 
sont en lutte pour la «réhumanisation» de l’Africain et 
jugent nécessaire, à cette fin, de «renverser complètement le 
système de l ’orang-outan».

Madame Chimpanzé avec 
une tasse de thé. Gravure 
de Gérard Scotin II, d’après 
un dessin d’Hubert-
François Bourguignon 
Gravelot (1738).

L
E

W
IS

 W
A

L
P

O
L

E
 L

IB
R

A
R

Y
, Y

A
L

E
 U

N
IV

E
R

S
IT

Y



LYCOPHOBIE

QUI A PEUR  
DU GRAND MÉCHANT LOUP?
OBJET DE VIVES POLÉMIQUES DEPUIS SA RÉCENTE RÉINTRODUCTION, LE LOUP 
OCCUPE UNE PLACE À PART DANS L’IMAGINAIRE OCCIDENTAL. REDOUTÉ  
MAIS ADMIRÉ PAR LES ANCIENS, IL A ÉTÉ VOUÉ AUX GÉMONIES DURANT PRÈS  
D’UN MILLÉNAIRE AVANT D’ÊTRE PROGRESSIVEMENT RÉHABILITÉ.

E
n avril dernier, la société texane Colossal s’est 
offert un coup de pub planétaire en annon-
çant avoir ramené à la vie le Canis dirus ou loup 
sinistre (Dire wolf en anglais), disparu il y a plus 

de 12 000 ans et rendu célèbre par la série à succès Game 
of Thrones. S’il s’agissait de marquer les esprits, choisir ce 
redoutable canidé, plutôt que le mammouth, le rhinocé-
ros laineux ou le chien de Tasmanie, est un coup de maître 
tant il est vrai que dans l’univers de nos représentations 
collectives, le loup tient une place tout à fait singulière. Et 
ce, depuis la nuit des temps. C’est l’histoire de cet itinéraire 

lupin et de ses varia-
tions au fil des crises 
qu’a subies l ’hu-
manité que Michel 
Pastoureau s’est effor-
cé de reconstituer lors 
de la conférence qu’il 
a donnée dans le 
cadre de la dernière 
édition du Festival 
Histoire et Cité. 
«Dans la plupart des 
sociétés occidentales, il 
existe un bestiaire cen-
tral, c’est-à-dire des 

animaux qui, sur le plan de l ’ imaginaire, des représentations, 
de la symbolique, des croyances, jouent un rôle plus important 
que les autres, annonce d’emblée l’historien. En Europe, il 
y a une douzaine d ’espèces qui ont tenu ce rôle au cours des 
millénaires. Et parmi celles-ci, trois animaux tiennent incon-
testablement la vedette: l ’ours, qui a été le roi des animaux 
pendant très longtemps, le corbeau, qui est la créature consi-
dérée comme la plus intelligente de tout le règne animal depuis 
l ’Antiquité, et le loup, qui est la bête que l ’ être humain a le plus 
décriée, vilipendée et exécrée et qui est sans doute aussi celle qui 
lui a le plus durablement fait peur.»
Si elle traverse les millénaires, la crainte du loup n’est tou-
tefois pas identique en tous lieux et à toutes les époques. Et 

si elle connaît de nombreux pics, ceux-ci sont très étroite-
ment liés à l’évolution du climat ainsi qu’aux périodes de 
crises économiques, politiques et démographiques qui en 
découlent. 

Défiance et admiration Les sociétés humaines redoutent 
probablement le voisinage du loup depuis la période néoli-
thique, qui voit les populations se sédentariser pour élever 
du bétail. L’homme et le fauve se partagent en effet dès lors 
les mêmes territoires et les mêmes proies, sans parler de la 
menace que ce dernier fait peser sur les troupeaux. 
Contrairement au bison, au cheval, au mammouth, à 
l’ours ou au cerf, on ne trouve cependant quasiment aucune 
trace du canidé sauvage dans l’art pariétal, bien que ce soit 
sans doute à ce moment que commence à se forger une 
représentation imaginaire de l’animal dans laquelle se 
côtoient défiance, respect et admiration. 
Une conception qui perdure dans le monde antique et qui 
est cette fois attestée par une riche documentation met-
tant en scène le loup tantôt en attribut des dieux tantôt en 
protecteur des hommes.
Dans ses Métamorphoses, qui est un des livres fondateurs 
de la culture occidentale, le poète latin Ovide relate ain-
si le tragique destin du roi Lycaon. Souverain d’Arcadie, 
celui-ci mêle la chair d’un nourrisson fraîchement égorgé 
aux préparations qu’il sert à Zeus au cours d’un banquet. 
Pour le punir de son geste, le maître de l’Olympe trans-
forme sur-le-champ Lycaon en loup (lycos en grec ancien) 
et le condamne à errer dans cet état pendant huit ans avec 
l’interdiction absolue de consommer de la chair humaine. 
Dans un autre récit mythologique, le même Zeus méta-
morphose son amante Léto en louve afin de la protéger 
de la colère d’Héra, tandis que, selon certaines sources, 
Apollon aurait été enfanté par une femme changée en 
louve, ce qui lui vaut d’être parfois appelé «Lycogénès», 
soit littéralement «l’enfant de la louve».
Mère adoptive cette fois, c’est une autre louve, missionnée 
par le dieu Mars en personne, qui a permis la naissance 
de Rome en sauvant des frères jumeaux promis à une 

«LE LOUP EST LA BÊTE 
QUE L’ÊTRE HUMAIN A 
LE PLUS DÉCRIÉE, VILI-
PENDEÉ ET EXÉCRÉE  
ET SANS DOUTE AUSSI 
CELLE QUI LUI A LE  
PLUS DURABLEMENT 
FAIT PEUR.»

25CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



mort certaine, les fameux Romulus et Remus. Érigée en 
emblème officiel de la République, statut qu’elle partage 
avec l’aigle, la louve s’affiche ainsi partout dans la culture 
romaine: dans la statuaire, comme en témoigne la célèbre 
Louve du Capitole, mais aussi sur des pièces de monnaie, 
dans des temples, sur des tombeaux ou des monuments. 
Elle fait également l’objet d’un culte qui compte parmi 
les plus importants du calendrier romain, les Lupercales, 
et qui est destiné à assurer la prospérité des cultures, des 
troupeaux et des femmes de la cité.
Il ne faut cependant pas s’y tromper, car si populaire soit-
elle, la figure de la louve nourricière est l’exception qui 
confirme la règle. 
«Dans la symbolique animale de l ’ époque romaine, le loup 
est un animal plus négatif que positif, aff irme Michel 
Pastoureau. Il est voleur, vorace, cruel, pervers et mortifère. 
La femelle étant encore pire que le mâle car, à tous ces vices, 
elle ajoute la luxure. En latin, le mot «lupa» désigne d’ailleurs 
à la fois la louve et la prostituée, ce qui en français a donné le 
mot lupanar.»

Geri et Freki Dans la tradition nordique, la perception du 
loup est, elle aussi, marquée par une certaine ambivalence 
même si le loup scandinave apparaît souvent bien plus 
féroce que celui des Grecs ou des Romains. 
Comme chez les Celtes, où Lug, le père de la création est 
accompagné de deux loups qui parcourent le monde et lui 
rapportent ce qu’ils ont vu, Odin, père des dieux, voit son 
trône du Valhalla protégé par deux loups. Nommés Geri 
et Freki, ceux-ci ont pour tâche de veiller sur les cadavres 
des guerriers les plus valeureux qui attendent d’être rame-
nés à la vie pour participer à la grande bataille du Ragnarök 
(le crépuscule des dieux).
Ces redoutables combattants, qu’on dit invincibles et 
qui détruisent tout sur leur passage, partent d’ailleurs en 
guerre avec pour toute protection une peau d’ours pour 
ceux qu’on nomme bersekir ou une peau de loup pour les 
ulfhednir. Et pour affermir leur ardeur, ils boivent leur sang 
ou consomment la chair de leur animal totem.
Tout aussi funeste est Fenrir, un loup gigantesque, fils du 
perfide dieu Loki et de la géante de glace Angrboda qui, 
après avoir arraché la main de Thor, engloutit Odin en 
personne entraînant du même coup la fin du monde des 
dieux et de celui des hommes.

Dans le monde chrétien, la Bible est nettement moins pro-
lixe à l’égard du loup. Et les rares mentions de l’animal 
ont avant tout une visée métaphorique. Usant de diverses 
ruses pour s’introduire au sein des troupeaux, il est l’image 
du faux prophète qui se déguise pour séduire les brebis du 
Seigneur et les détourner du droit chemin. Il est l’ennemi 
de l’agneau au même titre que l’ennemi de Dieu. 
Le portrait qu’en dressent les Pères de l’Église et les auteurs 
du Moyen Âge est plus prosaïque. Saint Augustin en fait 
ainsi le pire animal de la création, lui attribuant à peu près 
tous les vices puisque sous sa plume, le loup est tout à la fois 
pervers, infect, violent, cruel et sanguinaire n’ayant plus 
grand-chose en commun avec celui de l’Antiquité. 
«Plusieurs éléments peuvent être mis en avant pour expliquer 
ce changement, pose Michel Pastoureau. D’abord, on ne 
parle pas forcément du même animal mais de fauves descendus 
du Nord, qui sont plus grands, plus agressifs et plus féroces. La 
période qui court entre le IVe et le Xe siècle est par ailleurs mar-
quée par la propagation de la rage qui rend les loups beaucoup 
plus dangereux non seulement pour les troupeaux mais aus-
si pour l ’homme. Enfin, et c’est probablement l ’ élément le plus 
important, le contrôle des hommes sur leur environnement est 
moins bien maîtrisé que dans le monde gréco-romain. Avec la 
dégradation du climat, famines et épidémies se multiplient. La 
démographie chute, la plupart des terres agricoles redeviennent 
incultes, ce qui fait que le bois, la forêt, la lande et la friche 
regagnent du terrain. Dès lors, les animaux sauvages se font 
plus proches et plus menaçants, d’autant qu’eux aussi ont faim 
et viennent rôder autour des villages.»
En partie nouvelle, cette crainte physique du loup se tra-
duit par un changement des attitudes et des mentalités 
vis-à-vis de la bête contre laquelle il faut désormais lut-
ter aussi bien de manière physique que d’un point de vue 
symbolique.  

Cruel et rusé Aux quatre coins de l’Europe, des offices de 
louvetiers sont ainsi mis sur pied et d’immenses battues sont 
organisées afin d’anéantir le plus grand nombre possible de 
meutes. En parallèle, le loup est rangé dans le bestiaire des 
animaux diaboliques, où il rejoint l’ours, le corbeau, le bouc 
ou le crapaud. Lâche, cruel et rusé, à l’image du maître des 
enfers, le loup ne peut cependant rien face à la foi comme en 
attestent de nombreux récits mettant en scène un saint par-
venant à dominer la fureur meurtrière de l’animal. 

Michel 
Pastoureau 
Directeur d’études  
à l’École pratique  
des hautes études

Formation:  Après une 
licence à la Faculté des 
lettres de Paris, il obtient 
un diplôme d’archiviste-
paléographe à l’École 
nationale des chartes 
où il soutient sa thèse 
en 1972. 

Parcours: Titulaire de 
la chaire d’histoire de la 
symbolique occidentale 
à l’École pratique des 
hautes études entre 1982 
et 2016 et enseignant 
à l’École du Louvre, 
il est l’auteur d’une 
quarantaine d’ouvrages 
consacrés à l’histoire des 
couleurs, des animaux 
et des symboles. 
Membre de la Société 
de l’histoire de France 
et de l’Académie des 
inscriptions et belles-
lettres, il a été conseiller 
historique pour le 
cinéma.

LANGUE DE LOUP

La langue témoigne 
également de la très 
forte présence du 
loup dans l’imaginaire 
collectif. L’animal 
a ainsi donné son 
nom à de nombreux 
patronymes (Louvier, 
Leloup, Lopes, 
Lupini, De Wolf…) 
ou de toponymes 

(Louvre, Cantaloup, 
Loupiac, le Saut du 
loup, etc.). Il a aussi 
inspiré un très grand 
nombre de dictons et 
de proverbes, dont 
voici un florilège non 
exhaustif: 

•	L’homme est un 
loup pour l’homme 
(mentionné dès le  
IIIe siècle av. J.-C.)

•	Les loups ne se 
dévorent pas entre 
eux (VIe siècle)

•	Marcher à pas  
de loup

•	Entre chien et loup

•	Avoir une faim  
de loup

•	Se jeter dans la 
gueule du loup

•	Être connu comme  
le loup blanc

•	Quand on parle  
du loup…

26 



C
O

LO
S

S
A

L 
B

IO
S

C
IE

N
C

E
S

Romulus et Remus, 
les deux loups géants 
d’Amérique du Nord 
ressuscités par la start-up 
Colossal à l’âge de 5 mois. 

La plus célèbre histoire de l’époque se déroule dans la ville 
de Gubbio, en Ombrie, où un loup insatiable terrorisait 
la ville jusqu’à ce que saint François d’Assise intervienne 
pour sermonner l’animal et lui faire promettre de ne plus 
attaquer personne si les habitants s’engageaient à le nour-
rir. Un pacte qui est respecté par les deux parties, le fauve 
autrefois honni devenant ainsi la mascotte de la cité.
L’autre grand ressort qui permet d’atténuer la peur du loup 
consiste à le tourner en ridicule, à le bafouer ou à l’humi-
lier. À cet égard, c’est sans doute le Roman de Renart qui 
fait figure de mètre étalon. Dans cet ensemble de poèmes 
composés entre le XIIe et le XIIIe siècle, le loup Ysengrin, 
aussi borné que brutal, et son épouse Hersent, à la fois 
volage, lubrique et impudique, sont les victimes favorites 
des tours que leur joue l’habile et inspiré Renart. 
«Ce texte n’est pas uniquement un exutoire, précise Michel 
Pastoureau. Il témoigne aussi du fait qu’à ce moment-là, la 

peur du loup est moins forte dans les campagnes qu’aux alen-
tours de l ’an mille, notamment grâce au retour d’une certaine 
prospérité économique.» 

Des loups dans Paris Elle reviendra de plus belle à l’aube 
des temps modernes, lorsque se conjuguent dégradation du 
climat, retour des grandes épidémies et guerres dévasta-
trices. Si bien que dès la première partie du XVe siècle, des 
loups affamés rôdent à nouveau aux abords des villages. 
Ils entrent même dans Paris en 1421, en 1423 et en 1438. 
La terreur qu’ils inspirent est d’autant plus vive que 
jusqu’à l’invention du vaccin antirabique par Pasteur en 
1885, les victimes ne sont plus seulement des chèvres ou 
des brebis, comme à l’époque antique, mais des enfants 
ou des adultes. Un fait confirmé par tous les docu-
ments d’archives, tous les registres paroissiaux et toutes 
les chroniques et notamment celle de l ’affaire de la 

27CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



bête du Gévaudan, responsable, à elle seule, de près de 
250 attaques en trois ans pour un total de 100 à 130 morts 
et de 70 blessés. 
Pour l’Inquisition, c’est pour ainsi dire du pain bénit. Une 
créature aussi monstrueuse ne peut en effet être que l’ins-
trument du diable et le complice des sorcières qui en font 
leur monture pour se rendre au sabbat. Tout comme son 
compère le loup-garou, d’ailleurs, qui devient dès lors 
omniprésent dans les sermons des curés et des pasteurs. 
Ciblé par de vastes campagnes d’extermination, le loup n’a 
pas meilleure presse auprès des naturalistes. «Désagréable 
en tout, la mine basse, l ’aspect sauvage, la voix effrayante, 
l ’odeur insupportable, le naturel pervers, les mœurs féroces, il 
est odieux, nuisible de son vivant, inutile après sa mort», écrit 
ainsi Buffon dans son Histoire naturelle. 
Attestée jusqu’au début du XXe siècle même dans les 
régions où l’animal n’est plus présent depuis longtemps, la 
peur du loup engendre son lot de croyances et de supersti-
tions en tout genre. 
On dit ainsi qu’il vaut mieux le rencontrer le matin – ce 
qui ne provoque qu’une extinction de voix – que le soir – ce 
qui paralyse tout le corps et rend particulièrement vulné-
rable. On prétend également qu’il est plus dangereux en 
hiver que durant l’été, ce qui n’est pas dénué d’une certaine 
logique, ou qu’il est amoureux de la lune, laquelle lui aurait 
volé son ombre.
Faute de mieux, les bergers tentent de s’en protéger au 
moyen de diverses amulettes (poil, queue, dent ou griffe de 
loup), de talismans, de charmes, de conjurations et autres 
prières magiques, tandis que les villageois accrochent à leur 
maison tête et pattes de loup afin d’éloigner les voleurs, les 
sorcières et les démons.
Quant à son sperme, son urine, son sang, sa verge ou 
sa queue, ils servent à fabriquer différents remèdes, 
onguents ou breuvages qui procurent aux hommes une 
grande vigueur sexuelle et rendent fécondes les femmes 
les plus stériles.

Renversement des valeurs Plus que de rendre caduques 
ces pratiques, l’éradication de la rage et la quasi-dispa-
rition de la population lupine dans la majeure partie des 
territoires européens entraînent un étonnant renversement 
de valeurs. Sous la plume d’auteurs tels que Kipling (Le 
Livre de la jungle) ou Jack London (Croc-Blanc, L’Appel de la 

forêt), on voit émerger dans la littérature pour enfants des 
loups bienveillants, braves et courageux, capables de vivre 
en bonne compagnie avec l’espèce humaine. Le Grand 
Méchant Loup et les trois petits cochons fait place à l’histoire 
des Trois petits loups et du méchant cochon.
«Aujourd’hui, note Michel Pastoureau, le loup et la baleine 
sont devenus les vedettes incontestées des livres pour enfants. 
Soit deux animaux autrefois terrifiants, qui sont désormais éri-
gés en symboles de la planète à sauver. »
Cette réhabilitation récente ne signifie pas pour autant 
que la cause du loup est entendue. Car si la bête ne fait 
plus vraiment peur, sa réintroduction nourrit de vives 
polémiques entre deux camps dont les positions semblent 
irréconciliables et qui, tous deux, font fausse route selon 
Michel Pastoureau: «D’un côté, on trouve les bergers qui 
reprochent au loup de manger des brebis, alors même que c’est 
dans sa nature depuis toujours. Et de l ’autre, il y a les défen-
seurs de la nature qui revendiquent son droit de vivre à l ’ état 
sauvage – ce qui est tout à fait légitime – en contestant le fait 
que le loup est un mangeur d’hommes. Ce qui m’inquiète dans 
tout cela, c’est qu’on semble ne plus comprendre que le passé est 
le passé. Les campagnes de 2025 ne sont pas les mêmes que celles 
du XVIIe ou du XVIIIe siècle et les loups d’aujourd’hui ne sont 
pas les mêmes que les loups d’autrefois.» 

LE LOUP  
DE LA FABLE

Dès l’Antiquité, les 
fables jouent un 
rôle important dans 
les représentations 
collectives des 
animaux, notamment 
parce que ces récits 
sont appris, dès leur 
plus jeune âge, par 
les écolières et les 
écoliers. Et le loup 
y tient très tôt une 
place de choix. Au 
VIIe siècle avant notre 
ère, Ésope y recourt 
pour démontrer que le 
bon droit ne peut rien 

contre une personne 
résolue à faire le mal 
(Le Loup et l’Agneau). 
Et c’est vers l’an 1000 
qu’apparaît l’histoire du 
Petit Chaperon rouge, 
popularisée bien plus 
tard par les frères 
Grimm. Des auteurs à 
qui l’on doit également 
Les Trois Petits 
Cochons, Le Loup  
et les sept chevreaux 
ou encore Le Loup  
et le cheval. 

Avec le lion et le renard, 
le loup est par ailleurs 
une des trois vedettes 
de La Fontaine chez 
qui il a naturellement 

souvent le mauvais 
rôle, incarnant 
tour à tour la force 
brutale, la cruauté, la 
gloutonnerie, la ruse ou 
l’hypocrisie. Exception 
notable, Le Loup et le 
Chien, récit dans lequel 
le premier est affamé 
mais libre, alors que le 
second est repu mais 
esclave. 

28 CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



L’
an dernier, un couple de Charentais a fait 93 
millions de vues sur un réseau social en publiant 
une vidéo de leur chat traversant une chape de 
béton frais. Star d’Internet, le chat est aus-

si l ’animal domestique favori des Occidentaux. On en 
compte ainsi près de 15 millions en France et plus d’un 
million en Suisse. Cette popularité est cependant assez 
récente et repose en partie sur l’évolution de l’animal, deve-
nu aujourd’hui ce que l’historien Éric Baratay, qui a donné 
une conférence sur le sujet lors de la dernière édition du 
Festival Histoire et Cité, appelle 
un «chatchien». Explications.
Petit félin amateur de rongeurs et 
de reptiles, le chat a été domes-
tiqué dès la Haute Antiquité 
dans deux régions distinctes. La 
Turquie – d’où il n’a guère essai-
mé – et l’Égypte, depuis laquelle 
il est parti à la conquête du monde 
entier, il y a 3000 à 4000 ans de 
cela. «C’est de ce chat sauvage afri-
cain que sont issus tous nos chats 
domestiques actuels», confirme Éric 
Baratay.
Au pays des pharaons, le chat est avant tout adopté pour sa 
capacité à s’attaquer aux nuisibles: les rongeurs qui pillent 
sans vergogne les réserves de céréales, mais aussi les ser-
pents qui rôdent dans les champs bordant la vallée du Nil. 
Ce reptile étant associé aux forces maléfiques du panthéon 
égyptien, le chat est progressivement assimilé à la déesse 
Bastet, divinité de la protection, de la maternité, de la fer-
tilité et de la joie, avant d’être intégré au culte de Ré, dieu 

Soleil de la mythologie égyptienne à qui l’on doit la créa-
tion de l’Univers.
La dévotion est telle qu’il est interdit de faire sortir l’animal 
du pays. Une mesure qui ne suffira pas à dissuader mar-
chands et autres soldats d’en embarquer clandestinement 
quelques spécimens à bord de leur navire pour protéger 
leur cargaison, permettant ainsi au félin de prendre patte 
sur le continent européen, via la Grèce, puis Rome. 
Dans le monde romain cependant, le chat est loin de sus-
citer le même enthousiasme qu’en Égypte. D’abord, parce 

que son utilité est moindre, belettes 
et fouines domestiquées faisant déjà 
office de rempart contre les rongeurs. 
Ensuite, parce qu’il a la fâcheuse 
habitude de s’en prendre aux oiseaux, 
qui constituent les animaux de com-
pagnie favoris des bons citoyens 
romains. Enfin, parce que ses mœurs 
débridées et ses amours bruyantes 
n’en font pas un parangon de vertu. Il 
n’en faut pas plus pour rapprocher sa 
femelle de la figure de la prostituée 
et donner son nom au sexe féminin. 

«Le chat va dès lors se propager de manière totalement silen-
cieuse, note Éric Baratay. À tel point qu’il y a 20 ou 30 ans, 
les historiens pensaient qu’il avait disparu entre la fin de l ’em-
pire romain et le XIIe siècle. Une hypothèse que l ’archéozoologie 
a depuis démentie.»
Si la présence du chat redevient visible après l’an mille, sa 
réputation ne va pas en s’arrangeant, le félin faisant l’objet 
d’un processus de diabolisation à l’instar du loup (lire l ’ar-
ticle précédent), de la chouette ou du crapaud.

DANS LE MONDE 
ROMAIN, LE CHAT EST 
LOIN DE SUSCITER LE 
MÊME ENTHOUSIASME 
QU’EN ÉGYPTE. 

ADULÉ DANS L’ÉGYPTE ANCIENNE ET DIABOLISÉ SOUS LA CHRÉTIENTÉ, LE CHAT  
EST AUJOURD’HUI L’ANIMAL DE COMPAGNIE FAVORI DES OCCIDENTAUX. 
UN RENVERSEMENT QUI S’EST OPÉRÉ PAR LA TRANSFORMATION DU MATOU 
D’AUTREFOIS EN «CHATCHIEN», COMME L’EXPLIQUE L’HISTORIEN ÉRIC BARATAY.

CHATCHIENS

C’EST EN DEVENANT CHIEN QUE LE 
CHAT S’EST FAIT L’AMI DES HUMAINS

29



C
R

É
D

IT
 T

E
X

T
E

Apparu dans les années 
1990, le «chatchien» est un 
animal joueur, capable de 
suivre son maître partout, 
même au bout d’une laisse.  
Sur la plateforme YouTube, 
on peut même voir l’animal 
savourer sa douche 
quotidienne. 

Éric Baratay pointe deux moments clés dans cette ampli-
fication de la perception négative du chat. Le premier est 
relié à la période des hérésies et en particulier à l’hérésie 
cathare (XIe-XIIIe siècles). «L’Église, explique l’historien, 
établit alors un parallèle entre les termes «cathare» et «catus» 
(chat en latin), faisant du second l ’auxiliaire du premier et donc 
une créature impure par définition.»
Le second survient lorsque se déchaîne la chasse aux sor-
cières (XVIe-XVIIe siècle) avec l’apparition de nombreux 
récits dans lesquels les chats officient en tant qu’assistants 
des sorcières et autres démons, quand ils ne sont pas l’in-
carnation de Satan lui-même. 
Animal de mauvais augure, le chat fait désormais peur, 
en particulier lorsqu’il est noir, couleur traditionnellement 
associée aux forces démoniaques. Et il va en payer le prix 
fort. «Selon une croyance très répandue jusqu’au XVIIIe siècle, 
on est alors persuadé que le jour précédant la fête de la Saint-
Jean, les chats désertent en masse les villes pour rejoindre leur 
maître Satan – d’où l ’expression ‘ il n’y a plus un chat’, explique 
Éric Baratay. Afin de conjurer cette conspiration diabolique, 
dans beaucoup de villes, on lance le lendemain de grandes bat-
tues destinées à capturer un maximum de chats que l ’on brûle 
ensuite vivants sur la place publique.»

Rangé tout en bas de l’échelle dans les classements des ani-
maux domestiques établis au Moyen Âge, le chat est toléré 
quand il n’est pas maltraité mais on ne lui parle pas, on ne 
le nourrit pas et il n’est pas nommé. 
Une première évolution se dessine toutefois à partir du 
XIVe siècle. Au même titre que le chien, le chat devient 
alors un animal de compagnie prisé par les membres de 
l’aristocratie. Mais pas question pour autant d’adopter le 
premier chat de gouttière venu. Afin de se distinguer socia-
lement, il s’agit de posséder un animal exceptionnel, raison 
pour laquelle se développe l’importation de spécimens 
exotiques, au premier rang desquels figurent les angoras 
blancs. Des animaux avec lesquels leur maître s’autorise 
des relations beaucoup plus proches et qui trouvent désor-
mais leur place sur de nombreux tableaux de famille. Signe 
que ce changement de statut suit son cours, le premier livre 
consacré aux chats en Occident est publié en 1727 sous la 
plume de François-Augustin Paradis de Moncrif.
Comme dans de nombreux autres domaines, la bourgeoi-
sie du XIXe siècle va suivre le mouvement, se convertissant 
à son tour au chat ou au chien de compagnie, sans dis-
tinction de race cette fois. L’ampleur du phénomène est 
d’ailleurs telle que des peintres se spécialisent même dans 

30 



la production de portraits de ces animaux de compagnie, 
qui ornent désormais le salon de toute famille un tant soit 
peu respectable. 
Le matou ne séduit toutefois pas que le bon bourgeois. La 
redécouverte des affaires de sorcellerie à la suite de la publi-
cation, en 1864, de l’ouvrage de Jules Michelet intitulé La 
Sorcière, lance en effet une vraie mode du chat – de pré-
férence noir ou tigré – auprès des adeptes du mouvement 
romantique. Se définissant eux-mêmes comme des indivi-
dus en marge de la société, défendant farouchement leur 
indépendance, ces derniers voient 
dans le félin un miroir de leur 
condition. Fin, discret et cultivé 
chez Moncrif, le chat redevient 
ingrat, solitaire et opportuniste. 
«Au cours de la première partie du 
XXe siècle, cette version romantique 
du chat en fait le meilleur ami des 
artistes, explique Éric Baratay. 
Colette, Pierre Loti ou Théophile 
Gauthier le mettent en scène dans 
leurs écrits ou se font photographier 
à ses côtés, tandis que le peintre 
Fujita prend la pose avec lui.»
Le retour en grâce du chat prend 
une nouvelle tournure entre les 
années 1950 et 1970 alors que 
l’animal part à la conquête des 
classes moyennes en se profi-
lant cette fois-ci comme le concurrent direct du chien. 
«Les sondages de l ’ époque montrent que quand on demande 
aux propriétaires de chat de motiver le choix de leur animal de 
compagnie, ceux-ci sont nombreux à répondre que leur préfé-
rence va au chat parce qu’ils se considèrent eux-mêmes comme 
des esprits libres et volontiers contestataires, explique Éric 
Baratay. À l’inverse, ces personnes – qui sont par ailleurs sou-
vent des fonctionnaires – disent ne pas aimer le chien qu’elles 
jugent trop domestiqué à l ’ image de leurs maîtres qui sont à 
leurs yeux les toutous du système, partisans de l ’ordre établi et 
de la toute-puissance du capitalisme.»
Cet antagonisme politisé qui, soit dit en passant, n’est pas 
partagé par les propriétaires de chien, ne résistera pas à la 
quatrième et dernière révolution que connaît le statut du 
chat dans les sociétés occidentales, à savoir l’invention de 
ce qu’Éric Baratay nomme le «chatchien». 
Une mutation qui est d’abord celle du nombre. Jusque 
dans les années 1990, l’Occident compte en effet à peu 
près 3 fois plus de chiens que de chats, rapport qui s’est 

aujourd’hui inversé. Cette récente ruée sur le chat repose 
en partie sur des raisons pratiques: il est plus facile d’avoir 
un chat qu’un chien lorsqu’on habite en ville, on n’a pas à le 
sortir pour lui faire faire ses besoins et le chat est jugé plus 
apte à la vie en appartement que le chien, supposé moins 
bien supporter la solitude. 
Mais si le chat est devenu à ce point populaire, c’est aus-
si parce que les attentes des propriétaires – et, partant de 
là, le comportement des chats – ont évolué. «On assiste à 
un mouvement de fond qui est parti des pays anglophones du 

Pacifique Sud comme l ’Australie et la 
Nouvelle-Zélande avant de gagner 
les États-Unis, puis l ’Europe et qui 
consiste à appliquer aux chats le même 
processus que celui qui a été appliqué 
aux chiens au cours de la première partie 
du XXe siècle, explique Éric Baratay. 
Ce que l ’on souhaite désormais, ce sont 
des chats interactifs, avec lesquels on 
peut jouer et qui vous suivent partout 
dans l ’appartement, mais aussi dans la 
rue au bout d’une laisse.»
Des comportements sociables favo-
risés par la sélection génétique ainsi 
que par les éleveurs, qui se sont mis à 
privilégier les individus répondant le 
mieux à ces nouveaux critères. Avec 
des conséquences funestes pour les 
animaux ne présentant pas ces apti-

tudes, lesquels s’entassent dans les refuges, personne ne 
souhaitant plus les adopter. 
Le revers de la médaille, c’est que les «chatchiens», comme 
l’attestent de nombreux vétérinaires, présentent des signes 
de plus en plus fréquents d’anxiété lorsqu’ils sont séparés 
de leur maître. En attendant d’être capables d’aboyer pour 
faire entendre leur désespoir…

Éric Baratay 
Professeur d’histoire 
contemporaine à 
l’Université Lyon-3

Formation:  Agrégé 
(1984), puis docteur 
en histoire (1991), il est 
maître de conférences 
à l’Université Lyon-III 
(1994-2001), avant de 
passer une habilitation 
à diriger des recherches 
en 1998. 

Parcours: Professeur 
d’histoire contemporaine 
depuis 2001, il est 
membre senior de 
l’Institut universitaire 
de France depuis 
2017. Il a consacré une 
dizaine d’ouvrages à 
la question animale, 
notamment sous l’angle 
des procès faits aux 
bêtes, de leur rôle dans 
l’économie et l’industrie, 
de leur utilisation dans 
la Grande Guerre, des 
cultures félines et de 
l’intelligence animale.

ON EST PERSUADÉ 
QUE LE JOUR 
PRÉCÉDANT LA SAINT-
JEAN, LES CHATS 
DÉSERTENT LES 
VILLES POUR 
REJOINDRE LEUR 
MAÎTRE SATAN – D’OÙ 
L’EXPRESSION «IL N’Y 
A PLUS UN CHAT».

31CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



Marie Besse 
Professeure au 
Laboratoire 
d’archéologie 
préhistorique et 
anthropologie de la 
Faculté des sciences

Formation: Après 
avoir obtenu en 2001 un 
Doctorat en archéologie 
préhistorique à 
l’Université de Genève, 
elle poursuit une 
formation postgrade à 
l’Université de Fribourg-
en-Brisgau (Allemagne). 

Parcours: Elle rejoint 
l’Université de Neuchâtel 
comme professeure 
boursière du FNS en 
2004 avant de décrocher 
un poste de professeure 
à l’UNIGE en 2005. Elle 
dirige notamment les 
fouilles sur les sites du 

Petit-Chasseur à Sion – 
un village du néolithique 
vers 4000 avant notre 

ère – et d’une grotte 
funéraire de l’âge du 
Bronze vers 1600  
avant notre ère dans  
le Piémont italien.

V
ers 15 000 ans avant notre ère, les Alpes 
commencent à se libérer du blanc et épais man-
teau de glace qui les a recouvertes durant des 
millénaires. Et au fur et à mesure de la recolo-

nisation des vallées et des hauteurs par la flore puis la faune 
au gré du réchauffement de l’holocène, les montagnes s’en-
richissent d’une biodiversité exceptionnelle. L’être humain 
ne s’y est pas trompé et est venu dès qu’il a pu y exploiter les 
ressources naturelles, en particulier animales.
«Il faut bien se rendre compte que dans cet environnement 
accidenté, on peut accéder à des paysages totalement différents 
en seulement quelques heures, voire quelques jours de marche, 
explique Marie Besse, professeure au Laboratoire d’ar-
chéologie préhistorique et anthropologie (Faculté des 
sciences). Et à chaque étage, on trouve des combinaisons de 
plantes et de faunes différentes. Pour les chasseurs-cueilleurs 
qui sont les premiers à peupler ces régions, c’est un atout très 
précieux.»
Durant le mésolithique, qui marque le réchauffement 
climatique post-glaciaire proprement dit entre 9500 et 
5500 avant notre ère, l’environnement change, passant 
lentement d’une toundra peu hospitalière à un paysage 
dominé par la forêt tempérée. Les Alpins, dont l’outillage 
se perfectionne, se nourrissent alors d’une grande variété 
d’animaux (en plus des plantes). D’après les fouilles entre-
prises notamment sur le site de la Grande Rivoire, en Isère, 
la part carnée de leur régime se compose essentiellement 
de cerfs et de sangliers (qui, ensemble, totalisent 85% des 
ossements retrouvés) mais aussi de chevreuils, de bouque-
tins, de chamois, d’ours, de lynx, de blaireaux, de fouines, 
de martres, de canards et même de tortues.

Le meilleur ami En revanche, ce n’est pas dans la haute 
vallée du Rhône que l’on trouve des mammouths, des rhi-
nocéros laineux, des chevaux ou des aurochs qui broutent 
alors dans tout le reste de l’Europe et nourrissent régulière-
ment les chasseurs-cueilleurs des régions plus ouvertes (en 
même temps probablement que des troupes de lions, très 
présents sur les peintures rupestres de la grotte Chauvet, 
en Ardèche).

À cette époque, l ’humain s’est déjà fait son meilleur 
ami, le chien, issu de la domestication du loup. Cela fait 
longtemps, en effet, que ce dernier s’est rapproché des 
campements pour manger les restes d’os qu’il est capable 
de digérer. De proche en proche, des louveteaux ont été 
recueillis, élevés puis lentement sélectionnés pour diffé-
rentes tâches (protection, chasse…). 
Curiosité préhistorique, le site de la Grande Rivoire a aus-
si révélé un maxillaire inférieur d’ours déformé, montrant 
un espace entre ses molaires, probablement créé par une 
attache. Selon les scientifiques, il s’agirait d’un individu 
gardé captif, comme animal de compagnie sans doute, 
depuis son plus jeune âge.

Importation de l’élevage La relation entre l’humain et 
l’animal vit un grand chambardement au cours du néo-
lithique avec l’avènement de l’agriculture et de l’élevage. 
Ce dernier arrive dans l’Arc alpin, en quelque sorte «clés 
en main», dans le courant du 6e millénaire avant notre 
ère, via deux routes différentes, l’une maritime, par la mer 
Méditerranée et remontant depuis le sud et l’autre ter-
restre, par les Balkans et l’Europe centrale. Le mouton, la 
chèvre, le cochon et la vache ont en effet tous été domes-
tiqués dans le Croissant fertile en Mésopotamie (à partir, 
respectivement du mouflon oriental, de la chèvre égagre, 
du sanglier et de l ’auroch) avant de suivre les mouve-
ments de migration et/ou les échanges entre populations 
humaines. Aucun animal des Alpes n’a été domestiqué de 
manière indépendante. Sauf peut-être certains cochons. 
Des analyses génétiques très récentes semblent en effet 
indiquer l’existence, pour cet animal, de zones de domes-
tication en Europe.
«La néolithisation des communautés humaines des Alpes s’est 
réalisée très progressivement, sur des millénaires, souligne 
Marie Besse. On passe à une économie de production, l ’emprise 
sur l ’environnement s’accroît et l ’humain commence à occuper 
tous les étages alpins. L’agriculture et l ’élevage (essentiellement 
des moutons et des chèvres dans les Alpes) ont certes apporté des 
avantages mais ils ont aussi entraîné d’importants bouleverse-
ments dans la société.»

ARCHÉOLOGIE

BOUQUETIN ET TORTUE  
AU MENU ALPIN PRÉHISTORIQUE 
LA BIODIVERSITÉ EXCEPTIONNELLE DE LA FLORE ET DE LA FAUNE ALPINES A  
TRÈS VITE ATTIRÉ LES HUMAINS EN QUÊTE DE RESSOURCES. ET QUAND LA CHASSE  
DU PALÉOLITHIQUE A LAISSÉ LA PLACE À L’ÉLEVAGE DU NÉOLITHIQUE, 
L’ORGANISATION SOCIALE A CONNU UN BOULEVERSEMENT EN PROFONDEUR.

32 CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



Utiles, morts ou vifs Vivantes, les bêtes produisent du lait 
(on a retrouvé des fragments de faisselles sur le site de la 
Grande Rivoire), du fumier qui sert d’engrais, de la laine et 
une force de travail pour le transport de charges ou le tra-
vail de la terre.
«Il existe une gravure d’époque dans le site néolithique du val 
Camonica (Italie) qui montre un métier à tisser, souligne 
Marie Besse. D’autres dessins rupestres représentent des 
araires pour retourner la terre. On a même retrouvé un tra-
vois dans un site lacustre du lac de Chalain dans le Jura qui 
devait être accroché à un joug, lui-même fixé sur le cou des bêtes 
de trait. On le déduit notamment de la déformation des ver-
tèbres de ces animaux que l ’on retrouve durant les fouilles.»
Une fois abattus, les animaux fournissent de la nourriture 
mais aussi des matières telles que le cuir, la corne, l’ivoire, 
les os, les tendons et les boyaux pour fabriquer des habits 
et une multitude d’objets (pointes, harpons, aiguilles…).
«À cette époque, on trouve aussi des haches qui sont munies 
d’une gaine, c’est-à-dire une pièce en bois de cerf, très solide et à 
la fois très souple, qui est placée entre le manche et la lame, note 
Marie Besse. Ce dispositif astucieux permet d’amortir le choc 
des coups et d’éviter que le manche ne se fende.»

Épidémies En même temps, la très grande promiscui-
té qui existe alors entre les animaux (et avec les humains) 
favorise la diffusion de maladies. Des fouilles sur le site 
néolithique de l’avenue Ritz à Sion ont révélé une fosse 

remplie de 16 caprinés très probablement morts à la suite 
d’une épizootie.
Par ailleurs, l’élevage et l’agriculture exigent une spécia-
lisation des tâches. Il faut s’occuper des bêtes, les faire 
estiver, gérer les récoltes et les semences pour l’année sui-
vante, protéger les stocks de céréales contre les nuisibles 
et les voleurs, s’occuper de la redistribution et organiser la 
vie de tout ce petit monde qui se regroupe en villages. On 
constate donc des inégalités sociales entre ceux qui pos-
sèdent des biens et du pouvoir et les autres.
Le symbolisme prend également de l’importance. On 
retrouve des objets de parure, comme des dents ou des 
coquillages percés, ornant probablement des colliers. Les 
archéologues ont aussi mis au jour, dans une des fosses du 
site du Petit-Chasseur à Sion, 14 crânes de moutons tail-
lés d’une manière qui ne correspond à aucune découpe liée 
à l’obtention de viande, de tendon ou de peau. Il s’agit pro-
bablement d’objets symboliques ayant peut-être servi de 
masques ou ayant été érigés sur un pieu.
«Et puis, il y a une chose qui est très difficile à observer au 
niveau de l ’archéologie mais dont on commence à avoir une 
assez bonne image grâce aux travaux des anthropologues 
sociaux, c’est l ’attachement des humains aux animaux, tient à 
préciser Marie Besse. Aujourd’hui, c’est le cas en particulier 
avec les animaux de compagnie comme les chiens et les chats. 
Mais cette affection a sans doute toujours existé. Même pen-
dant la préhistoire.»

A
D

O
B

E
 S

T
O

C
K

33



RECHERCHE

DES SOURIS AU SERVICE  
DES HOMMES
L’EXPÉRIMENTATION ANIMALE EXISTE DEPUIS L’ANTIQUITÉ, TOUT COMME  
LE DÉBAT MORAL QUI L’ACCOMPAGNE. CELUI-CI EST D’AILLEURS RÉACTIVÉ  
PAR UNE ÉNIÈME INITIATIVE POPULAIRE VISANT À INTERDIRE CETTE PRATIQUE 
ET QUI SERA PROCHAINEMENT SOUMISE À LA POPULATION.

U
ne table ronde, organisée par le Festival Histoire 
et Cité, a rassemblé un panel de spécialistes de 
l’Université de Genève autour du débat épi-
neux et sans fin de l’expérimentation animale. 

Daniele Roppolo, directeur de l’Expérimentation ani-
male au sein de l’UNIGE, Bruno Strasser, professeur à 
la Section de biologie (Faculté des sciences), Christine 
Clavien, professeure associée à l’Institut Éthique Histoire 
Humanités (Faculté de médecine) et Serge Nef, professeur 
au Département de médecine génétique et développe-
ment (Faculté de médecine) ont exposé arguments, faits et 
opinions dans un contexte politique marqué par l’aboutis-
sement en janvier dernier de l’initiative populaire «Oui à 
un avenir sans expérimentation animale». Prochainement 
mis au vote, ce texte lapidaire (lire la colonne à droite) vise 
à interdire les expérimentations animales, sans exception.

LOI 
Selon la Loi fédérale sur la pro-

tection des animaux (LPA), 
l ’expérimentation animale 
comprend toute interven-
tion sur un animal visant à 

tester une hypothèse scienti-
fique, une nouvelle substance ou 

encore une nouvelle procédure. En 
font également partie le prélèvement 

de sang, de cellules ou d’organes d’ani-
maux, pour tester l’état sanitaire d’une 
population d’animaux domestiques ou 
sauvages, et l’utilisation de bêtes dans 
la formation, notamment vétérinaire. 
Chaque recherche utilisant des ani-
maux doit recevoir une autorisation 
du Service cantonal des affaires 

vétérinaires et doit être revue par une 
Commission cantonale indépendante qui compte 
des représentants d’associations pour la protection 
des animaux. En dernier lieu, la Confédération 
dispose d’un droit de recours.

Tout projet d’expérimentation animale doit faire preuve 
d’un intérêt pour la société, que ce soit du point de vue 
de la santé humaine ou animale, de l ’acquisition de 
connaissances nouvelles ou encore de la protection de 
l’environnement. La loi indique également que l’expéri-
mentation animale doit être limitée à l’indispensable et 
qu’il faut préserver la dignité de l’individu, c’est-à-dire la 
«valeur propre de l’animal».
L’expérimentation animale, détaille Daniele Roppolo, 
est soumise au principe des 3R (Replace, Reduce, Refine ou 
remplacer, réduire, raffiner) qui est enseigné dans toutes 
les formations de base. En d’autres termes, s’il existe une 
méthode alternative, on n’a pas le droit de recourir à l’ex-
périmentation animale. Dans le cas contraire, c’est légitime 
mais il faut réduire autant que possible la contrainte (souf-
france, anxiété, modifications de son phénotype…) imposée 
à l’animal ainsi que le nombre d’individus employés. 

CHIFFRES 
Selon les statistiques de 2024, énonce Daniele Roppolo, 
l’Université de Genève a élevé ou importé 82 674 animaux 
dans ses animaleries. De ce total, 33 351 ont été utilisés 
dans des expériences dans les facultés des sciences et de 
médecine (un chiffre légèrement supérieur à la moyenne de 
ces dix dernières années). Environ 40% d’entre eux ont été 
génétiquement modifiés. L’écrasante majorité de ces bêtes, 
c’est-à-dire 94,6%, sont des souris, 2,7% sont des rats et les 
2,7% restants sont composés de poissons, de reptiles, de 
lapins, de porcs, d’oiseaux (y compris des œufs fécondés 
de poules utilisés avant éclosion) et d’autres petits mam-
mifères. La majorité des animaux a été utilisée dans des 
études portant sur l’oncologie et le système immunitaire 
(41%), sur les neurosciences (32%) et sur le métabolisme et 
la physiologie générale (14%). Les 13% restants sont répar-
tis dans les domaines tels que les maladies infectieuses, la 
biologie fondamentale ou la formation.

HISTOIRE 
L’expérimentation animale n’est pas nouvelle. Elle existe 
depuis l’Antiquité, pose Bruno Strasser. Et elle a toujours 

A
D

O
B

E
 S

T
O

C
K

34 



suscité des débats. Les réticences sont anciennes mais leur 
nature a varié. Ainsi, la question de la souffrance ou de la 
dignité des animaux, très présente aujourd’hui, n’était pas 
du tout pertinente jadis. Il faut dire que, jusqu’à récem-
ment, le spectacle de cette souffrance animale faisait partie 
du quotidien, avec des chevaux de trait, par exemple, tirant 
des calèches ou des hippomobiles dans des conditions dif-
ficiles. Et cela n’émouvait guère la population. 
Par ailleurs, certaines questions ont disparu, ajoute Bruno 
Strasser, comme celle, centrale au XVIIIe siècle, consis-
tant à savoir quel effet la souffrance animale produisait sur 
la qualité morale des humains. Le spectacle de la souf-
france animale choque alors davantage que la souffrance 
en tant que telle. Au XIXe siècle, la Société genevoise de la 
protection des animaux ne trouve ainsi rien à redire contre 
les nombreuses expérimentations animales que réalise le 
professeur de physiologie Moritz Schiff à l’École de méde-
cine. Elle en reconnaît la valeur scientifique. Ce qu’elle 
demande, c’est que l’on épargne au public ce spectacle de 
violence qui se déroulait alors dans des auditoires. 

VALEUR MORALE 
Aujourd’hui, du point de vue physiologique, on comprend 
mieux les mécanismes de la souffrance, détaille Christine 
Clavien. On remarque que la souffrance physique d’un 
humain peut être phénoménologiquement ressentie de 
la même manière par de nombreuses espèces animales. 
On ne peut plus l’ignorer. Du point de vue de la philoso-
phie morale, on arrive de plus en plus à s’abstraire de notre 
humanité et à prendre une perspective un peu plus objec-
tive du monde, ce qui a pour effet d’élargir ce qu’on appelle 
le «radar moral». Avant, l’humain était le seul à avoir une 
valeur morale, une dignité. Petit à petit, on s’est rendu 
compte que les grands singes, très proches de nous, en ont 
une aussi. Et ainsi de suite. Notre radar moral englobe de 
plus en plus d’espèces et même des environnements écolo-
giques. Après tout, l’humain ne représente qu’une espèce 
parmi d’autres, qu’une brindille parmi des millions de 
branches du vaste arbre phylogénétique. Quand on admet 
tout cela, il n’est plus si simple de trouver des arguments 
valables en faveur du fait que notre espèce a plus de valeur 
que les autres, et en particulier qu’une souris de labora-
toire. Il n’en reste pas moins que l’être humain continue de 

donner plus de valeur à sa propre espèce qu’aux autres. Et 
il en donne aussi plus aux espèces qui lui sont proches qu’à 
celles qui sont plus éloignées sur l’arbre phylogénétique. 
La loi établit une hiérarchisation des espèces, basée sur la 
capacité à ressentir la souffrance qui est elle-même esti-
mée sur la base d’études scientifiques, confirme Daniele 
Rappolo. Les vertébrés, dont fait partie l’humain, et tous 
les mammifères sont ainsi protégés par ce texte mais aus-
si quelques invertébrés. En Suisse, on protège ainsi des 
céphalopodes (pieuvres, calamars, seiches) et des déca-
podes marcheurs (homards, crabes…), considérés comme 
aussi sensibles que les vertébrés.

SOURIS 
On utilise essentiellement des souris dans l’expérimenta-
tion animale car elles se reproduisent vite (une génération 
dure trois mois) et parce qu’elles partagent 85% de leur 
génome avec le nôtre, explique Serge Nef. Elles sont si 
proches de nous que l’on peut comprendre en les étudiant 
des mécanismes biologiques impliqués dans une patholo-
gie ou dans le développement humain. En même temps, 
produire des souris génétiquement modifiées est onéreux. 
Il faut du personnel qualifié pour les générer, les mainte-
nir et les analyser. Il n’y a donc pas seulement l’éthique qui 
limite l’expérimentation animale. Mais aussi l’argent.
Et Bruno Strasser de préciser que le choix des souris 
comme animaux de laboratoire s’explique également par 
le fait qu’au début du XXe siècle, elles étaient considérées 
comme nuisibles. Elles risquaient moins de provoquer 
l ’opposition des mouvements antivivisection que les 
lapins ou les chiens, qui représentaient alors souvent des 
alternatives.

BIEN-ÊTRE 
Les animaleries, en particulier à l’Université de Genève, 
sont très sécurisées, assure Serge Nef. Des moyens impor-
tants ont été investis pour protéger les animaux contre les 
pathogènes que pourraient apporter les humains. Pour y 
entrer, il faut prendre une douche, enfiler une combinai-
son, une charlotte et des gants. Les cages sont ventilées, 
il n’y a aucune odeur. En général, ils vivent à plusieurs 
dans la cage, afin qu’ils puissent jouer ou interagir entre 
eux. L’espace à disposition est proportionnel au nombre 

35CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



d’individus dans la cage. Il y a bien sûr un accès à l’eau et à 
la nourriture ainsi que des «outils d’enrichissement», c’est-
à-dire des jeux.
De manière générale, renchérit Bruno Strasser, depuis que 
la majorité de la population est devenue urbaine à la fin 
du XXe siècle, on se construit une image idéalisée de la 
nature, qui ne serait que du bonheur pour les animaux. 
La réalité est tout autre. La nature renferme une brutali-
té permanente. La mort, la souffrance et la maladie y sont 
omniprésentes, alors que dans les animaleries, tout est 
mis en œuvre pour les éviter au maximum – au prix de la 
captivité. Par conséquent, il n’est pas facile de mesurer le 
bien-être animal et de comparer les conditions de vie entre 
ces deux milieux. 
Il existe une distinction à faire entre le bien-être et l’inté-
rêt de l’animal, souligne pour sa part Christine Clavien. 
Dans une animalerie, on peut en effet assurer le bien-
être des bêtes et faire en sorte qu’elles soient bien traitées, 
qu’elles ne souffrent pas trop quand elles interviennent 
dans des expériences et que leur mise à mort soit sans souf-
france. Elles ne seront jamais des proies et n’attraperont 
aucune maladie (sauf celle qu’on veut leur inculquer, pour 
les besoins de la recherche). Leur qualité de vie sera meil-
leure que celle qu’elles auraient eue dans la nature. Mais on 
pourrait tout aussi bien estimer que l’animal a un intérêt – 
supérieur? – à vivre une vie sauvage – tout en sachant que 
les souches de souris employées en sciences ont été conçues 
par l’homme et n’existeraient pas dans la nature sans lui.

RECHERCHE 
La majorité des souris prélevées pour l ’expérimenta-
tion animale l’est à des fins de recherche fondamentale, 
explique Daniele Roppolo. Cela signifie que les scienti-
fiques se posent des questions, essayent de comprendre des 
mécanismes biologiques et leurs recherches aboutiront, 
dans certains cas, un jour, à des applications concrètes et 
utiles à la société.
Si un vaccin à ARN a pu être mis au point aussi rapidement 
après le début de la pandémie de Covid-19, rappelle encore 
Serge Nef, c’est parce que la recherche sur la technologie en 
question avait déjà beaucoup avancé (avec d’autres débou-
chés en tête) grâce, entre autres, à des travaux menés sur des 
rongeurs et des singes. Les études portant sur des mala-
dies graves et relativement fréquentes comme Parkinson 
et Alzheimer – contre lesquelles il n’existe toujours pas 

de remède – font également usage d’animaux de labora-
toire. Quand on identifie un nouveau gène impliqué dans 
ces affections, on crée des modèles animaux transgéniques 
afin de répliquer la maladie humaine chez le rongeur. On 
peut ensuite tester des molécules sur ces bêtes pour vérifier 
leur efficacité avant de passer à l’être humain. 
Cela dit, le sacrifice d’animaux n’est jamais une chose 
facile, admet Serge Nef. Du point de vue du scienti-
fique qui le pratique dans le cadre de ses recherches, on 
se pose pas mal de questions la première fois. Après, on se 
construit une carapace. Mais ce qui ne disparaît pas, c’est 
la volonté de faire souffrir le moins possible. C’est ce que 
dicte la loi, certes, mais c’est aussi, et surtout, une ques-
tion d’éthique.

ALTERNATIVES 
À chaque nouvelle question qui se pose en science, il faut 
trouver un moyen d’y répondre, développe Serge Nef. 
On ne sait pas à quoi ressemblera la science de demain 
mais pour l’instant, l’expérimentation animale fait par-
tie de l’arsenal nécessaire au scientifique pour trouver ses 
réponses. Il existe parfois des alternatives. Quand c’est 
possible, on travaille par exemple in silico (c’est-à-dire à 
l’aide de simulations sur ordinateurs) ou in vitro (avec des 
lignées cellulaires dans des boîtes de Pétri). Une techno-
logie très prometteuse est celle des organoïdes, qui sont 
des tissus ou de petits organes cultivés en laboratoire. Mais 
un pseudo-cœur, par exemple, ne remplacera jamais un 
cœur entier dans un individu complet dans lequel n’im-
porte quel organe interagit avec toutes les autres parties du 
corps. À un moment donné, quand on veut comprendre le 
rôle d’un gène ou d’une molécule, il faut étudier un indivi-
du complet. C’est pourquoi on ne peut pas, pour l’instant, 
se passer de l’expérimentation animale.

INITIATIVE POPULAIRE 
L’initiative populaire «Oui à un avenir sans expérimenta-
tion animale» sera soumise au vote dans un proche avenir. 
Si elle devait être acceptée, on assisterait à une décroissance 
en termes de connaissances, prédit Christine Clavien. Les 
fonds pour la recherche ne baisseraient pas mais seraient 
alloués ailleurs que dans l’expérimentation animale. Par 
conséquent, il y aura certaines questions auxquelles les 
scientifiques, en Suisse, ne pourront plus apporter de 
réponses. C’est un choix de société.

LE TEXTE  
DE L’INITIATIVE 

«Les expérimenta-
tions animales sont 
interdites. Les mesures 
qui doivent être 
prises dans l’intérêt 
de l’animal concerné 
sont exceptées. Il est 
également interdit de 
détenir ou d’élever des 
animaux à des fins 
d’expérimentation ou 
d’en faire le commerce 
à ces fins.»

Des dispositions 
transitoires donnent 
un délai de sept ans 
pour interdire les 
expérimentations dont 
le degré de gravité est 
inférieur à 3 (degré 
maximal).

36 CAMPUS N° 161  DOSSIER  Animal



La recherche se poursuivra mais sans utiliser des animaux 
entiers, confirme Daniele Roppolo. Il faut donc rappe-
ler que 18% des animaux utilisés dans l’expérimentation 
le sont actuellement pour tester de nouvelles molécules 
avant de commencer des essais cliniques sur l’être humain. 
Si cette étape est interdite, cela signifie que l’on risquera 
d’administrer des produits sur l’être humain qui ne sont 
pas sûrs à 100%.
Le but de cette initiative est de réduire la souffrance ani-
male. Mais si elle est interdite en Suisse, elle continuera à 
se faire ailleurs, note Serge Nef. On trouvera plus facile-
ment des solutions pour réduire la souffrance des animaux 
en travaillant ensemble, les chercheurs, les autorités, le 
public et les associations de protection des animaux, plutôt 
qu’en posant des interdits. 

RELATIVITÉ 
Il y a 1000 fois plus de poulets, de porcs, de bœufs et de 
moutons qui sont sacrifiés pour la nourriture humaine en 
Suisse chaque année que pour la science, tient à préciser 
Serge Nef. Et la qualité de vie dans les animaleries est sans 
commune mesure avec celle qui règne dans les élevages – 
sans même parler des abattoirs.
Par ailleurs, fait remarquer Christine Clavien, si l ’on 
appliquait la règle des 3R à la consommation de viande, il 
faudrait immédiatement arrêter d’en manger. Car on peut 
la remplacer (Replace) facilement. Mais la rigueur exigée 
par le législateur est plus importante dans le domaine de la 
science que dans celui de l’industrie carnée.

Et Bruno Strasser d’ajouter que Carl Vogt, un scientifique 
doublé d’un radical allemand et triplé d’un polémiste 
invétéré qui débarque à Genève en 1848, traitait déjà 
les mouvements antivivisection de son époque d’hypo-
crites. Il leur reprochait, alors qu’ils mangeaient tous de la 
viande, de rester froids face aux animaux d’abattoirs mais 
de s’émouvoir pour les animaux sacrifiés pour la science 
(une cause bien supérieure, selon lui, à celle de se rem-
plir la panse).
Toutes les initiatives précédentes sur ce thème ont été reje-
tées avec des scores entre 70 à 80%, rappelle encore Bruno 
Strasser. Le peuple suisse est attaché aux bénéfices que 
l’on tire de l’expérience animale. Il se rend compte qu’il 
existe un lien entre cette dernière et les médicaments qu’il 
consomme abondamment. 
Cela ne signifie pas que les Suisses sont contre la protec-
tion des animaux, lance Serge Nef. La loi sur la protection 
des animaux a été acceptée lors d’un référendum faculta-
tif en 1978 à environ 80% des 
voix. Et le peuple a égale-
ment voté en faveur 
de l’étourdissement 
des animaux avant 
l’abattage.

Bruno Strasser 
Professeur à la Section 
de biologie (Faculté des 
sciences) et professeur 
associé à l’Université  
de Yale (États-Unis)

Historien des sciences 
et de la médecine, Bruno 
Strasser s’intéresse à 
l’histoire des régimes de 
production des savoirs 
biomédicaux. Il a étudié 
l’essor des conceptions 
moléculaires et 
génétiques du vivant 
et l’histoire des 
collections de données 
au XXe siècle, puis les 
formes de contestation 
profanes des savoirs 
experts, notamment au 
sein des mouvements  
de santé des femmes.

Serge Nef 
Professeur au 
Département de 
médecine génétique  
et développement 
(Faculté de médecine)  

Ses recherches se  
concentrent sur l’éluci-
dation des mécanismes 
moléculaires régulant le 
développement sexuel, 
avec un intérêt particulier 
pour la détermination 
du sexe gonadique chez 
l’humain et la souris, 
utilisée comme modèle 
animal. Il est président 
de la Commission des 
animaleries de la Faculté 
de médecine et membre 
de la Commission 
cantonale pour les expé-
riences sur les animaux 
(CCEA).

Christine 
Clavien 
Professeure associée  
à l’Institut Éthique 
Histoire Humanités 
(Faculté de médecine) 

Après une formation 
en philosophie morale 
et en philosophie des 
sciences, elle s’est 
engagée dans des 
recherches portant 
sur les fondements 
du comportement 
moral, l’identification 
des enjeux éthiques 
dans différents 
domaines médicaux, 
la vulnérabilité et la 
responsabilité morale.

Daniele 
Roppolo 
Directeur de 
l’Expérimentation 
animale au sein  
de l’UNIGE

Après un Master en 
biologie de l’Université 
de Pavie, Daniele 
Roppolo obtient le titre 
de docteur en biologie 
à l’UNIGE en 2007. Il est 
nommé coordinateur 
national de la stratégie 
du Swiss Animal 
Facilities Network 
de 2016 à 2021. Il est 
ensuite nommé directeur 
de l’Expérimentation 
animale de l’UNIGE  
en février 2021.

A
D

O
B

E
 S

T
O

C
K

37


