
Grand opéra de Giacomo Meyerbeer
Direction musicale Marc Minkowski
Mise en scène et dramaturgie Jossi Wieler & Sergio Morabito

du 26 février au 8 mars 2020 au Grand Théâtre de Genève

Les Huguenots
DOSSIER PÉDAGOGIQUE



2

� Genève, janvier 2020
�

		 Chère Enseignante, cher Enseignant,  

	 Ce dossier pédagogique des Huguenots tient une place toute particulière 
parmi ceux de la saison. Il est en effet le fruit d’une collaboration entre le service 
Dramaturgie et Médiation culturelle du Grand Théâtre de Genève et les étudiants de 
première année de Bachelor musicologie de l’Université de Genève, supervisés par 
Madame Giulia Riili. Ceux-ci, sensibilisés aux enjeux d’un tel dossier, ont adapté leurs 
travaux de recherche du premier semestre afin de produire des textes utiles et ac-
cessibles, qui permettront d’apporter à vos élèves un éclairage complémentaire sur 
l’opéra monumental de Meyerbeer. 	

	 Nous tenions à les remercier chaleureusement, ainsi que leur enseignante. 

	 Ces travaux seront complétés, comme à l’accoutumée, par des informations 
sur la production donnée au Grand Théâtre. C’est cette fois le duo de metteurs en 
scène Jossi Wieler & Sergio Morabito qui transporteront ces Huguenots dans l’univers 
du cinéma, sous la baguette de Marc Minkowski. Sans oublier le traditionnel Guide 
d’écoute, que vous pourrez retrouver à la fin du dossier. Nous espérons qu’il saura 
vous intéresser et vous être utile.

	 Dans l’attente du plaisir de vous recevoir au Grand Théâtre, nous vous souhai-
tons une bonne découverte.

Pour Le Grand Théâtre Jeunesse  
Service pédagogique du Grand Théâtre
Sabryna Pierre et Fabrice Farina

NB: Ce dossier pédagogique vient soutenir le travail des enseignants et des élèves pendant les parcours pédagogiques au Grand 
Théâtre ou avant leur venue à une représentation. Il est libre de droits d’auteur. Sa diffusion et sa lecture à des fins didactiques 
ou de formation personnelle non lucratives sont encouragées, mais il n’est pas destiné à servir d’ouvrage de référence pour des 
travaux de nature académique.

Les activités pédagogiques sont développées et réalisées grâce au soutien de la Fondation 
de bienfaisance du groupe Pictet et du Département de l’Instruction Publique, de la Forma-
tion et de la Jeunesse.



3

Les Huguenots

Grand opéra de Giacomo Meyerbeer
Livret d’Eugène Scribe et Émile Deschamps
Créé à Paris en 1836
Dernière fois au Grand Théâtre de Genève en 1927

Direction musicale Marc Minkowski
Mise en scène et dramaturgie Jossi Wieler & Sergio Morabito
Scénographie et costumes Anna Viebrock
Lumières Martin Gebhardt
Chorégraphie Altea Garrido
Direction des chœurs Alan Woodbridge

Marguerite de Valois Anna Durlovski
Raoul de Nangis John Osborn · Mert Süngü*
Marcel Michele Pertusi
Urbain Léa Desandre
Le Comte de Saint-Bris Laurent Alvaro
Valentine de Saint-Bris Rachel Willis-Sørensen
Le Comte de Nevers Alexandre Duhamel
De Tavannes Anicio Zorzi Giustiniani
De Cossé Florian Cafiero
De Thoré / Maurevert Donald Thomson
De Retz Tomislav Lavoie
Méru Vincenzo Neri
Archer Harry Draganov
Une coryphée Iulia Preda
Une dame d’honneur Céline Kot
Bois-Rosé / Le valet Rémi Garin

Orchestre de la Suisse Romande
Chœur du Grand Théâtre de Genève

* 28 FÉVR 2020
Sous réserve de modification



4

Les Huguenots
Sommaire

L’oeuvre

Synopsis					   
Meyerbeer le cosmopolite
Le public et les critiques des Huguenots
La représentation du protestantisme dans les Huguenots
Les Huguenots : un livret collaboratif ? 

Le spectacle

Les Huguenots de Jossi Wieler & Sergio Morabito
Entretien avec Marc Minkowski
Biographies

Pistes pour la classe

A voir, à lire
Guide d’écoute
Focus sur l’instrumentarium

 



5

Les Huguenots
Synopsis
d’après Tout l’opéra, Kobbé, éd. Bouquins 1999

Acte 1

En Touraine.
Le conte de Nevers – l’un des chefs du parti catho-
lique, et grand séducteur – donne un banquet dans 
son château en l’honneur de ses amis. Parmi eux 
se trouve un huguenot, Raoul de Nangis, accom-
pagné de son vieux serviteur, le soldat Marcel. Au 
cours de la fête, on propose que chacun chante en 
l’honneur de sa bien-aimée. Raoul doit commencer. 
Il ne connaît pas le nom de la belle dame à qui il 
dédie son toast. Il s’est porté à son secours alors 
qu’une bande d’étudiants l’attaquait, elle le remer-
cia fort gracieusement, et depuis il vit dans l’espoir 
de la retrouver. 
Marcel est un huguenot fanatique. Il a suivi son 
maître à ce banquet et se retrouve maintenant 
entouré de chefs du parti adverse, il craint que 
cela ne tourne mal. Contrastant curieusement avec 
l’éclat et la gaieté des festivités, il entonne l’hymne 
de Luther « Ein’ feste Burg » (Une place fortifée). 
Les nobles du parti catholique, loin d’en prendre 
ombrage, s’en amusent. Marcel honore leur frivolité 
en chantant un fier chant de combat huguenot, qui 
les amuse également.

On annonce au conte de Nevers qu’une dame 
l’attend dans son jardin pour lui parler. Raoul est 
consterné de reconnaître celle qu’il a sauvé des 
brutalités des étudiants, et dont il est épris. Nevers 
vient retrouver ses invités. Urbain, le page de Mar-
guerite de Valois, entre. Il emmène Raoul auprès 
d’une belle et noble dame dont l’identité est gar-
dée secrète. 

Acte 2

Dans les jardins de Chenonceau.
La Reine Marguerite reçoit Valentine, fille du Comte 
de Saint-Bris. La Reine sait qu’elle a été sauvée des 
mains des étudiants par Raoul. Elle désire mettre 
fin aux querelles entre protestants et catholiques 
et projette d’unir Valentine, fille d’un grand chef 
catholique, au huguenot Raoul. Mais Valentine est 
déjà promise à Nevers. C’est sur la suggestion de 
la Reine qu’elle est allée le trouver le soir de la fête, 
pour lui demander de la libérer de son engage-
ment – requête qu’il lui a accordée à contrecœur. 

Selon le plan de la Reine, Valentine et Raoul 
doivent se revoir dans les jardins de Chenonceau. 
Mais d’abord, elle le recevra seule. On fait venir 
Raoul, yeux bandés, puis on lui enlève son ban-
deau et en présence des chefs du parti catho-
lique, Marguerite expose son projet de mettre fin, 
par l’union de deux grandes maisons, aux anta-
gonismes religieux qui ont perturbé son règne. 
Tous consentent.

Valentine est introduite. Raoul reconnaît aussi-
tôt la femme qu’il aime, et celle qui a rencontré 
Nevers pendant le banquet (il ne connait tou-
jours pas la raison de cette entrevue). La croyant 
impure, il refuse sa main. Consternation générale. 
Saint-Bris et sa suite dégainent, Raoul également. 
Seule l’intervention de la Reine évite l’effusion de 
sang. 

Acte 3

A Paris, devant une chapelle où Nevers, à nouveau 
fiancé à Valentine, doit l’épouser.

La foule gronde, et la présence de soldats ca-
tholiques et huguenots ne fait qu’accroitre cet 
énervement. Nevers, Saint-Bris, et un autre noble 
catholique, Maurevert, sortent de la chapelle où 
Valentine veut se recueillir. Marcel vient signifier 
à Saint-Bris que son maître le provoque en duel. 
Les gentilshommes catholiques conspirent pour 
attirer Raoul dans un guet-apens. Les hommes de 
Saint-Bris, cachés non loin de là, assassineront le 
jeune homme. 

Valentine, du vestibule de la chapelle, a tout 
entendu. Elle aime Raoul et veut le protéger. Elle 
confie à Marcel que son maître ne doit pas aller 
se battre sans une solide escorte. Les deux ad-
versaires se retrouvent pour le duel. Au moment 
où les hommes de Saint-Bris vont attaquer le 
huguenot, ils sont surpris par Marcel et sa suite, 
qui s’étaient cachés dans une auberge voisine. Le 
combat va s’engager entre les groupes, quand la 
Reine entre, suivie de ses gens. La Reine apprend 
la vérité à Raoul : il a refusé la main de celle qui 
l’aimait et qui était allée demander à Nevers de 
la libérer de sa promesse.



6

Acte 4

Raoul va trouver Valentine, maintenant mariée à 
Nevers. Il veut s’assurer de la véracité des propos 
de la Reine. Valentine a juste le temps de cacher 
Raoul dans la chambre contiguë quand Nevers, 
Saint-Bris et d’autres gentilshommes entrent. Ils 
commentent le plan qui prévoit le massacre des 
huguenots pour le soir même – la nuit de la saint 
Barthélémy. Seul Nevers refuse de participer au 
complot. Plutôt que de se joindre à eux, il remet 
son épée à Saint-Bris et se constitue prisonnier. 
Un prêtre bénit les épées de Saint-Bris et de ses 
hommes, qui jurent loyauté à leur cause sanglante 
et sortent. La grande cloche de Saint Germain leur 
donnera le signal du massacre. 

Raoul sort de sa cachette, ne songeant qu’à préve-
nir les siens. Valentine essaie de le retenir, sachant 
qu’il risque la mort, et lui avoue son amour. Mais 
déjà la cloche sonne, donnant le signal. Raoul 
saute par la fenêtre.

Acte 5

Raoul, couvert de sang, fait irruption dans la salle 
de bal de l’hôtel de Nesle où les chefs huguenots 
se sont réunis pour le mariage de Marguerite de 
Valois et d’Henri IV. Ils ignorent tout du massacre 
qui vient de commencer. Leur chef, Coligny vient de 
succomber. Raoul les appelle au combat. 

Valentine se précipite dans un cimetière hugue-
not, où Raoul et Marcel ont trouvé refuge. Elle veut 
sauver Raoul et le supplie de se convertir. Nevers 
est mort glorieusement, elle est maintenant libre de 
l’épouser. Mais Raoul refuse de sacrifier sa foi. Elle 
décide alors de mourir avec lui, après s’être conver-
tie à la religion réformée. Marcel les bénit. Le cime-
tière est envahi et le massacre commence.

Une place à Paris.
Raoul, gravement blessé, est soutenu par Marcel et 
Valentine. Saint-Bris approche. A sa question « Qui 
va là ? » Raoul rassemble ses dernières forces et 
répond « Huguenots ». Une salve est tirée, et Raoul, 
Marcel et Valentine s’effondrent, mortellement 
blessés. Saint-Bris réalise, mais trop tard, qu’il a tué 
sa propre fille. 

Costumes d’Eugène Du Faget pour la création 
des Huguenots à Paris en 1836



7

Meyerbeer le cosmopolite
par Joana Lazzarotto, élève en première année de Bachelor 
musicologie à l’Université de Genève

Les Huguenots est un opéra en 5 actes, un drame 
historico-dramatique, commandé par l’Opéra de Paris 
à Meyerbeer, suite au succès de son précédent chef 
d’oeuvre : Robert le Diable. Le livret sera écrit sous 
la direction d’Eugène Scribe, célèbre poète et dra-
maturge de l’époque, mandaté pour de nombreuses 
pièces. C’est le cinquième grand opéra qui a été créé 
à Paris. Il est composé entre 1832 et 1836 et sa première 
représentation se déroule le 29 Février 1836 dans la 
salle Le Pelletier de l’Opéra de Paris, le jour même de 
l’anniversaire de Gioachino Rossini.

Cet opéra grandiose est symbolique de l’éclectisme 
caractéristique de Meyerbeer. Les diverses cultures 
qui sont les siennes sont avant tout le fruit de son 
éducation. En effet, Meyerbeer nait en Allemagne, 
dans une famille où la culture prime, et où il est donc 
plongé dès son plus jeune âge dans l’art musical. Plus 
tard, il poursuit son apprentissage en Italie, dont il 
tombe amoureux. Son chemin se poursuit en France, 
à Paris, où il arrive en 1825. Il fera là aussi l’objet de 
nombreuses découvertes dans une ville cosmopolite 
où se mêlent des cultures internationales. Une ville 
qui est, aussi, le siège d’un genre particulier d’Opéra 
: le Grand Opéra, dont Meyerbeer sera d’ailleurs l’un 
des plus célèbres représentants.

Ainsi, le cosmopolitisme vient se placer au coeur de la 
problématique : en quoi l’opéra Les Huguenots est-il 
un chef d’oeuvre reflet de l’éclectisme de son compo-
siteur ainsi que de ses influences stylistiques germa-
niques, italiennes et françaises ?
Dans une première partie, nous étudierons de plus 
près les inspirations allemandes présentes dans Les 
Huguenots, majoritairement en s’appuyant sur les 
débuts de Meyerbeer dans le monde de la musique. 
Puis, nous nous dirigerons en Italie et, encore une fois, 
nous rechercherons les caractéristiques de la culture 
italienne qui ont inspiré le compositeur et qui transpa-
raissent dans la pièce. Enfin, notre étude se terminera 
en France, berceau de l’opéra Les Huguenots.

1. L’Allemagne

Afin de pouvoir comprendre les diverses composantes 
de l’opéra Les Huguenots, il est primordial de revenir 
à la source de l’éducation de Meyerbeer. En effet, dès 
son plus jeune âge, il a été baigné dans la musique, 
et, au gré de ses rencontres lors de sa formation, il a 
pu élargir ses connaissances musicales, mélodiques, 
et ses sources d’inspirations.

Né le 5 Septembre 1791 à Tasdorf, il est le fils de 
riches banquiers de confession juive. Cette infor-
mation, si elle peut paraître superflue au premier 
regard est pourtant une des impulsions du chemin 
musical qu’empruntera Jakob Meyerbeer. En effet, 
il a dès son plus jeune âge côtoyé les prestigieux 
salons des hôtesses juives, telles que Henriette 
Herz, ou encore Sara Levy, où se mêlaient lectures 
littéraires et musiques. Ces salons rassemblaient 
l’élite de la vie artistique et intellectuelle, et ont 
permis à Meyerbeer de développer un certain cos-
mopolitisme, dans la mesure où ils étaient ouverts 
et égalitaires.
En parallèle, Meyerbeer manifeste dès 4 ans son 
goût pour la musique, et débute avec hâte les 
leçons de piano avec le maître Lanska. De 1803 à 
1807, il étudie la composition avec Carl Friedrich 
Zelter. Puis, déjà attiré par l’opéra, on le met sous 
la direction de Bernard Weber, chef d’orchestre 
de l’opéra de Berlin, qui lui donne des bases sur 
les formes et le caractère de la musique drama-
tique. Arrivé au limite de ce que peut lui enseigner 
Weber, Meyerbeer doit se trouver un nouveau 
maître : l’Abbé Vogler. L’histoire dit qu’après que 
Meyerbeer lui ait envoyé une fugue à huit parties 
basée sur les principes de Vogler, ce dernier lui 
aurait répondu : « Il y a pour vous un bel avenir 
dans l’art. Venez près de moi, à Darmstadt, je vous 
y recevrai comme un fils, et je vous ferai puiser à 
la source des connaissances musicales».



8

Ainsi, c’est en 1810 qu’il partit pour Darmstadt, où il débuta ses études avec un maître célèbre dans toute 
l’Allemagne pour son libéralisme et son inventivité, au côté de Carl Maria von Weber, qui devint alors son 
ami. Cette période d’apprentissage de Meyerbeer est primordiale si l’on veut comprendre la méthode 
d’écriture de ce dernier, mais aussi l’aisance avec laquelle il pratiquait l’harmonie.
L’influence allemande est aussi traduite par l’inspiration des cantates de Bach que l’on retrouve dans 
la pièce. En effet, l’élément clé de la pièce, le leitmotiv (même si ce terme n’était pas encore utilisé à 
l’époque), est un choral luthérien : Ein Feste Burg ist unser Gott (C’est une puissante forteresse que notre 
Dieu). Ce choral a été écrit par Joseph Klug en 1535. On le retrouve dans la cantate de Bach BWV80, où 
il est élaboré dans les numéros 1, 2, 5 et 8. Ainsi, Meyerbeer s’est inspiré de la méthode d’élaboration de 
J.S.Bach pour intégrer ce motif dans son opéra.
Dans son oeuvre, Meyerbeer utilise ce choral dans des contextes et avec des techniques musicales 
éparses. Ainsi, la première apparition de ce choral se passe dans l’ouverture, dans laquelle le thème 
passe d’instrument en instrument (le cor anglais puis les cors....). On retrouve le choral de Luther dans le 
n°3, cette fois chanté par Marcel, avec quelques modulations. Il y est accompagné des vents, qui jouent 
eux aussi le même thème.

Ci-dessus : Partie de Marcel (Basse), dans le n°3 du Premier Acte de Les Huguenots, dans lequel il reprend le choral de Luther.
Ci-dessous : l’accompagnement des Cors et Trombones, qui eux aussi jouent le thème.

Le choral sera encore présent à plusieurs reprises dans la pièce, tel que pendant le Septuor du Duel de 
l’acte III, ou encore pendant le Grand Trio de l’Acte V.
Ainsi, il est aisé de se rendre compte de la présence de techniques et styles caractéristiques de la mu-
sique germanique de l’époque dans Les Huguenots, que cela soit en lien avec les maîtres de Meyerbeer, 
tel que l’Abbé Vogler et son libéralisme marqué, ou de la culture par laquelle il a été nourrit dès sa plus 
tendre enfance, la passion avec laquelle il portait de l’interêt aux oeuvres de nombreux illustres composi-
teurs, tel que Bach et ses cantates.

2. L’Italie et le Bel Canto

Après un échec lors de la représentation de son opéra Die beiden Kalifen à Vienne en 1814, Meyerbeer 
décide de quitter cette ville, où il aura néanmoins côtoyé Beethoven, en participant à la création de La 
Bataille de Vittoria de ce dernier en tant que percussionniste, mais aussi Louis Spohr. Il part donc pendant 
un an, durant lequel il visitera Paris et Londres. Puis, sur un conseil de Salieri, alors directeur de la chapelle 
impériale de Vienne et pris d’une tendre affection pour Meyerbeer, il se rend en Italie afin d’apprendre à 
mieux disposer les voix et de poursuivre son apprentissage de l’écriture d’opéra.



9

C’est donc en 1813 qu’il arrive en Italie, à Venise, au 
moment même où se produit pour la première fois, 
le premier chef d’oeuvre Tancredi de Rossini, avec 
lequel il se liera d’amitié. À l’audition de cette mu-
sique Meyerbeer sera transporté d’admiration pour 
le style italien. Ainsi, il passa les années suivantes à 
donner de l’élégance, de la facilité aux formes de 
sa mélodie, remaniant les acquis de sa première 
éducation allemande. Les six opéras écrits en Italie 
assurent le succès de Meyerbeer. Ces opéras écrits 
dans la veine de l’époque, ne se distinguaient pas 
de ceux d’un imitateur de Rossini. De plus, le der-
nier ouvrage Il Crociato in Egitto recueille un im-
mense succès qui le place au niveau de Rossini.
Rossini transmet à Meyerbeer l’art du Bel Can-
to, dominante de la scène de l’opéra italien de 
l’époque.
Une des caractéristiques du bel canto de Rossini 
est sa coloratura très serrée, ainsi que l’écriture 
très ornementée de la partie de basse, qui sup-
pose une souplesse vocale inédite. L’on retrouve 
la noblesse de la basse dans les airs du person-
nage de Marcel dans Les Huguenots. De plus, 
Meyerbeer lui aussi écrit ses airs dans le but de 
mettre en valeur la virtuosité de ses interprètes, 
et ainsi, de même que celles de Rossini, ses par-
ties vocales sont brillantes, et nécessitent une 
virtuosité. Une autre inspiration tirée de Rossini 
est l’utilisation de crescendo qui crée de l’excita-
tion, ou une tension, comme dans l’air de l’Acte II 
« Oh, beau pays de la Touraine » de Marguerite.

Air de Marguerite, Acte II, « Oh, beau pays de la Touraine ». 
Les crescendos traduisent l’excitation de Marguerite.

La dernière influence italienne retrouvée dans Les 
Huguenots que nous approcherons dans cette 
partie est celle de l’opéra la Norma de Bellini. 
L’admiration qu’il a pour Bellini est traduite dans les 
similitudes entre le l’hymne de guerre des Gallois de 
l’acte II de Norma, « Guerra, Guerra! », et la béné-
diction des poignards de l’acte IV des Huguenots.

3. La France et le grand opéra

C’est à Paris que se termine notre périple. Capi-
tale des arts, où viennent séjournent de nombreux 
compositeurs, tous prompts à mettre en scène leurs 
oeuvres. Ainsi cette ville est, comme Meyerbeer, 
cosmopolite. C’est à l’époque même où Meyerbeer 
arrive à Paris que se développe un nouveau genre 
d’opéra, le grand opéra. Le grand opéra est «un 
ouvrage sérieux, épique ou historique, en 4 ou 

5 actes dans lequel le chœur occupe une place 
importante et qui comporte un ballet ». Les effets 
scéniques sont extravagants et saisissants.
L’un des premiers opéras à user d’éléments tech-
niques complexes est La Muette de Portici de 
Auber, dont le livret est des plus précis, décrivant 
toutes les entrées et sorties et dont les éclairages 
et effets climatiques (par exemple, une éruption 
volcanique) sont innovants.
Meyerbeer, dans Les Huguenots cultive cette inten-
tion de créer des effets stupéfiants. La scène du 
«Cortège de noce », dans le n°21 (Acte III) en est une 
démonstration, par ses nombreux effets scéniques 
et musicaux. Tous ces effets sont, comme chez Au-
ber, soigneusement décrits dans le conducteur et le 
livret.
Cette caractéristique nous permet ainsi d’aborder 
une nouvelle influence française sur l’écriture de 
Meyerbeer et sur la forme du grand opéra : le ro-
mantisme. Ce dernier se développant en France à 
cette époque amène de nouvelles demandes à sa-
tisfaire. Tout d’abord, un interêt historique que l’on 
retrouve dans Les Huguenots, dont le sujet est le 
massacre de la Saint Barthélémy, évènement ayant 
eu lieu près de 3 siècles auparavant. De plus, le ro-
mantisme requiert un certain réalisme, et une plus 
grande ampleur des détails dans la mise en scène. 
Ainsi, le plateau sera serti de nombreuses portes 
et fenêtres, comme la porte cachée de l’acte IV, 
ou encore le porche de l’église de l’acte III. Enfin, 
que ne ferait pas Meyerbeer pour son public. En 
effet, Meyerbeer est caractérisé par l’accent qu’il 
porte aux demandes du public. Et à l’époque, ce 
que recherche la nouvelle bourgeoisie parisienne, 
ce sont des sensations, des effets visuels et musi-
caux qui la tiennent en haleine pendant toute la 
durée de l’oeuvre. C’est ce qui explique le succès du 
grand opéra à l’époque, qui peut se décrire comme 
un mélange d’arts de toutes sortes, et le retentisse-
ment des Huguenots, décrit par Gustave Bertrand : 

« (...) il y a d’autres opéras qui témoignent d’un 
génie égal et même supérieur [de Meyerbeer], mais 
il n’y en a pas qui soient venus plus complets, où les 
diverses ressources de l’art soient équilibrées dans 
une plus heureuse ordonnance. »

Ainsi, c’est le contexte parisien qui a permis au 
génie créateur de Meyerbeer de prendre toute son 
ampleur, comme le décrit Henry Fothergill Chorley : 

« En réalité, avant que l’ Opéra de Paris et toutes 
ses ressources, —à cette époque plus vastes que 
nulle part ailleurs,—soit ouvert à lui, M.Meyerbeer 
n’avait pas trouvé son style ou sa vocation, —qui 
était de produire des drames élaborer dans un mu-
sique de l’école éclectique. »



10

Ainsi, la partition de l’opéra Les Huguenots recèle de références au cosmopolitisme caracté-
ristique de Meyerbeer. ELe fait que ce dernier ait baigné dans l’art musical dès sa plus tendre 
enfance, puis fréquenté des salons cosmopolites, a favorisé par la suite cette tendance à mélan-
ger différentes nationalités musicales dans ses pièces. « Avant Robert le Diable et Les Hugue-
nots, il était rare pour les compositeurs d’opéra d’être décrits comme « cosmopolites »1. Ainsi, 
Meyerbeer, plus que d’avoir été pionnier d’un nouveau genre d’opéra - Le Grand Opéra - il a aussi 
été novateur en tant que l’un des premiers compositeurs à l’éclectisme reconnu. Ce talent pour 
synthétiser différents styles est décrit par Mazzini en 1867 : « La main du maître est révélé dans 
un mélange exquis entre éléments, mélodies, et harmonies, italiens et allemands, que la musique 
future est destinée à combiner. » Cette citation nous montre bien combien Meyerbeer en déve-
loppant sa composition dans le Grand Paris de l’époque va avoir un impact sur les générations 
de compositeurs à venir. Pour en citer quelques uns, prenons Wagner et Tchaïkowsky. Il serait 
alors intéressant de  se pencher sur la question suivante : quels éléments caractéristiques de 
Meyerbeer retrouve-t-on dans leurs compositions ?



11

Le public et la critique des Huguenots
par Jose-Fernando Antonio Pettina, élève en première année de Bachelor 
musicologie à l’Université de Genève

Les Huguenots de Meyerbeer est un titre majeur 
de l’opéra français. L’œuvre va en effet connaître, 
dès sa première représentation, un succès public à 
la hauteur des moyens mis en œuvre pour sa ré-
alisation. 28 répétitions seront nécessaires (alors 
que le règlement ne prévoyait que deux semaines) 
ainsi qu’un budget de 160’000 francs, somme très 
considérable pour l’époque.
Toutefois les avis des confrères de Meyerbeer seront 
très partagés, allant de dithyrambiques à cinglants. 
Nous allons chercher à comprendre le succès de 
cette œuvre grâce à l’analyse du public d’opéra du 
XIXe siècle, à travers les témoignages laissés par 
les périodiques d’époque et la correspondance des 
compositeurs.

Le public du XIXe Siècle

En 1789, la bourgeoisie subit une grande mutation 
: la Révolution ayant mis à mal les privilèges de la 
noblesse, elle leur permet de se hisser dans les plus 
hauts rangs de la société française. Sous Napo-
léon, l’opéra, et plus généralement la musique et 
les arts, connaissent un véritable essor. Le retour de 
la monarchie en 1815 essayera de faire reculer les 
acquis des nouveaux bourgeois, mais en vain.
L’opéra, malgré tous ces bouleversements poli-
tiques, restera un milieu réservé à une élite. Celle-ci 
va s’agrandir en accueillant cette nouvelle classe 
de la haute bourgeoisie.
Car bien au-delà de l’intérêt pour les œuvres, la 
venue à l’opéra a d’autres enjeux :

« A l’opéra, en effet, la cérémonie est sociale bien 
plus qu’artistique ». 1

Le but est de se montrer. Comme on peut le lire 
alors dans Le journal des dames et des modes : 

« Les femmes y vont pour se montrer, les hommes 
pour jouir à la fois du double spectacle de la scène 
et des loges. Le tout finit par une dose d’ennui assez 
considérable, et quand on voit partir les habitués 
de ce théâtre, on dirait des écoliers qui reviennent 
du sermon.... » 2

Pourtant, parmi les « m’as-tu-vu », les véritables 
amateurs et mélomanes ne manquent pas de se 
faire entendre au sein du public, et peuvent créer 
de réels états d’euphorie dans les salles d’opéra. 

«..., le voilà qui intervient bruyamment, au mo-
ment où l’orchestration du ballet ne lui semble pas 
conforme à la partition originale : « Il n’y a pas de 
cymbales là dedans, qui donc se permet de corri-
ger Gluck ? »

Dans les années 1820, le développement des titres 
de la presse musicale, parmi lesquels La Revue 
musicale en 1827, ainsi que le renouvellement de 
l’enseignement du chant et de la musique ont 
grandement participé au développement de ce 
nouveau « public averti », toujours plus avide de 
connaissance.



12

Le Dr. Véron 

Le Docteur Véron est une grande figure de l’opéra 
français. Il prend la tête de l’Opéra de Paris en 1831 
et sa présence à la direction est sans aucun doute 
un facteur du succès des Huguenots.
Meyerbeer bénéficiera en effet dès Robert le 
Diable, son premier opéra à Paris, de la politique 
du Docteur Véron, qui décide « d’employer les 
grands moyens », afin que les productions de 
l’Opéra aient de somptueux décors, les meilleures 
artistes, ainsi qu’un grand nombre de choriste et 
de machiniste. On peut aller jusqu’à affirmer que 
les décisions du Docteur Véron auront une réelle 
influence sur le développement et sur l’esthétique 
du Grand Opéra. 
Meyerbeer dira lui-même : « Tout cela est très beau 
mais vous ne croyez pas au succès de ma musique, 
vous cherchez un succès de décorations. »7

Le succès sera total et en moins de trois ans Robert 
le Diable sera représenté plus de cent fois. Le Dr. 
Véron ne sera plus directeur de l’Opéra de Paris à 
la création des Huguenots, car il cédera son poste 
de directeur en 1835 à Duponchel son bras droit, 
qui suivra toutefois la ligne de son illustre prédéces-
seur.

La critique des Huguenots 

La presse va contribuer grandement au succès des 
Huguenots en créant une véritable attente autour 
de ce qu’elle qualifie « d’opéra messie ». Ainsi pour 
les lecteurs, la création de cette œuvre a déjà, 
avant même la première, le statut d’évènement.8 
Mais la presse ne va pas être totalement élogieuse 
par la suite sur tous les aspects l’œuvre. Le livret 
de Scribe sera fortement critiqué, comme dans cet 
article des Messagers des théâtres :  

«La poésie à ses licences, sans doute, mais ses li-
cences doivent avoir des bornes, indépendamment 
de celles que le goût lui impose; or, pour l’amour 
de la vogue, pour les beaux yeux de la musique, et 
l’intérêt des plaisirs de la scène, immoler constam-
ment à l’appétit des sensations vulgaires les tradi-
tions sacrées sur lesquelles reposent la morale et 
la religion de son pays; faire tantôt une apothéose 
judaïque au détriment du dogme de notre foi, uni-
quement pour servir les inspirations d’un musicien 
de la religion juive, et tantôt un holocauste du culte 
catholique en l’honneur des schismes de Luther et 
de Calvin, uniquement pour accorder son poème au 
diapason d’une lyre protestante, voilà ce qui nous 
paraît aller trop loin dans l’art d’exploiter les scènes 
sur le théâtre »9 

Le Docteur Louis-Désirée Véron

Ce que nous constatons avant tout c’est l’indi-
gnation de la presse devant le traitement réservé 
à l’église catholique. Cette observation va être 
présente dans de nombreuses critiques. Le rema-
niement des éléments historiques et l’absence de 
personnages comme Catherine de Médicis ou en-
core Charles IX vont également être reprochés aux 
auteurs, tout comme le choix du titre de l’œuvre 
Les Huguenots. 
Selon la critique, le succès de l’œuvre devra non 
pas au travail du librettiste mais à la composition 
de Meyerbeer et à la prestation de grands inter-
prètes.
La critique instrumentale du Nationale parlant de 
la beauté de la clarinette basse pendant le cin-
quième acte, en est un exemple : 
« Cet accompagnement a quelque chose qui tient 
d’une sombre prophétie, c’est un chant de mort 
que le son de ce lugubre instrument. L’accent de 
l’instrument complète et renforce les sentiments 
exprimés par les personnages. L’inspiration reli-
gieuse de Marcel et la résignation de Raoul et de 
Valentine sont admirablement exprimés dans ce 
morceau que complète si bien la réunion de la clari-
nette basse» 10 
Les chroniqueurs des Débats et du Corsaire in-
sistent quant à eux sur les interprètes : 

« Jamais ni Nourrit et Falcon emportés par la même 
tendresse ou soutenus par la même douleur ne 
s’étaient élevés à une pareille hauteur »



13

La mise en scène sera saluée, les choeurs acclamés 
et étonnement, même le public aristocrate, sera 
critiqué dans le Monde Dramatique : 

« L’opéra est le théâtre de l’aristocratie, de l’aris-
tocratie d’argent et mobilitaire qui se mêlent entre 
elles. Le théâtre des gens heureux qui viennent 
autant pour se montrer que pour voir, sinon davan-
tage… » 

Nous voyons donc que les périodiques ont ici un 
discours qui rejoint les observations faites sur le 
publique du XIXe siècle. 

Les critiques des compositeurs 

De nombreux compositeurs vont parler des Hugue-
nots et vont avoir des avis partagés. Tantôt très 
élogieux comme Berlioz ou Liszt, tantôt plus cri-
tique comme Schumann.
Berlioz va être très enthousiaste sur les Huguenots 
de Meyerbeer. Nous pouvons citer plusieurs extraits 
de son article : 

« L’accent d’étonnement avec lequel il (Raoul) 
s’écrie « tu m’aimes » est celui de la nature même, 
on ne saurait concevoir une plus grande vérité 
d’expression » et encore « Ce dénouement musical, 
si contraire à nos habitudes semble devoir manquer 
de force et de chaleur nécessaires à la conclusion 
d’un tel acte ; loin de là cependant, l’exclamation 
de Raoul « Dieu veillez sur ses jours ! Et moi je vais 
mourir !» est si déchirante que l’effet de l’ensemble 
mesuré le plus énergique ne saurait lui être supé-
rieur».

Voilà le grand enthousiasme de Berlioz. Celui-ci est 
très élogieux et ne va pas forcément réaliser une 
véritable analyse musicale.11 

Liszt sera également enchanté par cette œuvre : 

« L’instrumentation... est , s’il se peut, encore plus 
savante que dans Robert le Diable, et les effets 
d’orchestre y sont si habilement combinés et di-
versifiés que nous n’avons jamais pu assister à une 
représentation des Huguenots sans un nouveau 
sentiment de surprise d’admiration pour l’art du 
maître qui a su teindre de mille nuances, presque 
insaisissables dans leur délicatesse, le riche tissu de 
son poème musical. » 12

Au contraire Schumann va être très cinglant. Et 
ne va pas mâcher ses mots contre l’œuvre de 
Meyerbeer. Voici quelques extraits pris dans Ecrits 
sur la musique et les musiciens :

« ..., je confesse que si un élève m’apportait une 
pareille page de contrepoint, je le prierais très 
instamment de n’en pas faire de plus mauvais à 
l’avenir. Qu’elle est fade au-delà de tout, qu’elle 
est froidement superficielle (au point que le vul-
gaire même s’en aperçoit), et quelle pesanteur de 
forgeron cette éternelle criaillerie, par Marcel, du 
choral « Ein’ feste Burg... » ». Ou nous pouvons lire 
encore « Au troisième acte , mélange des ten-
dances libertines et sacrées ; au quatrième, pré-
paratifs de la boucherie ; et enfin au cinquième, 
égorgements dans l’église. Débauche, assassinat 
et prière, il n’est pas question d’autre chose dans 
Les Huguenots. C’est en vain qu’on y chercherait 
une pensée pure durant tant soit peu, un senti-
ment vraiment chrétien. »13

Nous pouvons voir dans ce dernier exemple que 
Schumann est avant tout choqué par « l’insulte » 
envers la religion catholique (reproche qui avait 
déjà été mis en avant par les périodiques). Notons 
également qu’il fait une analyse musicale dans le 
premier exemple. 
Quoiqu’il en soit l’oeuvre de Meyerbeer aura été 
un succès total et le peu de critiques qui n’étaient 
pas élogieuses n’amoindrirent pas son succès. 

Mon travail devait à l’origine porter avant tout 
sur le public des Huguenots du XIXe siècle et les 
différences sociales de ses membres. Même si cer-
taines archives nous indiquent des tarifs d’opéra 
abordables pour les moins fortunés, 0.50 cen-
times en début du XIXe , ceux-ci ont rapidement 
augmenté pour atteindre de 2.50 francs en 1830, 
ce qui représentait une somme conséquente pour 
l’époque14. 
S’il a été difficile de trouver de réelles informations 
sur de possibles disparités socio- économiques, on 
peut malgré tout tirer certaines conclusions.
Le publicbourgeois n’avait pas forcément de l’inté-
rêt pour ces grandes œuvres, en tout cas dans les 
débuts du XIXe siècle. Il a fallu éduquer le public 
pour qu’il soit attentif et instruit sur la musique. 
Le public a également été orienté dans ses goûts 
par la manipulation des médias qui rend le cas des 
Huguenots d’autant plus intéressant. 

Les périodiques ont tous été très admiratifs du 
travail sur Les Huguenots, malgré les réserves 
à propos du livret.  Le succès est pratiquement 
unanime. Le caractère imposant des œuvres de 
Meyerbeer impressionne, et nous offre un véri-
table spectacle complet. Elles pourraient être 
considérées, à mon sens, comme les ancêtres de 
nos «blockbusters » contemporains. 



14

Notes

1.	 La musique en France à l’époque romantique : (1830-1870); Bailbé, J.-M., Eigeldinger, J.-J., 	
	 Series Eds.; Harmoniques. Flammarion. La musique en France; Flammarion: Paris, 1991.
2.	 La vie quotidienne à l’opéra au temps de Rossini et de Balzac 
3.	 Ecrits sur la musique et les musiciens Robert Schumann
4.	 La vie quotidienne à l’opéra au temps de Rossini et de Balzac 
5.	 La vie quotidienne à l’péra au temps de Rossini et de Balzac 
6.	 Musique, esthétique et société au XIXe siècle 
7.	 A l’Opéra au temps de Rossini et de Balzac 
8.	 La critique parisienne des grands opéras de Meyerbeer Robert le Diable-Les Huguenots-Le 	
	 Prophète-L’Africaine 
9.	 La critique parisienne des grands opéras de Meyerbeer Rebert le Diable-Les Huguenots-Le 	
	 Prophète-L’Africaine 
10.	 La critique parisienne des grands opéras de Meyerbeer Robert le Diable-Les Huguenots-Le 	
	 Prophète-L’Africaine 
11.	 La critique parisienne des grands opéras de Meyerbeer Robert le Diable-Les Huguenots-Le 	
	 Prophète-L’Africaine 

 Bibliographie

Coudroy, M.-H. La critique parisienne des “grands opéras” de Meyerbeer : Robert le Diable, Les 
Huguenots, Le Prophète, L’Africaine; Studien zur französischen Oper des 19. Jahrhunderts = 
Etudes sur l’opéra français du XIXème siècle; Musik-Edition L. Galland: Weinsberg, 1988.

Explore: La vie quotidienne à l’opéra au temps de Rossini et de Balzac : Paris, 1800- 1850 / Patrick 
Ellis, K. Musique, esthétique et société au XIXe siècle. “Liber amicorum” Joël-Marie Fauquet (Book 
Review). Revue de Musicologie 20080101, 245–247.

Lehmann, B. Hervé Lacombe, Les Voies de l’opéra français au xixe siècle, 1997. Actes de la re-
cherche en sciences sociales 19971201, 73–74.

Les Huguenots, opéra, mise en scène de Léon Carvalho : documents iconographiques; 1875.

La musique en France à l’époque romantique : (1830-1870); Bailbé, J.-M., Eigeldinger, J.-J., Series 
Eds.; Harmoniques. Flammarion. La musique en France; Flammarion: Paris, 1991.



15

La représentation du protestantisme dans les Huguenots

par Louis de Ceuninck, élève en première année de Bachelor musicologie à l’Université 
de Genève
Chef d’œuvre de Meyerbeer et idéal-type du Grand 
Opéra à la française, l’opéra Les Huguenots (1836) 
s’ouvre avec la mélodie du choral luthérien Ein 
feste Burg ist unser Gott, avant que le rideau ne 
se lève sur une intrigue mêlant amour et mas-
sacre de la Saint- Barthélemy. Ce sujet répond aux 
thèmes historiques alors en vogue en Europe, et 
fréquemment repris dans les opéras de l’époque, 
notamment par Meyerbeer lui-même dans Robert 
le Diable (1831) ou encore Il crociato in Egitto (1824). 
D’autre part, le thème du protestantisme et des 
conflits religieux fait l’objet de plusieurs Grands 
Opéras importants (Les Huguenots, mais aussi Le 
Prophète de Meyerbeer et La Juive de Halévy) mais 
n’en reste pas moins un sujet délicat à aborder dans 
le contexte politique instable de l’époque.

Le contexte

Les sujets historiques n’ont jamais été autant à 
la mode qu’au début du 19e siècle, pour plusieurs 
raisons. Tout d’abord, les événements de la Révolu-
tion française et leurs répercussions en Europe ont 
engendré pour les habitants du continent un senti-
ment de « séparation de leur propre passé » (Charl-
ton 2011, p. 58), qui a mis fin à l’expérience de conti-
nuité qui prévalait jusqu’au 18e siècle. Cependant, 
ce sentiment ne s’est pas traduit dans les produc-
tions artistiques par une fuite en avant moderniste, 
mais bien au contraire par une réappropriation 
et une re-mise en scène du passé, au travers par 
exemple de sujets basés sur des événements réels, 
plus ou moins romancés, en lieu et place de sujets 
mythologiques ou imaginaires. Cet historicisme 
trouve également une résonnance dans le goût 
toujours plus prononcé pour l’immédiateté émo-
tionnelle et « l’immersion totale » dans un environ-
nement exotique (id. p. 59). Et la représentation de 
cet environnement doit aussi présenter, pour que 
l’illusion fonctionne, une certaine vraisemblance, 
traduite au théâtre par de nouveaux costumes, 
décors et effets.
La conséquence de cette mutation esthétique dans 
les productions littéraires et dramaturgiques est 
une confrontation entre les héros et leurs drames 
personnels d’une part, et les forces puissantes de 
la grande histoire, incarnées dans les foules et les 
personnages historiques, d’autre part. Et très sou-
vent, les premiers sont victimes des secondes, qui, 
puisqu’elles sont historiques, ne peuvent pas être 
stoppées. (id. p. 74)

Le cas des Huguenots

Cette opposition entre grande et petite histoire est 
caractéristique des Huguenots, les amours de Raoul 
et Valentine sont victimes de la folie meurtrière des 
guerres de Religion, mais elle est également typique 
du travail de Eugène Scribe (1791-1861), librettiste 
des Huguenots. Scribe thématise cette opposition 
dans plusieurs livrets d’opéra, aux côtés d’autres 
tensions, notamment entre majorités et minorités 
ethniques ou religieuses (Everist 2016, p. 315).

Les moyens utilisés par Meyerbeer pour mettre ces 
oppositions en musique sont de plusieurs ordres : 
les foules et le conflit religieux qui les anime s’in-
carnent dans le chœur (Charlton 2011, p. 72), tandis 
que l’altérité des personnages issus de la minori-
té s’exprime par des procédés instrumentaux qui 
contrastent avec le climat orchestral dans lequel 
ils apparaissent (par exemple le motif pointé au 
basson qui accompagne l’entrée de Marcel à l’acte 
I) (Everist 2016, p. 322). Finalement, l’identité du 
groupe minoritaire est soulignée par l’utilisation 
d’un « signifiant musical » (id. p. 318) distinct et émi-
nemment symbolique : le choral luthérien Ein feste 
Burg ist unser Gott.
Le choix de ce choral est intéressant : il s’agit d’une 
mélodie connue et reconnaissable, qui évoque 
immédiatement le protestantisme ; elle permet 
une harmonisation archaïsante, comme celle de 
l’ouverture de l’opéra, qui vient donner une touche 
de « couleur locale » participant à la mise en scène 
d’événements historiques.



16

Cependant, il ne s’agit pas d’un thème Huguenot, 
mais d’un choral luthérien (Benedict et al. 2014, p. 
358), qui ne faisait donc pas partie du répertoire 
liturgique des protestants français du 16e siècle. 
La vraisemblance historique est ici mise en retrait 
au profit d’un symbole « pan-protestant » (Everist 
2016, p. 319) reconnaissable par le public. Le traite-
ment réservé au choral est également particulier, 
puisqu’il apparaît tout au long de l’opéra, dans 
l’orchestre et chanté d’abord par Marcel puis par 
le chœur, à la manière d’un leitmotiv wagnérien 
(Benedict et al. 2014, p. 358). A la différence de la 
pratique de Wagner, le motif mélodique n’est pas 
conçu comme un fil conducteur, mais comme un 
matériau malléable, qui apparaît dans des mo-
ments dramatiques distincts les uns des autres, 
avec différentes paroles et différentes orchestra-
tions qui lui confèrent une charge émotionnelle 
changeante au cours de l’œuvre (ibid.).

C’est précisément ce caractère changeant et peu 
vraisemblable qui vaut à Meyerbeer plusieurs cri-
tiques virulentes de la part de personnalités pro-
testantes, notamment de Robert Schumann (id., 
p. 363), qui écrivait « [...] cela révolte un bon pro-
testant d’entendre son plus précieux chant sacré 
crié sur les planches, [...] », fustigeant ainsi ce qu’il 
considère comme une débauche d’effets faciles. 
(L’avant-scène opéra 2018, p. 113-115). Néanmoins, 
la plupart de la critique est favorable au composi-
teur, qui par ailleurs se montre généralement très 
attentif à ne pas froisser les différentes sensibilités 
politiques et religieuses de la France de Louis-Phi-
lippe. (L’avant-scène opéra 2017, p. 62). Reste ce-
pendant le paradoxe inhérent au Grand Opéra, où 
le grand spectacle est valorisé et associé au pou-
voir et à la nation, mais où l’élément spectaculaire 
incarne également les forces impersonnelles de la 
société ou de l’histoire qui anéantissent l’individu 
et sa puissance d’agir (Charlton 2011, p. 74).

Bibliographie abrégée

CHARLTON, David (ed.). The Cambridge com-
panion to grand opera, Cambridge : Cambridge 
University Press, 2003, 496 p.

(coll.) « Les Huguenots, Meyerbeer », L’avant-
scène. Opéra, no 305, Paris : Premières Loges, 
2018, 158 p.

(coll.) « Le Prophète, Meyerbeer”, L’avant-scène. 
Opéra, no 298, Paris : Premières Loges, 2017, 
103p.

EVERIST, Mark (ed.). Meyerbeer and Grand opéra 
from the July Monarchy to the Present, Specu-
lum Musicae, vol. 28. Turnhout : Brepols, 2016, 
498 p.

WEEDA, Robert. « “L’identité huguenote” mise 
en musique au XIXe siècle par Meyerbeer et par 
Mendelssohn. », in BENEDICT Philip, DAUSSY 
Hugues et LECHOT Pierre-Olivier (ed.), L’identité 
huguenote : faire mémoire et écrire l’histoire 
(XVIe-XXIe siècle) (Publications
de l’Association suisse pour l’histoire du Refuge 
huguenot, no. 9.) Genève : Librairie Droz, 2014, 
660 p.



17

Les Huguenots : un livret collaboratif ?
par Anaïs Carré, élève en première année de Bachelor musicologie à 
l’Université de Genève
Eugène Scribe (1791-1861) fut le librettiste le plus joué 
à Paris et plus largement dans le monde au XIXe 
siècle.​. Passionné de théâtre il commence à écrire 
des oeuvres en 1810 et connaît son premier vrai 
succès en 1815 avec Une nuit de la garde nationale. 
Il écrira pour plusieurs genre comme des comédies, 
des vaudevilles, ou encore des opéras. Après 1816, il 
créa une sorte d’atelier d’écriture théâtre en s’asso-
ciant à de nombreux écrivains sous sa supervision. 
Seul ou grâce à ces collaborations, il a écrit plus de 
400 oeuvres et a travaillé en autre avec Rossini, 
Auber, Halévy, Donizetti, Verdi, Offenbach et bien-
sur Meyerbeer pour les oeuvres musicales.1
La conception du livret est d’un importance stra-
tégique pour la conception de l’opéra dans son 
ensemble car c’est lui qui définit le rythme drama-
tique et influence donc les systèmes musicaux et 
scéniques.2

Dans celui de l’opéra ​Les Huguenots, ​Eugène 
Scribe décide de prendre des libertés par rapport 
à l’histoire réelle de ce drame historique tout en 
s’inspirant de la ​Chronique du règne de Charles 
IX ​de Prosper Mérimée et nous relate une histoire 
d’amour impossible entre un gentilhomme protes-
tant prénommé Raoul et une jeune femme catho-
lique, du nom de Valentine. Cependant la pre-
mière version du livret que E. Scribe a envoyé à G. 
Meyerbeer ne semble pas le convaincre. De ce fait il 
fut largement modifié.

Quelles ont été les différentes étapes de la ré-
daction du livret de l’opéra Les Huguenots de 
G.Meyerbeer et E.Scribe?

Premièrement, pour comprendre quelles ont été les 
différentes modifications apportées au livret de ce 
grand opéra nous devons nous intéresser au livret 
de départ écrit par Eugène Scribe. Nous savons 
qu’il s’est inspiré de la Chronique du règne de 
Charles IX de Prosper Mérimé.3
Comme le veut la structure du grand opéra, tirée 
de la tradition de la tragédie en musique de Lully 
et Quinault, celui-ci est découpé en cinq actes.4
Les intrigues de Scribe reposent souvent sur 
une trame double, avec deux conflits simulta-
nés, l’un privé, comme par exemple un amour 
impossible à cause d’un obstacle (famille...) ou 
encore un malentendu, et l’un public, opposant 
un groupe dominant et un groupe dominé. Le 
conflit public peut-être politique ou religieux.5

Caricature d’Eugène Scribe au milieu de ses gains!

C’est ce qu’il a fait avec ​Les Huguenots.​ Le conflit 
personnel étant l’histoire d’amour entre Raoul et 
Valentine et le conflit public, la guerre de religion 
entre catholiques et protestants. [Valentine, ca-
tholique, fille d’un comte (le Comte de Saint-Bris) 
et fiancé au comte de Never et Raoul de Nangis, 
gentilhomme protestant. Valentine est également 
dame d’honneur de Marguerite de Navarre, qui, 
connaissant l’amour de celle-ci pour Raoul l’envoie 
rompre son engagement avec le comte de Nevers 
et convoque Raoul au Château. Celui-ci est cepen-
dant convaincu que Valentine est toujours promise 
au comte de Nevers, de ce fait il refuse le mariage. 
Il y a donc un quiproquo.

Le refus de Raoul est une humiliation pour Valen-
tine qu’il faut venger, et indirectement, c’est le sym-
bole du refus de l’union d’un protestant avec une 
catholique qui amène le conflit public: la guerre de 
religion entre protestants et catholiques qui abou-
tit au massacre de la Saint-Barthélémy. Après que 
Valentine ait expliqué le quiproquo à Raoul, elle se 
convertit au protestantisme et ils se marient.



18

Ils seront tous les deux tués ainsi que Marcel, le 
serviteur de Raoul, dans le dernier acte par le père 
de Valentine lors du massacre. Scribe suit bien sa 
double trame dans ce livret et amène le specta-
teur à réfléchir sur le fondement des guerres de 
religions avec la fin du dernier acte (Valentine tuée 
par son propre père).]
La structure de l’histoire est restée la même entre le 
livret manuscrit de Scribe6 et celui que l’on connaît 
aujourd’hui. Cependant, le texte lui-même a été 
retravaillé par différentes personnes.

En effet, Meyerbeer lui-même commenta lar-
gement le manuscrit de Scribe. Il demande par 
exemple que le premier acte soit joyeux et brillant 
du début à la fin, puis il souhaite mettre en valeur 
le talent d’Adolphe Nourrit dans sa romance (té-
nor, chantant le rôle de Raoul lors de la première 
représentation) et demande à ce que ses couplets 
soit allongés et à ce que les refrains soit accom-
pagnés par des choeurs, continue en demandant 
“une bacchanale aussi vive, déréglée et aussi folle 
que possible.” Meyerbeer suggère ensuite à Scribe 
un rythme pour ses paroles de la bacchanale en 
fonction de sa musique. Il en fait de même avec la 
sixième scène du premier acte pour avoir un effet 
d’accélération lorsque Valentine vient voir le conte 
de Nevers pour rompre leur mariage et que le qui-
proquo à lieu.

Dans un deuxième temps, durant la période de 
composition de son grand opéra, Meyerbeer se 
rend en Italie. Lors de son séjour, il rencontre son 
ancien librettiste et ami Gaetano Rossi, le 31 oc-
tobre 1833, et lui demande des conseils quant aux 
améliorations possibles sur le livret de son nouvel 
opéra, ​Les Huguenots​.7
Le compositeur écrit une lettre à Eugène Scribe le 2 
juillet 1834 en expliquant lui envoyer comme de-
mandé toutes les modifications en une seule fois. 
Celle-ci se trouve dans le Briefwechsel und Tagebü-
cher de Heinz Becker.8 Nous y apprenons  que des 
modifications envoyées au librettiste sont rédigées 
en italien, ce qui nous mène à penser que Gaetano 
Rossi a pris part à la réécriture du livret des ​Hu-
guenots. ​Cependant Meyerbeer demande toujours 
l’accord de Scribe et lui laisse la possibilité de mo-
difier à sa convenance le livret tout en insérant ses 
nouvelles idées.
Néanmoins, celui-ci étant un librettiste très deman-
dé, il travaillait sur d’autres opéras au même mo-
ment, et n’avait pas le temps de faire des modifica-
tions mineures dans son livret. Meyerbeer se tourna 
donc vers un autre librettiste, Émile Deschamps.9
Ce travail, étalé sur plusieurs semaines, s’est fait 
aussi bien lors des rencontres entre le poète et le 
compositeur que par échanges écrits. Nous pou-
vons donc imaginer l’importance, tant qualitative 
que quantitative, de ces ajustements dans le texte 
initial de Scribe.

Émile Deschamps a donc travaillé sur les modifica-
tions du livret de cet opéra mais il n’est pas le seul. 
En effet, le 2 juin 1835, les répétitions commencent. 
A ce moment là, le créateur du rôle de Raoul, le 
ténor Adolph Nourrit propose lui aussi certains 
ajustements. Il soumet ses idées et demande no-
tamment l’ajout d’un duo entre Valentine et Raoul 
dans l’acte 4. Néanmoins c’est à Émile Deschamps 
que revient la tâche d’insérer ces nouveautés dans 
le livret.10
Lors des répétitions, comme à son habitude le 
compositeur était présent mais, Eugène Scribe 
l’était également. Il demanda lui-même certaines 
coupures et changement. Cependant il est possible 
qu’il n’ait pas fait lui-même ce travail et qu’il l’ait 
délégué.11
En effet, nous savons que le 29 juin 1835 Meyerbeer 
a vu Deschamps à propos du second couplet de 
«repaires impures » et que 20 juillet il travailla avec 
lui sur les récitatifs du 2ème acte. Le 22 juillet au 
matin il travailla et avec Scribe et avec Deschamps 
sur les récitatifs de l’acte 2. Ces différents échanges 
entre Meyerbeer, Scribe, Deschamps et Nourrit 
nous montre le grand intérêt et toute l’attention 
porté à l’aspect dramatique du livret de ce grand 
opéra.Cornélie Falcon, créatrice du rôle de Valentine



19

Deschamps a lui-même listé les changements qu’il 
a apporté au livret. C’est ce que l’on apprend dans 
The diaries of Giacomo Meyerbeer:
Il a énuméré lui-même son travail sur l’opéra dans 
une copie du livret huguenot conservé parmi ses 
papiers :

1) Le rôle de Marcel tout au long de l’opéra [ une 
traduction du texte de Rossi ? ]
2) L’aria du Page dans l’acte 1.
3) La romance de Valentine dans l’acte 4.
4) Le grand duo d’amour qui met fin à l’acte 4.
5) L’aria de Raoul pendant le bal de l’acte 5.
6) Le grand trio de l’acte 5. 12

Ce qui met en évidence l’importance d’Émile Des-
champs dans cette réécriture du livret et nous 
prouve que le texte écrit par Scribe en 1832 était 
complètement différent de celui qui a été utilisé 
lors de la première représentation en 1836.
Par ailleurs, l’État a lui aussi joué un rôle dans la 
modification du livret des ​Huguenots​. Effective-
ment, Meyerbeer écrit dans une lettre destinée à sa 
femme, le 24 décembre 1835 :

Le gouvernement a interdit le personnage de Ca-
thérine de Medicis, l’intégralité du final, ainsi que 
la scène avec les moines. Il sera peut-être possible 
de sauvegarder les deux premières si des révisions 
majeures sont apportées, ce qui signifie plus de tra-
vail pour moi. Cependant, c’est impossible pour le 
troisième acte à moins que je ne réécrive la moitié 
du quatrième acte. Vous pouvez imaginer les in-
nombrables réunions que j’ai eues avec le ministre 
et la Commission. Dans l’état actuel des choses, 
Cathérine doit être éliminée ainsi que la finale et 
même le titre.13

C’est encore une fois Deschamps qui supprimera le 
rôle de Catherine de Medici et ajustera les derniers 
détails.

Pour conclure, nous pouvons dire que Giacomo 
Meyerbeer comme à son habitude porte une 
grande importance à la dramaturgie du livret de 
l’opéra sur lequel il travaille. En effet, il demande 
à Scribe l’autorisation de faire des modifications 
et commente lui-même un manuscrit indiquant 
les changements qu’il désire. Scribe accepte mais 
demande à Meyerbeer de s’occuper lui-même des 
modifications souhaitées car il travaille sur beau-
coup de livrets en même temps et n’a pas le temps 
de faire des changements mineurs dans son ou-
vrage.
Après son séjour en Italie, Meyerbeer envoie les 
modifications désirées à son librettiste. Celles-ci 
concernent l’ajout de voix de femme et la réécri-
ture du rôle de Marcel qui devient plus important. 

Le texte est rédigé en Italien. Comme vu précédem-
ment nous savons que Meyerbeer a rencontré Rossi 
le 31 octobre 1833, il a donc demandé conseil en 
secret à son ancien librettiste et ami Gaetano Rossi. 
Nous pouvons imaginer qu’il soit l’auteur du texte 
envoyé à Scribe.
Après le début des répétitions, Adolphe Nourrit, 
suggère à son tour des modifications dont l’ajout 
d’un duo entre Raoul et Valentine juste après la 
bénédiction des poignards. Nourrit ayant une 
grande expérience de l’opéra et étant admiré en 
tant que ténor par les compositeurs de son temps 
Meyerbeer accepte d’ajouter ces idées au livret.
De plus, la censure obligera Meyerbeer à modifier 
le rôle de Catherine de Medicis.
La rédaction de tout ceci reviendra, après accord 
avec Scribe, à Émile Deschamps. Il s’occupera entre 
autre de la traduction du texte en italien, de gérer 
le problème de la censure, d’intégrer les idées de 
Nourrit à l’opéra mais il suggérera également des 
modifications.

Notes :

1. L​ETELLIER, Robert Ignatius. ​The Diaries of Giacomo 
Meyerbeer.​ Volume 1 1791-1839. London: ligne].h​ttps://francear-
chives.fr/fr/commemo/recueil-2011/39526

2. STAFFIERI Gloria. Eugène Scribe “sceneggiatore” del “grand 
opéra” in:​ Il Saggiatore musicale, Vol. 14,

3. MERIMEE, Prosper.​ Chronique du règne de Charles IX, ​Paris: 
Calmann Lévy, éditeur, 1890. 358p

4. STAFFIERI Gloria. op. cit. p-23

5. I​bid​, p-25

6. SCRIBE,Eugène. “Oeuvres dramatiques et correspondance 
d’Eugène Scribe (1791-1861).XVIIIe et XIXe siècles. Opéras. -- 
Ballets. XXIII La Juive (fragments et notes). -- Les Huguenots. 
-- Guido et Ginevra. -- Le Lac des fées.”​, Bibliothèque natio-
nale de France. Département des Manuscrits. NAF 22502, ​
13/08/2019, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10084278r/f63.
item.r=les%20huguenots# (consulté le 30/11/2019)

7. LETELLIER, Robert Ignatius. ​The Diaries​... , ​op. cit., ​ p-457

8. BECKER, Heinz. Giacomo Meyerbeer: Briefwelchfel und tage-
bücher. Volume 2 1825-1836. Berlin: Verlag Walter de Gruyter & 
Co, 1970. p-376-377

9. ​LETELLIER, Robert Ignatius. ​The diaries...,​ ​op. cit.​, p-458

10. I​bid,​ p-458

11. MARK Violette (traduction). ​BECKER, Heinz and Gudrun. Gia-
como Meyerbeer: A life in letters​. Oregon: Amadeus Press, 1989.

12. LETELLIER, Robert Ignatius. ​The Diaries...,​ ​op. cit​., p-458

13. MARK Violette (traduction). ​BECKER,​ ​op. cit​., p-70



20

Les Huguenots
de Marc Minkowski, Jossi Wieler et Sergio Morabito

La première chose dont parlent Jossi Wieler et Sergio Morabito lorsqu’ils évoquent les Huguenots, 
est le nombre impressionnant de strates qui constituent cette oeuvre. Le dix-neuvième siècle 
de la création transparaît dans le seizième siècle de l’action, le tragique de la Saint-Barthélemy 
laisse place à des scènes presque comiques, le sérieux à l’ironie... Les images et les thématiques 
sont, à l’image de la musique, d’une grande richesse. 

Maquette de la scénographie des Huguenots - Anna Viebrock

Afin de restituer ces nombreuses strates de 
l’oeuvre, Jossi Wieler et Sergio Morabito se sont 
inspirés des grands films historiques hollywoodiens 
des débuts du cinéma. Ils situent l’action dans un 
studio de tournage : les frontières s’estompent et 
les personnages se perdent dans les nimbes d’une 
réalité faussée, entre histoire passée et présente. 
Est-ce une équipe de cinéma des années 20 qui 
tourne un film sur la Saint-Barthélemy, ou est-ce 
la reine Marguerite qui s’improvise réalisatrice 
afin d’immortaliser à l’écran, à travers le mariage 
qu’elle trame entre Valentine et Raoul, la réconci-
liation entre les deux camps ennemis ?
Le mélange des styles, des époques, des costumes 
sera donc omniprésent. 

Les éléments de la scénographie seront empruntés 
à différents films, en une sorte de collage.

Autre point crucial pour Jossi Wieler et Sergio 
Morabito : la scène du cimetière (Acte V) pour-
rait, dramaturgiquement, constituer le point de 
départ de la fable. L’ensemble des actes qui pré-
cèdent deviendrait, dans cette optique, une sorte 
de flashback. Les Huguenots, revenus d’entre les 
morts, revivraient l’histoire entière afin de la com-
prendre, et d’en témoigner. Sur scène, pas moins 
de vingt figurants représenteront donc les victimes 
du massacre de la Saint-Barthélemy. Les figurants 
représenteront donc le parti huguenot, tandis que 
le choeur représentera le parti catholique.



21

Moodboards costumes , inspirations «débuts du cinéma»



22

Elizabeth Taylor dans Le Père de la 
mariée, inspiration pour le personnage 

de Valentine

Inspirations pour le personnage de Marguerite de Valois

Inspirations pour le personnage du Comte de Nevers

Inspiration pour le costume de la 
figurante tenant le rôle de

Catherine de Médicis



23

« On ne peut plus vivre sans Meyerbeer »
Entretien avec Marc Minkowski
Propos recueillis par Christopher Park, rédacteur-traducteur au Grand Théâtre

Marc Minkowski, votre dernier passage au Grand 
Théâtre remonte à… ?

À l’époque où Renée Auphan était directrice gé-
nérale, je suis venu diriger Platée, puis Orphée aux 
Enfers aux Forces-motrices. Parfois l’agencement 
des agendas peut provoquer de longues absences, 
même si je suis venu de temps en temps diriger au 
Victoria Hall et que j’ai une histoire familiale avec 
la Suisse, aussi bien à Zurich qu’à Genève, qui me 
tient très à cœur et que ça me fait toujours plaisir 
de revenir ici.

Votre activité est foisonnante -  directeur de l’Opé-
ra national de Bordeaux, conseiller artistique 
de l’Orchestre de Kanazawa au Japon et invité à 
diriger dans le monde entier, avec Les Musiciens 
du Louvre ou d’autres orchestres symphoniques et 
d’opéras –, bientôt à Salzbourg pour Le Messie avec 
une mise en scène de Robert Wilson… Comment 
parvenez-vous à faire tout cela ?

Je suis bien entouré, ce qui compte beaucoup pour 
pouvoir faire plusieurs choses. L’équipe qui travaille 
avec moi à Bordeaux est formidable, tout comme 
mes assistants musicaux et la personne qui gère 
mon planning depuis de nombreuses années. Et 
puis j’ai une espèce d’énergie, certains la qualifient 
de boulimie, mais je crois plutôt que j’aime faire 
des choses différentes avec une grande liberté. 
Très tôt dans ma carrière j’ai enregistré beaucoup 
d’œuvres baroques françaises, mais j’ai toujours 
été invité par des orchestres symphoniques et des 
maisons d’opéra pour faire toutes sortes de choses, 
dans des genres très différents qui se nourrissent 
les uns les autres. Je suis aussi un homme de com-
promis, sinon je ne serais pas devenu directeur 
d’opéra. 

Giacomo Meyerbeer est devenu étranger au ré-
pertoire des maisons d’opéra, sur une période qui 
s’étend de l’affaire Dreyfus à la prohibition des 
compositeurs juifs par les nazis dans les années 
1930 et n’est revenu que très récemment sur les 
grandes scènes lyriques. Comment expliquez-vous 
qu’un compositeur qui était la coqueluche de son 
temps puisse ainsi passer à la trappe ?

Je pense que Meyerbeer a été le père de Verdi, de 
Wagner et de Berlioz, qu’ils lui doivent la richesse 
de leur œuvre.

Il y a eu effectivement un problème politique et 
racial : je connais son arrière-petite-fille à Berlin qui 
m’a dit que la famille a connu des moments ter-
ribles pendant la Deuxième Guerre mondiale, qu’ils 
ont même dû changer de nom. Tout cela a contri-
bué à cet oubli, qui n’est qu’un pseudo-oubli parce 
que dans le cœur des mélomanes et des grands 
amateurs d’opéra, il y a une sorte de folie fanati-
co-religieuse qui crée quelque chose d’incroyable 
dès que vous organisez un grand événement 
Meyerbeer. Le Robert le diable légendaire en 1985 
à Paris avec June Anderson et Samuel Ramey, par 
exemple ou plus récemment Les Huguenots signés 
par Olivier Py à Bruxelles qui ont aussi déchaîné la 
folie. Je crois qu’on passe maintenant de la folie à 
la curiosité et qu’on est en train de s’apercevoir que 
ces ouvrages sont des chefs-d’œuvre et des piliers 
du répertoire lyrique mondial – et francophone, 
bien entendu – et qu’on ne peut plus vivre sans.

On disait toujours que c’était trop long, mais on 
ne songe pas à couper ou réduire les opéras de 
Wagner d’une minute. On disait qu’il n’y avait plus 
les chanteurs pour le faire, mais nous avons main-
tenant plusieurs chanteurs qui ont la technique 
du bel canto d’endurance et de déclamation. Les 
chefs qui aiment ça et qui y croient ne sommes 
pas très nombreux, mais il suffit d’appuyer sur le 
bon bouton, de connaître un peu le pourquoi et le 
comment et le carrefour d’influence qu’il y a là-de-
dans et on s’amuse comme des fous. Les metteurs 
en scène sont aussi avides de ce genre de spec-
tacle. Pour ma part, mon amour pour Meyerbeer a 
commencé en 2000, je venais de diriger le Sérail à 
Salzbourg pour Gérard Mortier quand j’ai reçu une 
offre de diriger une production de répertoire de 
Tristan pour un théâtre allemand. Quelques jours 
plus tard, le Staatsoper de Berlin m’appelait pour 
me proposer Robert le diable. Dilemme entre un 
chef-d’œuvre que je rêvais depuis toujours de diri-
ger et Meyerbeer, relativement inconnu mais dans 
des conditions si prestigieuses. Je me suis jeté dans 
Meyerbeer : quelle richesse, quel sujet passionnant 
! Et quelle émotion aussi de jouer Les Huguenots 
à Genève, historiquement ! Mon rêve serait de les 
jouer à La Rochelle, une autre ville avec un passé 
huguenot tragique, car je suis résident charentais à 
l’Île de Ré où je dirige un petit festival. Marcel des 
Huguenots est d’ailleurs lui aussi Rochelais.



24

Un Juif prussien, Berlinois de naissance, Jakob Lieb-
mann Meyer Beer, dit Giacomo Meyerbeer, invente 
le grand opéra à la française. Qu’y a-t-il de si fran-
çais dans le genre du grand opéra ?

Dans son activité à l’Opéra, Meyerbeer succède au 
grand Autrichien qui est Gluck, venu à Paris pour 
inventer le grand opéra français de déclamation 
romantique. Gluck a pris la forme lullyste et l’a 
complètement remaniée et modernisée. Ce qu’il y a 
de si français, souvent les sujets, même si Les Hu-
guenots est aussi un sujet genevois. La légèreté de 
certains sujets, les scènes d’orgie ou de beuverie, 
par exemple, ou les extrêmes de légèreté qu’on y 
demande des grandes voix de soprano colorature. 
Et puis il y a un dramatisme incroyablement fort qui 
s’offre à Raoul et à Valentine qui sont les précur-
seurs des grands héros verdiens et wagnériens. Il y 
aussi la présence du ballet : dans Les Huguenots, 
les danses bohémiennes qui sont formidables. Ce 
sont des opéras qui sont nés en France mais qui 
sont le fruit d’une entreprise véritablement multi-
culturelle. 

Lors de votre présentation de l’œuvre au personnel 
de la production, vous avez usé de plusieurs méta-
phores plaisantes pour parler des Huguenots : « un 
mammouth ailé », « aussi long que La Guerre des 
étoiles », « Viollet-le-Duc à l’opéra ». Pouvez-vous 
élaborer ?

C’est surtout Viollet-le-Duc à l’opéra que je retien-
drais. Il était un grand artiste du XIXe siècle qui 
voulait réactualiser la Renaissance. Lui l’a fait avec 
une flèche, feu la flèche de Notre-Dame de Paris ; 
Meyerbeer le fait avec l’air d’entrée de Raoul, avec 
l’accompagnement suranné de la viole d’amour, 
ou les arpèges du violoncelle et de la contrebasse 
qui accompagnent la voix de Marcel, à la manière 
d’une viole de gambe. On est face à la même 
intention d’historicisme. Et puis ces scènes de fête 
et d’orgie sont, à mon sens, aussi inspirées de l’idée 
que Meyerbeer se fait de la Renaissance. 

La pertinence de ces grandes fresques historiques 
est de plus en plus relative de nos jours, surtout 
pour un jeune public. Croyez-vous que le co-
me-back de Meyerbeer puisse durer ?

Nous sommes à l’époque de Game of Thrones. 
Je pense que Les Huguenots, c’est exactement la 
même chose, à l’opéra. Tous ces personnages qui 
ont des histoires incroyables, qui sont engagés 
dans des luttes de pouvoir et qui sont des figures 
d’un autre temps nous emmènent non seulement 
dans la Renaissance, mais aussi dans la période 
romantique et sont en plus des sortes de super-hé-
ros vocaux : il y a tous les éléments qui conviennent 

aux générations d’aujourd’hui dans cette œuvre. 
Pour moi cet oubli ne peut pas se reproduire, ou 
alors c’est tout l’opéra qui tombe en ruines !

Vous imaginiez-vous, en fondant Les Musiciens du 
Louvre à l’âge de 19 ans, que vous alliez un jour diri-
ger Meyerbeer ?

Non.

Y a-t-il un répertoire ou un genre qui ne vous attire 
pas ?

Le sérialisme.

Votre péché mignon musical ?

Meyerbeer.

Votre péché mignon tout court ?

Monter à cheval… et la gastronomie. Si on peut en 
avoir deux ?

À qui a beaucoup péché, il sera beaucoup pardon-
né. Un conseil au public genevois qui viendra voir 
Les Huguenots ?

N’écoutez pas les préjugés, venez juger par vous-
mêmes.



25

Biographies
Sergio Morabito
Mise en scène

Natif de Francfort, il étudie les arts de la scène à 
Giessen. À Stuttgart, il met en scène, avec Jossi Wie-
ler, L’Italiana in Algeri, L’Incoronazione di Poppea, 
Siegfried, Moses und Aron et Kátia Kabanová. Leur 
mise en scène d’Alcina est reprise aux festivals de 
Budapest et d’Édimbourg, ainsi qu’aux opéras de 
San Francisco et Lyon, celle de Doktor Faust à San 
Francisco, celle de Norma (2002) au Novaya Ope-
ra de Moscou et à Palerme. Ils mettent en scène 
Pelléas et Mélisande au Staatsoper de Hanovre, 
puis aux Wiener Festwochen et au Festival d’Édi-
mbourg. Ils sont invités à Amsterdam pour Lucio 
Silla et un cycle Mozart/Da Ponte, à Salzbourg pour 
Ariadne auf Naxos et Rusalka (repris à Londres et 
Genève), à et Dresde pour La Juive. En 2008, ils 
mettent en scène Un ballo in maschera au Staat-
soper Unter den Linden, repris par la Canadian 
Opera Company. Jossi Wieler et Sergio Morabito 
ont été nommés « metteurs en scène de l’année » 
en 2002 et 2012 et reçoivent le prix Faust dans la 
catégorie Meilleure mise en scène d’opéra pour 
Doktor Faust en 2006 et Die glückliche Hand/Osud 
en 2012, leurs mises en scène d’Alceste et de La 
Sonnambula sont qualifiées Spectacle lyrique de 
l’année en 2006 et en 2012 et Il Vologeso « décou-
verte de l’année 2014 ». Membre de la Deutsche 
Akademie der darstellenden Künste, il est auteur 
de nombreux ouvrages. En 2011-2012, il est nommé 
dramaturge en chef au Staatsoper Stuttgart où 
il collabore à L’Écume des jours d’Edison Denisov 
(prix Diaghilev 2013 de la meilleure production 
d’opéra). Parmi ses mises en scènes récentes : la 
création mondiale de Wunderzaichen de Mark 
Andre, Rigoletto, Don Pasquale, La Dame de pi-
que à Stuttgart, La Sonnambula à Berlin (Deutsche 
Oper).

Jossi Wieler
Mise en scène

Né à Kreuzlingen en Suisse, Jossi Wieler étudie la 
mise en scène à la faculté de théâtre de l’université 
de Tel Aviv. Il signe ses premières mises en scène 
dès 1979 et travaille depuis lors dans des théâtres 
renommés en Allemagne et en Suisse. Pour sa mise 
en scène de Wolken.Heim., il reçoit en 1994 le prix 
du « metteur en scène de l’année » de Theater 
heute et le prix Konrad-Wolf en 2002, pour Rech-
nitz (Der Würgeengel) le Deutscher Kritiker-Preis 
2005 et le prix Nestroy-Wiener-Theaterpreis. 
Depuis 1994, il collabore avec Sergio Morabito au 
Staatsoper Stuttgart. Leur Alcina est invitée aux 
festivals d’Édimbourg et de Budapest, aux opéras 
de San Francisco et de Lyon. Ariadne auf Naxos 
(Festival de Salzbourg, 2001) et Doktor Faust (San 
Francisco et Stuttgart, 2005) sont nommés « créa-
tion de l’année » par Opernwelt, de même que leur 
Alceste et La Sonnambula (Stuttgart 2006 et 2012). 
En 2008, ils mettent en scène Un ballo in masche-
ra au Staatsoper Berlin et Rusalka au Festival de 
Salzbourg, invité aussi à Genève et Londres. En 
2002, ils sont nommés « meilleurs metteurs en 
scène de l’année » et reçoivent le prix « Faust » du 
théâtre allemand pour Doktor Faust en 2006 et 
Die glückliche Hand/Osud en 2012, En 2015, il reçoit 
le Kulturpreis Baden-Württemberg et en 2016 le 
Verdienstorden des Landes Baden-Württemberg. 
En 2016, l’Oper Stuttgart est élu « Opernhaus des 
Jahres » par Opernwelt. Directeur du Staatsoper 
Stuttgart de 2011 à 2018, il y met en scène avec Ser-
gio Morabito notamment L’Écume des jours, Tristan 
und Isolde, Rigoletto, Fidelio, I Puritani, Ariodante, 
Wunderzaichen, La Dame de pique, La Sonnam-
bula, Don Pasquale, Erdbeben Träume, I Puritani. 
Récemment, il est invité au Deutsche Oper pour La 
Sonnambula.



26

Marc Minkowski
Direction musicale

Marc Minkowski fonde à l’âge de 19 ans Les Musi-
ciens du Louvre.

Il est régulièrement à l’affiche à Paris (Platée, Ido-
meneo, Die Zauberflöte, Ariodante, Giulio Cesare, 
Iphigénie en Tauride, Mireille, Alceste, La Belle Hé-
lène, La Grande-Duchesse de Gérolstein, Carmen, 
Les Fées, La Dame blanche, Pelléas et Mélisande, 
Cendrillon, La Chauve-Souris, Mârouf), Salzbourg 
(Die Entführung aus dem Serail, Mitridate, Così fan 
tutte, Lucio Silla), Bruxelles (La Cenerentola, Don 
Quichotte, Les Huguenots, Il Trovatore), Zurich (Il 
Trionfo del Tempo, Giulio Cesare, Agrippina, Les 
Boréades, Fidelio, La Favorita), Venise (Le Domino 
noir), Moscou (Pelléas et Mélisande), Berlin (Ro-
bert le Diable, Il Trionfo del Tempo), Amsterdam 
(Roméo et Juliette, Iphigénie en Aulide, Iphigénie 
en Tauride, Faust), Vienne (Hamlet, Der fliegende 
Holländer, Armide, Alcina), Aix-en-Provence (L’In-
corronazione di Poppea, Le Nozze di Figaro, Die 
Entführung aus dem Serail, Idomeneo, Don Giovan-
ni, Il Turco in Italia), Londres (Idomeneo, La Traviata, 
Don Giovanni), Milan (Lucio Silla, L’Enfant et les 
Sortilèges, L’Heure espagnole), Drottningholm et 
Versailles (Trilogie Mozart-Da Ponte). Il est l’invité 
d’orchestres tels les BBC SO, DSO Berlin, Berliner et 
Wiener Philharmoniker, Mozarteumorchester, or-
chestres du Capitole et du Mariinski. Ses principaux 
projets 2018-2019 : Pelléas et Mélisande au Japon, 
Il Barbiere di Siviglia à Bordeaux, Manon à Bor-
deaux et Paris. 

Directeur artistique de la Mozartwoche de Salz-
bourg entre 2013 et 2017, il fonde en 2011 le festival 
« Ré Majeure » sur l’Île de Ré, et il devient Conseiller 
artistique de l’orchestre de Kanazawa en 2018.

En 2016, il prend ses fonctions de directeur de 
l’Opéra national de Bordeaux. 

Anna Viebrock
Scénographie et costume

Scénographe, metteuse en scène et professeure 
à l’Académie des Beaux-Arts de Vienne, Anna 
Viebrock travaille depuis 1994 avec l’équipe Jos-
si Wieler / Sergio Morabito sur des productions 
d’opéra au Festival de Salzbourg et à l’opéra 
d’Amsterdam, de Bâle et de Stuttgart.

Elle collabore avec Christoph Marthaler dans de 
nombreux théâtres et maisons lyriques tels que 
la Volksbühne Berlin, les Schauspielhaus de Ham-
bourg et de Zurich, l’opéra de Francfort, Paris et 
Madrid, les festivals de Salzbourg et de Bayreuth. 

Elle met en scène Ariane et Barbe-bleue à l’Opéra 
national de Paris et la première mondiale Fremd 
de Hans Thomalla au Staatsoper Stuttgart (2011). 

Ses modèles de scénographie ont été exposés à 
Rotterdam, Prague, Madrid, Bruxelles, Avignon, 
Bâle et Giessen, et plus récemment au cours de 
l’exposition The Boat is Leaking, The Captain Lied 
à la Fondation Prada de Venise. Anna Viebrock 
a été distinguée 16 fois comme «scénographe de 
l’année» et «créatrice de costumes de l’année», 
ainsi que par le prix de culture de l’État de Hesse 
(1997), le prix de théâtre de Berlin (2004), le prix 
Hein Heckroth (2013) et le prix du Festival de Zurich 
(2015).



27

Les Huguenots
Pistes pour la classe

A lire, à voir : 

Films :

Intolérances, D.W. Griffith, 1916

La Reine Margot, Jean Dréville, 1954

La Reine Margot, Patrice Chéreau, 1994

Poésie :

Les Tragiques  Agrippa d’Aubigné

Théâtre :

Massacre à Paris  Christopher Marlowe , 1593

Roman :

Chroniques du règne de Charles IX ​ Prosper Méri-
mée 1829

La Reine Margot Alexandre Dumas père, 1845



28

Les Huguenots
Une représentation peu commune dans Une Fantaisie du Docteur Ox
de Jules Verne (1874)

En 1874, soit moins de 40 ans après la première des Huguenots à Paris, Jules Verne décrit avec un 
humour exacerbé une représentation de l’oeuvre dans la petite ville fictive de Quiqendone, où 
se déroule l’action de sa nouvelle Une Fantaisie du Docteur Ox. Dans cet endroit où les habitants 
sont d’une grande nonchalence et toujours d’humeur égale, le Docteur Ox et son assistant, en 
proposant un nouvel éclairage au gaz oxy-hydrique, vont déclancher une vague d’agressivité qui 
ne va pas épargner le théâtre de la bourgade...

VII

Où les andante deviennent des allegro et les allegro 
des vivace.

L’émotion causée par l’incident de l’avocat Schut et 
du médecin Custos s’était apaisée. L’affaire n’avait 
pas eu de suite. On pouvait donc espérer que 
Quiquendone rentrerait dans son apathie habi-
tuelle, qu’un événement inexplicable avait momen-
tanément troublée. 

Cependant, le tuyautage destiné à conduire le 
gaz oxy-hydrique dans les principaux édifices de 
la ville s’opérait rapidement. Les conduites et les 
branchements se glissaient peu à peu sous le pavé 
de Quiquendone. Mais les becs manquaient en-
core, car leur exécution étant très délicate, il avait 
fallu les faire fabriquer à l’étranger. Le docteur 
Ox se multipliait ; son préparateur Ygène et lui ne 
perdaient pas un instant, pressant les ouvriers, 
parachevant les délicats organes du gazomètre, 
alimentant jour et nuit les gigantesques piles qui 
décomposaient l’eau sous l’influence d’un puissant 
courant électrique. Oui ! le docteur fabriquait déjà 
son gaz, bien que la canalisation ne fût pas encore 
terminée ; ce qui, entre nous, aurait dû paraître 
assez singulier. Mais avant peu, — du moins on était 
fondé à l’espérer, — avant peu, au théâtre de la 
ville, le docteur Ox inaugurerait les splendeurs de 
son nouvel éclairage. 

Car Quiquendone possédait un théâtre, bel édifice, 
ma foi, dont la disposition intérieure et extérieure 
rappelait tous les styles. Il était à la fois byzantin, 
roman, gothique, Renaissance, avec des portes 
en plein cintre, des fenêtres ogivales, des rosaces 
flamboyantes, des clochetons fantaisistes, en un 
mot, un spécimen de tous les genres, moitié Parthé-
non, moitié Grand Café parisien, ce qui ne saurait 
étonner, puisque, commencé sous le bourgmestre 
Ludwig van Tricasse, en 1175, il ne fut achevé qu’en 

1837, sous le bourgmestre Natalis van Tricasse. On 
avait mis sept cents ans à le construire, et il s’était 
successivement conformé à la mode architecturale 
de toutes les époques. N’importe ! c’était un bel 
édifice, dont les piliers romans et les voûtes byzan-
tines ne jureraient pas trop avec l’éclairage au gaz 
oxy-hydrique. 

On jouait un peu de tout au théâtre de Quiquen-
done, et surtout l’opéra et l’opéra-comique. Mais il 
faut dire que les compositeurs n’eussent jamais pu 
reconnaître leurs œuvres, tant les mouvements en 
étaient changés. 

En effet, comme rien ne se faisait vite à Quiquen-
done, les œuvres dramatiques avaient dû s’ap-
proprier au tempérament des Quiquendoniens. 
Bien que les portes du théâtre s’ouvrissent habi-
tuellement à quatre heures et se fermassent à dix, 
il était sans exemple que, pendant ces six heures, 
on eût joué plus de deux actes. Robert le Diable, 
les Huguenots, ou Guillaume Tell, occupaient or-
dinairement trois soirées, tant l’exécution de ces 
chefs-d’œuvre était lente. Les vivace, au théâtre 
de Quiquendone, flânaient comme de véritables 
adagio. Les allegro se traînaient longuement, 
longuement. Les quadruples croches ne valaient 
pas des rondes ordinaires en tout autre pays. Les 
roulades les plus rapides, exécutées au goût des 
Quiquendoniens, avaient les allures d’un hymne de 
plain-chant. Les trilles nonchalants s’alanguissaient, 
se compassaient, afin de ne pas blesser les oreilles 
des dilettanti. Pour tout dire par un exemple, l’air 
rapide de Figaro, à son entrée au premier acte du 
Barbier de Séville, se battait au numéro 33 du mé-
tronome et durait cinquante-huit minutes, — quand 
l’acteur était un brûleur de planches.

On le pense bien, les artistes venus du dehors 
avaient dû se conformer à cette mode ; mais, 
comme on les payait bien, ils ne se plaignaient 
pas, et ils obéissaient fidèlement à l’archet du chef 



29

d’orchestre, qui, dans les allegro, ne battait jamais 
plus de huit mesures à la minute. 

Mais aussi quels applaudissements accueillaient 
ces artistes, qui enchantaient, sans jamais les 
fatiguer, les spectateurs de Quiquendone ! Toutes 
les mains frappaient l’une dans l’autre à des inter-
valles assez éloignés, ce que les comptes rendus 
des journaux traduisaient par applaudissements 
frénétiques ; et une ou deux fois même, si la salle 
étonnée ne croula pas sous les bravos, c’est que, 
au douzième siècle, on n’épargnait dans les fonda-
tions ni le ciment ni la pierre. 

D’ailleurs, pour ne point exalter ces enthousiastes 
natures de Flamands, le théâtre ne jouait qu’une 
fois par semaine, ce qui permettait aux acteurs de 
creuser plus profondément leurs rôles et aux spec-
tateurs de digérer plus longuement les beautés des 
chefs-d’œuvre de l’art dramatique. 
Or, depuis longtemps les choses marchaient ain-
si. Les artistes étrangers avaient l’habitude de 
contracter un engagement avec le directeur de 
Quiquendone, lorsqu’ils voulaient se reposer de 
leurs fatigues sur d’autres scènes, et il ne semblait 
pas que rien dût modifier ces coutumes invétérées, 
quand, quinze jours après l’affaire Schut-Custos, un 
incident inattendu vint jeter à nouveau le trouble 
dans les populations. 
C’était un samedi, jour d’opéra. Il ne s’agissait pas 
encore, comme on pourrait le croire, d’inaugurer 
le nouvel éclairage. Non ; les tuyaux aboutissaient 
bien dans la salle, mais, pour le motif indiqué plus 
haut, les becs n’avaient pas encore été posés, et les 
bougies du lustre projetaient toujours leur douce 
clarté sur les nombreux spectateurs qui encom-
braient le théâtre. On avait ouvert les portes au 
public à une heure après midi, et à trois heures la 
salle était à moitié pleine. Il y avait eu un moment 
une queue qui se développait jusqu’à l’extrémité de 
la place Saint-Ernuph, devant la boutique du phar-
macien Josse Liefrinck. Cet empressement faisait 
pressentir une belle représentation. 

« Vous irez ce soir au théâtre ? avait dit le matin 
même le conseiller au bourgmestre. 

— Je n’y manquerai pas, avait répondu van Tri-
casse, et j’y conduirai Mme Van Tricasse, ainsi que 
notre fille Suzel et notre chère Tatanémance, qui 
raffolent de la belle musique. 

— Mlle Suzel viendra ? demanda le conseiller. 

— Sans doute, Niklausse. 

— Alors mon fils Frantz sera un des premiers à faire 
queue, répondit Niklausse.

— Un garçon ardent, Niklausse, répondit docto-
ralement le bourgmestre, une tête chaude ! Il faut 
surveiller ce jeune homme.

— Il aime, van Tricasse, il aime votre charmante 
Suzel. 

— Eh bien ! Niklausse, il l’épousera. Du moment que 
nous sommes convenus de faire ce mariage, que 
peut-il demander de plus ? 

— Il ne demande rien, van Tricasse, il ne demande 
rien, ce cher enfant ! Mais enfin — et je ne veux 
pas en dire davantage — il ne sera pas le dernier à 
prendre son billet au bureau ! 

— Ah ! vive et ardente jeunesse ! répliqua le bourg-
mestre, souriant à son passé. Nous avons été ainsi, 
mon digne conseiller ! Nous avons aimé, nous aussi 
! Nous avons fait queue en notre temps ! À ce soir 
donc, à ce soir ! À propos, savez-vous que c’est un 
grand artiste, ce Fioravanti ! Aussi, quel accueil on 
lui a fait dans nos murs ! Il n’oubliera pas de long-
temps les applaudissements de Quiquendone. » 

Il s’agissait, en effet, du célèbre ténor Fioravanti, 
qui, par son talent de virtuose, sa méthode par-
faite, sa voix sympathique, provoquait chez les 
amateurs de la ville un véritable enthousiasme.

Depuis trois semaines, Fioravanti avait obtenu des 
succès immenses dans les Huguenots. Le premier 
acte, interprété au goût des Quiquendoniens, avait 
rempli une soirée tout entière de la première se-
maine du mois.



30

Une autre soirée de la seconde semaine, allongée 
par des andante infinis, avait valu au célèbre chan-
teur une véritable ovation. Le succès s’était encore 
accru avec le troisième acte du chef-d’œuvre de 
Meyerbeer. Mais c’est au quatrième acte qu’on 
attendait Fioravanti, et ce quatrième acte, c’est ce 
soir-là même qu’il allait être joué devant un public 
impatient. Ah ! ce duo de Raoul et de Valentine, 
cet hymne d’amour à deux voix, largement soupi-
ré, cette strette où se multiplient les crescendo, les 
stringendo, les pressez un peu, les più crescendo, 
tout cela chanté lentement, compendieusement, 
interminablement ! Ah ! quel charme ! 

Aussi, à quatre heures, la salle était pleine. Les 
loges, l’orchestre, le parterre regorgeaient. Aux 
avant-scènes s’étalaient le bourgmestre van Tri-
casse, Mlle van Tricasse, Mme van Tricasse et l’ai-
mable Tatanémance en bonnet vert-pomme ; puis, 
non loin, le conseiller Niklausse et sa famille, sans 
oublier l’amoureux Frantz. On voyait aussi les fa-
milles du médecin Custos, de l’avocat Schut, d’Ho-
noré Syntax, le grand juge, et Soutman (Norbert), le 
directeur de la compagnie d’assurances, et le gros 
banquier Collaert, fou de musique allemande, un 
peu virtuose lui-même, et le percepteur Rupp, et le 
directeur de l’Académie, Jérôme Resh, et le com-
missaire civil, et tant d’autres notabilités de la ville 
qu’on ne saurait les énumérer ici sans abuser de la 
patience du lecteur. 

Ordinairement, en attendant le lever du rideau, 
les Quiquendoniens avaient l’habitude de se te-
nir silencieux, les uns lisant leur journal, les autres 
échangeant quelques mots à voix basse, ceux-ci 
gagnant leur place sans bruit et sans hâte, ceux-
là jetant un regard à demi éteint vers les beautés 
aimables qui garnissaient les galeries. 

Mais, ce soir-là, un observateur eût constaté que, 
même avant le lever du rideau, une animation inac-
coutumée régnait dans la salle. On voyait remuer 
des gens qui ne remuaient jamais. Les éventails 
des dames s’agitaient avec une rapidité anormale. 
Un air plus vivace semblait avoir envahi toutes ces 
poitrines. On respirait plus largement. Quelques re-
gards brillaient, et, s’il faut le dire, presque à l’égal 
des flammes du lustre, qui semblaient jeter sur la 
salle un éclat inaccoutumé. Vraiment, on y voyait 
plus clair que d’habitude, bien que l’éclairage n’eût 
point été augmenté. Ah ! si les appareils nouveaux 
du docteur Ox eussent fonctionné ! mais ils ne fonc-
tionnaient pas encore. 

Enfin, l’orchestre est à son poste, au grand com-
plet. Le premier violon a passé entre les pupitres 
pour donner un la modeste à ses collègues. Les 

instruments à corde, les instruments à vent, les 
instruments à percussion sont d’accord. Le chef 
d’orchestre n’attend plus que le coup de sonnette 
pour battre la première mesure. 

La sonnette retentit. Le quatrième acte commence. 
L’allegro appassionato de l’entracte est joué sui-
vant l’habitude, avec une lenteur majestueuse, qui 
eût fait bondir l’illustre Meyerbeer, et dont les dilet-
tanti Quiquendoniens apprécient toute la majesté.
 
Mais bientôt le chef d’orchestre ne se sent plus 
maître de ses exécutants. Il a quelque peine à les 
retenir, eux si obéissants, si calmes d’ordinaire. Les 
instruments à vent ont une tendance à presser 
les mouvements, et il faut les refréner d’une main 
ferme, car ils prendraient l’avance sur les instru-
ments à cordes, ce qui, au point de vue harmo-
nique, produirait un effet regrettable. Le basson 
lui-même, le fils du pharmacien Josse Liefrinck, un 
jeune homme si bien élevé, tend à s’emporter. 

Cependant Valentine a commencé son récitatif : 

Je suis seule chez moi… 

mais elle presse. Le chef d’orchestre et tous ses mu-
siciens la suivent — peut-être à leur insu — dans son 
cantabile, qui devrait être battu largement, comme 
un douze-huit qu’il est. Lorsque Raoul paraît à la 
porte du fond, entre le moment où Valentine va à 
lui et le moment où elle le cache dans la chambre 
à côté, il ne se passe pas un quart d’heure, tan-
dis qu’autrefois, selon la tradition du théâtre de 
Quiquendone, ce récitatif de trente-sept mesures 
durait juste trente-sept minutes. 

Saint-Bris, Nevers, Cavannes et les seigneurs catho-
liques sont entrés en scène, un peu précipitamment 
peut être. Allegro pomposo a marqué le composi-
teur sur la partition. L’orchestre et les seigneurs vont 
bien allegro, mais pas pomposo du tout, et au mor-
ceau d’ensemble, dans cette page magistrale de la 
conjuration et de la bénédiction des poignards, on 
ne modère plus l’allegro réglementaire. Chanteurs 
et musiciens s’échappent fougueusement. Le chef 
d’orchestre ne songe plus à les retenir. D’ailleurs le 
public ne réclame pas, au contraire ; on sent qu’il 
est entraîné lui-même, qu’il est dans le mouvement, 
et que ce mouvement répond aux aspirations de 
son âme : 

Des troubles renaissants et d’une guerre impie
Voulez-vous, comme moi, délivrer le pays ? 

On promet, on jure. C’est à peine si Nevers a le 
temps de protester et de chanter que, « parmi ses 
aïeux, il compte des soldats et pas un assassin. »



31

On l’arrête. Les quarteniers et les échevins ac-
courent et jurent rapidement « de frapper tous 
à la fois ». Saint-Bris enlève comme un véritable 
deux-quatre de barrière le récitatif qui appelle les 
catholiques à la vengeance. Les trois moines, por-
tant des corbeilles avec des écharpes blanches, se 
précipitent par la porte du fond de l’appartement 
de Nevers, sans tenir compte de la mise en scène, 
qui leur recommande de s’avancer lentement. Déjà 
tous les assistants ont tiré leur épée et leur poi-
gnard, que les trois moines bénissent en un tour de 
main. Les soprani, les ténors, les basses, attaquent 
avec des cris de rage l’allegro furioso, et, d’un six-
huit dramatique, ils font un six-huit de quadrille. 
Puis, ils sortent en hurlant :

À minuit,
Point de bruit !
Dieu le veut !
Oui,
À minuit. 

En ce moment, le public est debout. On s’agite 
dans les loges, au parterre, aux galeries. Il semble 
que tous les spectateurs vont s’élancer sur la scène, 
le bourgmestre van Tricasse en tête, afin de s’unir 
aux conjurés et d’anéantir les huguenots, dont, 
d’ailleurs, ils partagent les opinions religieuses. On 
applaudit, on rappelle, on acclame ! Tatanémance 
agite d’une main fébrile son bonnet vert-pomme. 
Les lampes de la salle jettent un éclat ardent… 
Raoul, au lieu de soulever lentement la draperie, la 
déchire par un geste superbe et se trouve face à 
face avec Valentine. 

Enfin ! c’est le grand duo, et il est mené allegro 
vivace. Raoul n’attend pas les demandes de Va-
lentine et Valentine n’attend pas les réponses de 
Raoul. Le passage adorable : 

Le danger presse
Et le temps vole… 

devient un de ces rapides deux-quatre qui ont fait 
la renommée d’Offenbach, lorsqu’il fait danser des 
conjurés quelconques. L’andante amoroso : 

Tu l’as dit !
Oui, tu m’aimes ! 

n’est plus qu’un vivace furioso, et le violoncelle 
de l’orchestre ne se préoccupe plus d’imiter les 
inflexions de la voix du chanteur, comme il est 
indiqué dans la partition du maître. En vain Raoul 
s’écrie : 

Parle encore et prolonge
De mon cœur l’ineffable sommeil ! 

Valentine ne peut pas prolonger ! On sent qu’un feu 
inaccoutumé le dévore. Ses si et ses ut, au-dessus 
de la portée, ont un éclat effrayant. Il se démène, il 
gesticule, il est embrasé.

On entend le beffroi ; la cloche résonne ; mais 
quelle cloche haletante ! Le sonneur qui la sonne 
ne se possède évidemment plus. C’est un tocsin 
épouvantable, qui lutte de violence avec les fureurs 
de l’orchestre. 
Enfin la strette qui va terminer cet acte magnifique 
: 
Plus d’amour, plus d’ivresse,
Ô remords qui m’oppresse ! 

que le compositeur indique allegro con moto, 
s’emporte dans un prestissimo déchaîné. On di-
rait un train express qui passe. Le beffroi reprend. 
Valentine tombe évanouie. Raoul se précipite par 
la fenêtre ! 

Il était temps. L’orchestre, véritablement ivre, 
n’aurait pu continuer. Le bâton du chef n’est plus 
qu’un morceau brisé sur le pupitre du souffleur ! Les 
cordes des violons sont rompues et les manches 
tordus ! Dans sa fureur, le timbalier a crevé ses 
timbales ! le contrebassiste est juché sur le haut de 
son édifice sonore ! La première clarinette a avalé 
l’anche de son instrument, et le second hautbois 
mâche entre ses dents ses languettes de roseau 
! La coulisse du trombone est faussée, et enfin le 
malheureux corniste ne peut plus retirer sa main, 
qu’il a trop profondément enfoncée dans le pavil-
lon de son cor ! 

Et le public ! le public, haletant, enflammé, gesti-
cule, hurle ! Toutes les figures sont rouges comme 
si un incendie eût embrasé ces corps à l’intérieur ! 
On se bourre, on se presse pour sortir, les hommes 
sans chapeau, les femmes sans manteau ! On se 
bouscule dans les couloirs, on s’écrase aux portes, 
on se dispute, on se bat ! Plus d’autorités ! plus de 
bourgmestre ! Tous égaux devant une surexcitation 
infernale… 

Et, quelques instants après, lorsque chacun est 
dans la rue, chacun reprend son calme habituel et 
rentre paisiblement dans sa maison, avec le souve-
nir confus de ce qu’il a ressenti. 
Le quatrième acte des Huguenots, qui durait autre-
fois six heures d’horloge, commencé, ce soir-là, à 
quatre heures et demie, était terminé à cinq heures 
moins douze. 

Il avait duré dix-huit minutes ! 



32

Les Huguenots
Guide d’écoute par Fabrice Farina

1 – Le chorale de Luther

Ein feste Burg ist unser Gott,
ein gute Wehr und Waffen.
Er hilft uns frei aus aller Not,
die uns jetzt hat betroffen.
Der alt böse Feind mit Ernst
ers jetzt meint;
groß Macht und viel List
sein grausam Rüstung ist,
auf Erd ist nicht seinsgleichen.

Notre Dieu est un forteresse
Une bonne épée et une arme
Il nous délivrera de tous les dangers 
Qui nous menacent à présent.
Le vieil ennemi méchant, 
Nous en veut aujourd’hui sévèrement, 
Avec sa grande force et sa ruse, 
Il est cruellement armé 
Rien au monde ne l’égale.

Extrait du premier couplet du chorale* protestant dans sa version originale. Le texte (et peut-être la mélo-
die) fut écrit par Martin Luther entre 1527 et 1529. Celui-ci s’inspire du psaume 46 : 
Confiance du résidu dans le Dieu de Jacob. 1 Au chef de musique. Des fils de Coré. Sur Alamoth1. Chant. 2 
Dieu est notre refuge et notre force, un secours dans les détresses, toujours facile à trouver.3 C’est pour-
quoi nous ne craindrons pas si la terre est bouleversée, et si les montagnes sont secouées [et jetées] au 
cœur des mers, 4 Si ses eaux grondent, si elles écument [et] si les montagnes sont ébranlées à cause de 
son soulèvement […….], etc…



33

Paraphrasant le Psaume 46, cet hymne est parfois appelé « L’hymne de bataille de la Réforme protes-
tante » car il a eu pour effet d’augmenter l’adhésion à la cause des Réformateurs du XVIe siècle. Repris 
de nombreuses fois, il a connu une grande notoriété  lorsque le roi Gustave II Adolphe de Suède l’a fait 
jouer avant l’entrée de ses forces dans une bataille pendant la guerre de Trente Ans. Quelques siècles 
plus tard, cet hymne deviendra également celui des premiers mouvements socialistes suédois. 

Du point de vue de l’écriture, cet hymne est un matériau très important dans la composition des Hugue-
nots. Traité par Meyerbeer comme un véritable leitmotiv (motif musical répété dans une œuvre, caractéri-
sant un personnage, une situation), il est développé et varié tout au long de l’opéra : 

•	 présent dès l’ouverture où il est soumis à une série de variations qui symboliserait selon l’histo-
rien de la culture Robert Ignatius Letellier* les sentiments inspirés par la religion : « recueillement, amour, 
consolation, exaltation, mais aussi intolérance et fanatisme »
•	 dans l’extrait présenté ci-dessous, il correspond à une expression de la foi, pleine de conviction.
•	 dans le finale du deuxième acte, il est utilisé comme cantus firmus (chant fixe et prééxistant, au-
tour duquel tout s’ordonne) pour « affirmer la résolution et la force des protestants en cas de danger ».
•	 au troisième acte, c’est « un appel aux armes pour échapper aux pièges et aux trahisons ». Enfin, 
au dernier acte, il devient « la prière étouffée et lointaine des protestants qui cherchent à échapper au 
massacre pour se transformer en un ultime cri de défi face aux bourreaux catholiques ».



34

Ce thème est construit sur une gamme de do majeur. L’impression de « solidité » de ce motif vient en 
partie grâce à l’appui souligné de deux notes. En effet, dans le système tonal de la musique classique, 
la tonique (la première note de la gamme, ici un do) et sa quinte (la cinquième note de la gamme, ici un 
sol) forme un intervalle associé fortement à la notion de consonance. De plus, ces deux notes sont des 
marqueurs forts et décisifs pour affirmer une tonalité (ici do majeur). La solidité de la foi de Marcel est 
par analogie associée à la solidité harmonique des deux notes principales de la gamme. Sur la partition, 
retrouvez ces deux notes sur les mots « Seigneur !» (do), «soutien»(sol) et sur le mot «adore» (do).

L’orchestration qui soutient le début de cet hymne est essentiellement constitué de cuivres pour les pas-
sages (fff) tels que trombones, trompettes, et cors, puis de flûtes et clarinettes pour les passages plus 
doux (pp). Tous ces instruments à vent évoquent fortement ceux qui accompagnent les marches mili-
taires. Cette couleur participe à renforcer le sentiment de lutte intérieur des croyants contre le monde et 
ses dangers.

Il est à remarquer de manière générale l’importance que Meyerbeer accorde à l’orchestration. Celle-ci 
fût d’ailleurs reconnue et salué par beaucoup, à commencer par Berlioz ou Liszt. L’historien de la culture 
Letellier souligne que c’est dans les Huguenots que « la sensibilité instrumentale de Meyerbeer n’a jamais 
été aussi innovante»*. Liszt, en évoquant la partition, parle de « poême musical » tant les couleurs et les 
associations de timbres sont recherchées : caractérisation de personnages par des sonorités qui leur sont 
propres, utilisation de sonorités inhabituelles afin de créer une atmosphère étrange, usage inédit dans 
l’opéra de la clarinette basse, instrument dont le timbre renforce le caractère funèbre, dans certaine 
scène, en assombrissant la couleur générale.

2 - Retrouvez le choral de Luther au début de l’ouverture en mib majeur:

*Robert Ignatius Letellier, The Operas of Giacomo Meyerbeer, Fairleigh Dickinson University Press, 2006. Robert Igna-
tius Letellier, né en 1953,  est historien de la culture et écrivain sur l’histoire de la musique, la littérature romantique et 
la Bible.



35

3. L’orgie

« Bonheur de la table, bonheur véritable, plaisir seul durable, qui ne trompe pas ! Buveur intrépide, que 
Bacchus me guide, que lui seul préside à ce gai repas ! De la Touraine versez les vins: le vin amène joyeux 
refrains; et dans l’ivresse noyons soudain et la sagesse et le chagrin ! »

Pour évoquer les plaisirs de la table dans ce grand chœur, Meyerbeer choisit un thème au caractère 
saccadé et homophonique (même mélodie à l’unisson ou à l’octave). Le motif s’articule autour d’un saut 
de tierce descendant (mi – do). Cette simplicité ajoute au caractère festif et rappelle les chansons à boire 
dont la mission est d’encourager la consommation de vin et de célébrer la joie et la bonne humeur.

Plus tard, Meyerbeer représente musicalement l’état d’ivresse en accélérant la pulsation (mesure ternaire 
en 3/8, tempo presto), en contractant le rythme et en resserrant la mélodie autour de l’intervalle de se-
conde et de mouvements chromatiques.

Enfin, il introduit des rythmes syncopés. Ce procédé rythmique décale les parties faibles du temps sur 
les parties fortes suivantes (cf. les traits jaunes ci-dessous) créant une asymétrie et une perte des repères 
dans la pulsation, illustrant ainsi la frénésie et le « joyeux tumulte » recherché à la fin de ce chœur.



36

4. Romance : « Plus blanche que la blanche hermine » 

Raoul, ténor : 

« Ha ! Quel spectacle alors vient s’offrir à mes yeux ! Plus blanche que la blanche hermine, plus pure 
qu’un jour de printemps, un ange, une vierge divine, de sa vue éblouit mes sens. Ange ou mortelle ! 
Qu’elle était belle ! Et malgré moi m’inclinant devant elle, je lui disais : ô reine des amours, toujours, tou-
jours, je t’aimerai toujours ! »



37

Meyerbeer utilise dans ce récit introduisant l’air, un instrument désuet : la viole d’amour. Très à la mode 
au XVIIIe siècle, elle disparaît au XIXe siècle. Néanmoins, on prête à la viole d’amour une grande ressem-
blance à la voix humaine. Dans cet extrait, elle est l’évocation de la voix intérieure de Raoul. En effet, les 
interventions de la voix et de la viole s’alternent : ce procédé musical « en écho » est utilisé depuis les 
débuts de l’opéra (cf. L’Orfeo de Monteverdi). Il permet de révéler les émotions des personnages au-delà 
des mots. De plus, les fluctuations mélodiques des interventions de la viole d’amour se font également le 
reflet des fluctuations émotives du narrateur. Ce procédé musical renforce l’exposition des sentiments du 
personnage, ce qui est caractéristique du lyrisme et de l’époque romantique.

À part la structure équilibrée du thème de la romance (air ou chanson sentimental) qui pourrait la ratta-
cher à la tradition classique (deux phrases, divisées en deux sections comme le montre les traits ci-dessus) 
et les quelques fioritures (sur le mot « hermine ») qui viennent souligner l’attachement de Meyerbeer à 
Rossini, maître et modèle du compositeur, tout l’art de l’écriture de Meyerbeer appartient au bel canto 
romantique, ou autrement dit, au bel canto qui a évolué en épousant les codes de la période romantique 
tels que : 	
		  • l’emphase des sentiments grâce aux courbes ascendantes vers les aigus de la voix (cf. « 	
		  plus pure qu’un jour ») 
		  • la longueur des lignes musicales recherchant constamment le legato (lié) (les moments de 	
		  respiration sont en effet très courts, comme le montre la séparation des traits de couleur 	
		  sur la partition. Cela donne l’impression d’une ligne musicale qui ne s’arrête jamais comme 	
		  par exemple dans le célèbre air Casta diva de V. Bellini)
		  • dire des choses sublimes telles que : murmurer les rêves secrets, s’abandonner au désir, 	
		  maudire, hurler la haine ou l’amour.



38

		  • montrer 
toutes les possibilités de la voix dans des notes aiguës et des sublimes vocalises.
		  • l’émotion est portée par la musique (« prima la musica », c’est à dire que la musique l’em	
		  porte sur le texte)

Dans la suite de l’air, Meyerbeer développe son écriture et offre à la voix la possibilité d’exposer ses aigus 
avec brio, jusqu’à la cadence finale que l’interprète souvent improvise en ajoutant des vocalises de son 
choix :



39

5. Air : « Ô beau pays de la Touraine ! » 
Marguerite de Valois, soprano

« Ô beau pays de la Touraine ! Riants jardins, verte fontaine, ruisseau qui murmures à peine, que sur 
tes bords j’aime à rêver ! Belles forêts, sombre feuillage, cachezmoi bien sous votre ombrage, et que la 
foudre ou que l’orage jusqu’à moi ne puisse arriver ! » […] «  À ce mot seul s’anime et renaît la nature, les 
oiseaux l’ont redit sous l’épaisse verdure; le ruisseau le répète avec un doux murmure; les ondes, la terre 
et les cieux redisent nos chants amoureux. »

L’air de Marguerite exploite les mêmes caractéristiques du bel canto de la période romantique cités dans 
la Romance de Raoul. Mais dans la dernière partie de l’air, Meyerbeer ajoute la dimension de la virtuo-
sité : les vocalises sont effectuées avec panache et force dans le but également d’étaler les nombreuses 
possibilités de la voix de l’interprète. Dans les critères du mouvement romantique, la qualité du registre 
aigu commence à faire toute la différence entre les interprètes, et non plus le raffinement de la voix ou 
l’inventivité d’antan. 

Dans le final de cet air, notez bien comment après toute cette série de vocalises, l’interprète prend le 
temps d’improviser seule (sans accompagnement) dans la cadence finale (cf. « Cadenza ad lib. » sur la 
partition) avant de terminer sur un aigu brillant et percutant.



40



41

Focus sur l’instrumentarium
par Diana Isabel Ruiz Torres, élève en première année de Bachelor musicologie à l’Uni-
versité de Genève

L’orchestre de la première des Huguenots en 1836 était l’Orchestre de l’Opéra de Paris, créé en 1669, et qui 
a été dirigé par de célèbres musiciens tels quels Lully, Rameau ou encore Gluck.

A la fin du XVII siècle, l’Orchestre était divisé en deux ensembles. «Le Grand Chœur » est composé de 
neuf violons, huit altos (divisés en trois parties), huit basses de violons (qui deviennent après 1700 des vio-
loncelles), huit vents (hautbois, traverso, ou plus souvent flûtes à bec, et bassons), et une section de tim-
bales. Le « Petit Chœur » est composé quant à lui de deux violons, deux basses de violons, deux basses 
de violes, et (après 1700) une contrebasse, un clavecin, et deux timbales.

Au cours des années, des nouveaux instruments  sont introduits à l’Orchestre. Par exemple en 1716 rentre 
officiellement la contrebasse à cinq cordes, en 1720 les violoncelles, en 1751 la trompette, en 1760 le cor et 
en 1771 la clarinette.

Vers 1830, Meyerbeer avait signé un contrat avec l’Opéra qui lui garantissait la présence des instruments 
prévus dans sa partition jusqu’à la dernière représentation. En 1836, l’Orchestre était composé de sep-
tante instrumentistes. Pour les Huguenots, Meyerbeer avait demandé les instruments suivants :

2 flûtes et petite flûte
2 hautbois (le second joue aussi le cor anglais)
2 clarinettes (la seconde joue aussi la clarinette basse)
2 bassons
4 cors naturels (le deuxième et le quatrième peuvent être à pistons)
4 trompettes naturelles (dont 2 parfois à pistons)
3 trombones : alto, ténor et basse
Ophicléide
2 timbales
Triangle
Grosse caisse
Cymbales
Tambour de basque
Tambour militaire
2 harpes
Viole d’amour (solo)
Cordes (Violons, altos, violoncelles et contrebasses)

Un Huguenot le jour de la Saint-Barthélemy J-E Millais, 1852



42

A l’époque de Meyerbeer, les instruments d’orchestre étaient un peu différents des instruments d’or-
chestre d’aujourd’hui. En voici quelques exemples, avec à gauche l’instrument tel qu’on le trouvait vers 
1836 et à droite la version actuelle de l’instrument (lorsqu’elle existe!) : 

Le violon : le seul changement significatif de l’instrument entre l’époque de Meyerbeer et la nôtre est que le violon 
moderne a une mentonnière et parfois une épaulière. Concernant les cordes, au XIX siècle elles étaient faites en 
boyau d’agneau et aujourd’hui en métal.

1 Violon Stradivarius appelé «Le Habeneck » en honneur de François Habeneck. Célèbre violoniste et directeur d’or-
chestre de l’Opéra de Paris lors de la première des Huguenots.

2 Exemple d’un violon du XX siècle avec sa mentonnière

La flûte : En 1836, le premier flûtiste de l’Orchestre de l’Opéra de Paris était Jean Louis Tulou. Tulou était à 
la fois professeur au Conservatoire National de Musique de Paris, et constructeur de ses propres flûtes. A 
l’apparition des flûtes Boehm, il a refusé de les jouer, et est resté fidèle à son propre modèle.

3 Flûte construite par Jean Louis Tulou.			   4 Exemple de flûte moderne.



43

La clarinette : Au début du XIX siècle, l’un des clarinettistes et constructeurs de clarinettes le plus cé-
lèbres est Iwan Müller. Il est l’auteur de « Méthode pour la nouvelle clarinette et clarinette-alto suivie de 
quelques observations » Dans cet ouvrage Müller présente sa nouvelle invention, la clarinette à 13 clés et 
explique la façon dont il faut en jouer. 

5 Clarinettes à 12 et 13 clés du début du XIX siècle.                                     6 Exemple de clarinettes modernes.

Le cor : Selon l’Avant-scène Opéra, Meyerbeer avait demandé deux cors naturels et deux cors à pistons. 
Le cor naturel est celui de l’époque baroque. Le seul moyen de contrôler la justesse était dans la manière 
de souffler. Au XIX siècle, avec la révolution industrielle, un nouveau mécanisme pour contrôler la justesse 
apparaît, et permet à l’instrumentiste de jouer dans toutes les tonalités. Ce mécanisme est celui du cor 
à pistons. Certains musiciens étaient d’accord avec l’implémentation du nouveau cor, certains étaient 
contre, en arguant que ce nouveau mécanisme allait fausser la colonne d’air de l’instrument. Le premier 
corniste de l’Opéra de Paris lors de la première des Huguenots était Joseph Emile Meifred. Meifred était 
clairement pour le cor à pistons, au point de devenir le premier professeur de cor à pistons au Conserva-
toire Supérieur de Paris.

                 7 Cor naturel                                     8 Cor a pistons a l’époque de Meyerbeer                     9 Cor moderne.

Ophicléide : cet instrument est noté dans la même portée que les trombones. Son rôle est de renforcer les 
basses, comme auparavant le serpent. L’ophicléide est un instrument à vent et à embouchure en cuivre. 
Plus tard il sera remplacé par le tuba.

10 Ophicléide basse.

11 Exemple de tuba moderne



44

Viole d’amour : Dans le premier acte, Raoul raconte dans sa Romance, comment il a rencontré pour la première fois 
son aimée. Cette section commence avec un récitatif accompagné par une viole d’amour. Dans la partition de 1836, 
cet instrument n’est pas précisé, il est juste indiqué alto solo. Mais on sait que c’est Chrétien Urhan (altiste reconnu 
de l’époque) qui a joué la partie de viole d’amour dans cette scène. Meyerbeer a probablement choisi cet instru-
ment pour donner une couleur de tendresse et de douceur, qui va faire un contraste important avec la sonorité de 
l’orchestre.

La viole d’amour est un instrument à cordes frottées, de la famille de la viole de gambe, mais qui se tient comme un 
alto, entre l’épaule et le menton. La viole d’amour a quatorze cordes, sept sur le manche et sept sur le chevalet, sur 
lesquelles on passe l’archet et sept en dessous du manche et en traversant le chevalet qui résonne par sympathie.

12. Viole d’amour

Aimé de Lemud :  lithographie 
représentant Raoul et Valentine


