
Université de Genève  
Département de langue et de littérature allemandes 

PD Dr. Julian Reidy 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„[D]IE ALLES GIRREND-WEIBCHENHAFTE UNTER SICH LASSENDE 

SACHLICHKEIT“: DIE MISOGYNIE(N) IN THOMAS MANNS DOKTOR FAUSTUS 

(1947) 

Mémoire de Master 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lilli Sallantaus 

Rue de Montchoisy 11 

1207 Genève 

Matr.-Nr. 18-340-554 

Tel.: +4177 463 23 42 

E-Mail: lilli.sallantaus@etu.unige.ch 

M. A. Langue, littérature et civilisation allemandes 

Fachsemester: 3 

mailto:lilli.sallantaus@etu.unige.ch


1 

 

Inhaltsverzeichnis 

 

1. Einleitung ........................................................................................................................ 2 

2. Misogynie als politisches Phänomen: Kate Mannes Down Girl (2017) ......................... 9 

3. Frauen sind nicht gleich Frauen: Zum Neuverständnis der Misogynie im Doktor 

Faustus (1947) ...................................................................................................................... 14 

3.1 Weibliche Normverletzungen ..................................................................................... 15 

3.1.1 Clarissa Rodde: „die männliche Lüsternheit ermutigend“ ............................. 16 

3.1.2 Ines Institoris’ „Affenliebe“: Eine verteufelte Figur ...................................... 22 

3.1.3 Senatorin Rodde: „schämen […] vorm Spiegel“ ........................................... 29 

3.1.4 Das „Fräulein der besten Gesellschaftskreise“ ............................................... 34 

3.2 Unterstützende Rollen der patriarchalen Gesellschaft: Der Haushalt von Else 

Schweigestill und weitere Fälle ........................................................................................ 39 

3.3 ‚Rasse‘ und ‚Klasse‘: Kunigunde Rosenstiel am Grab des deutschen Tonsetzers 

und Esmeraldas ‚Akt der Liebe‘ ....................................................................................... 47 

3.4 Himpathy erzeugen ................................................................................................ 55 

4. Zusammenfassung ......................................................................................................... 63 

5. Literaturverzeichnis ...................................................................................................... 68 

 

 

  



2 

 

1. Einleitung 

 

Die Forschungsliteratur zu Thomas Manns umstrittenem Roman Doktor Faustus (1947), 

seinem „Parsifal“1, in dem sich der Autor nicht zuletzt die unbescheidene, ja monumentale 

Aufgabe vornimmt, die verborgenen Gründe für die Emergenz des Nationalsozialismus 

künstlerisch zu erfassen – das Korpus dieser Forschungsliteratur also dürfte wohl bald 

schwindelerregende 100 0002 Seiten umfassen (auch wenn Helmut Koopmann den Roman 

bereits 1989 als „ausinterpretiert“3 deklarierte). Eingedenk dessen überrascht es, dass bis 

heute nur wenige gendertheoretisch informierte Forschungsbeiträge zu diesem Roman 

existieren. Besonders verwunderlich erscheint dieses Defizit in der Forschung, bedenkt man 

neben der werk- und literaturgeschichtlichen Wichtigkeit des Romans die augenfällige und 

geradezu unheimliche Omnipräsenz ‚des‘ Weiblichen um den deutschen Tonsetzer Adrian 

Leverkühn, die sich von den ersten bis zu den letzten Seiten hindurchzieht und sich sowohl 

in den zahlreich zitierten kulturhistorisch signifikanten Texten, die sein Leben und Werk 

beeinflussen, als auch auf der Handlungsebene selbst manifestiert.  

Schon früh in seiner Laufbahn etwa hört sich der deutsche Tonsetzer Vorlesungen des Privat-

Dozenten Eberhard Schleppfuß an, in denen dieser lehrt, dass „wann nur immer von der 

Macht der Dämonen über das Menschenleben […] die Rede war, das Geschlechtliche eine 

hervorstechende Rolle spielte. Wie hätte es auch anders sein können?“4 Ganz im Sinne dieser 

Worte fährt ein Studienkollege fort: „Das Dämonische, das heißt doch auf deutsch: die 

Triebe.“5 Wenn sich also Leverkühn „im Zeichen weiblicher Machtfülle“6 – das heisst im 

Plot des Romans: unter dem Vorwand des Besuchs einer Aufführung der Oper Salome von 

 
1 Brieflich am 27.4.1943 an den Sohn Klaus Mann, einen Tag später an seine amerikanische Mäzenin Agnes 

E. Meyer. Vgl. Matthias Schulze: Wagner und Thomas Manns Doktor Faustus, in: Thomas Mann Jahrbuch 

2000, Vol. 13, S. 195-218, hier S. 200: „Die Bezüge liegen auf der Hand: ein spätes, schon altersmüdes Werk, 

in dem die frühere private Problematik […] ins Überpersönliche, gar Politische gewendet wurde.“ 
2 Im Jahr 2004 schätzt Hans Rudolf Vaget die Seitenanzahl der Forschungsliteratur auf 80 000 Seiten. Vgl. 

Hans Rudolf Vaget: Fünfzig Jahre Leiden an Deutschland: Thomas Manns „Doktor Faustus“ im Lichte unserer 

Erfahrung, in: Werner Röcke (Hgg.): Thomas Mann: Doktor Faustus 1947-1997. Publikationen zur Zeitschrift 

für Germanistik, Neue Folge Band 3, Bern 2004, S. 11-44, hier S. 11. 
3 Helmut Koopmann: Doktor Faustus – Eine Geschichte der deutschen Innerlichkeit?, in: Thomas Mann 

Jahrbuch 1989, Vol. 2, S. 5-19, hier S. 5: „Der Roman wirkt ausinterpretiert, und das ‚beschämende Gefühl‘ 

einer unvermeidbaren ‚Verfehlung‘ muss eigentlich jeden Versuch lähmen, weiteres Licht in den seit langem 

so völlig ausgeleuchteten Roman zu bringen. […] Alles ist gesagt, neue Erkenntnisse sind kaum mehr 

möglich.“ 
4 Thomas Mann: Doktor Faustus [1947], Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 10.1, Bd. 10.2: 

Kommentar, hg. und textkritisch durchgesehen v. Ruprecht Wimmer unter Mitarbeit von Stephan Stachorski, 

Frankfurt am Main, hier S. 154; im Folgenden mit Seitenangabe zitiert als Mann 1947/2007; Wimmer 

1947/2007 (Kommentar). 
5 Ebd. 1947/2007: S. 183-4. 
6 Yahya Elsaghe: Krankheit und Matriarchat: Thomas Manns Betrogene im Kontext. Berlin 2010, hier S. 32. 



3 

 

Richard Strauss – bei einer namenlosen Prostituierten mutwillig mit Syphilis ansteckt, um 

sich anschliessend, ausschliesslich bei „übermächtigen Mutterfiguren“7 hausierend, in 

seinen eigenen musikalischen Werken, etwa in der Puppengroteske Gesta romanorum oder 

der Adaption von Shakespeare’s Love’s Labour’s Lost, mit genau jener dämonischen 

Sexualität auseinanderzusetzen – wenn das also sozusagen die kausallogische 

Versuchsanordnung ist, auf welcher der Roman basiert – dann scheint ein tragendes Thema 

des Faustromans auf der Hand zu liegen: das Geschlechtliche, und damit immer auch ‚das‘ 

Weibliche. 

Dieses Thema der ‚Triebe‘ und der ‚dämonischen Sexualität‘ behandelt die Forschung zwar 

allemal, doch scheinen diese nachgerade androzentrisch zu nennenden Analysen fast immer 

den Tonsetzer Leverkühn oder gar den Autor selbst als ihren Ausgangs- und Bezugspunkt 

zu setzen. Dabei kommt den zahlreichen Frauenfiguren des Romans in den jeweiligen 

Analysen oftmals höchstens eine ‚unterstützende‘ Rolle zu. Beispielhaft zeigt sich das etwa, 

wenn die nach einem giftigen Schmetterling ‚Esmeralda‘ genannte Prostituierte schlicht als 

„die diabolische Vermittlerin seines [Leverkühns] Seelenverlustes“8 bezeichnet wird oder 

wenn die Kommentare des Erzählers zum Schicksal der durch sexuelle Nötigung zum 

Selbstmord getriebenen Clarissa Rodde als eine „bewegende Abbitte Thomas Manns an die 

tote Schwester“9 gedeutet werden. Die wohl prominenteste unter diese Kategorie fallende 

Interpretation stellt die noch im Jahr 2015 im Thomas Mann Handbuch von Hans Rudolf 

Vaget vertretene These eines im Roman angeblich sedimentierten „esoterische[n] 

Gnadendiskurs[es]“ dar, und zwar in Form einer behaupteten „geheime[n] Identität […] des 

Genie-spendenden bösen Engels mit der anonymen, selbstlosen Förderin von Leverkühns 

Karriere, Frau von Tolnas mit der als Esmeralda designierten und in Leverkühns Musik 

verewigten Prostituierten.“10 Oder anders ausgedrückt: Am Grab des deutschen Tonsetzers 

stehe nach Vaget als Zeichen von doch noch gewährter „divine love“ und „grace“11 die (dazu 

noch, wie zu zeigen sein wird, als Jüdin identifizierbare) ehemalige Prostituierte, die 

Leverkühn bis zu seinem Tod als geheime Mäzenin ihre ewige Dankbarkeit für den 

 
7 Elsaghe 2010: S. 38. 
8 Thomas Klugkist: Sehnsuchtskosmogonie. Thomas Manns Doktor Faustus im Umkreis seiner Schopenhauer-

, Nietzsche- und Wagner Rezeption. Würzburg 2000, S. 61. 
9 Eckart Goebel: Esmeralda: Deutsch-französische Verhältnisse in Thomas Manns Doktor Faustus. Göttingen 

2015, S. 205. 
10 Hans Rudolf Vaget: Doktor Faustus, in: Andreas Blödorn & Friedhelm Marx (Hgg.): Thomas Mann 

Handbuch, Stuttgart 2015, S. 66-75, hier S. 74. 
11 Hans Rudolf Vaget: “German” Music and German Catastrophe: A Re-Reading of Doktor Faustus, in: Herbert 

Lehnert/Eva Wessel (Hgg.): A Companion to the Works of Thomas Mann, Rocherster und New York 2004, S. 

221-244, hier S. 229. 



4 

 

bezahlten One-Night-Stand (!) gezeigt haben soll. Wie in der vorliegenden Arbeit noch 

detailliert dargelegt werden soll, verkennen solche Analysen immer wieder nicht nur die 

äusserst vielfältige, akribische misogyne Appellstruktur des Textes, sondern sie 

reproduzieren sie sogar nochmals, indem die misogynen Stellen des Textes mit teilweise bis 

ins Absurde reichenden Bedeutungen aufgeladen werden.  

 Die grosse Ausnahme in der Forschung stellen die gendertheoretisch-informierten 

Analysen von Yahya Elsaghe dar. Elsaghe postuliert eine Umkehrung der 

Geschlechterrollen im Spätwerk Manns und führt diese vor allem auf Manns bereits in den 

Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) zu Tage tretende und durch die bittere 

Kriegsniederlage verschärfte antirepublikanische Tendenzen sowie die Rezeption des 

Schweizer Hobbyanthropologen und Geschichtsphilosophen Johann Jakob Bachofen 

zurück. Was Mann und andere Wertkonservative seiner Zeit an Bachofens Theorien 

fasziniert haben muss, ist nach Elsaghe einerseits „die Darstellungsweise von 

Geschlechterdifferenz und Sexualität als etwas historisch Wandelbares, andererseits die 

(fragwürdige) Methode, nach den Anhaltspunkten und Indizien solcher Fungibilität in 

vergangenen Zeiten, in Kulten und Religionen sowie Mythen und Märchen zu suchen.“12 

Bachofen befasste sich vor allem mit der Ur- und Frühgeschichte, „die in drei Stufen 

verlaufen sein soll (und dabei nur auf deren letzter historische Zeiten überhaupt erst berührt): 

vom ‚tellurisch‘-dunklen oder ‚chtonisch‘-‚aphroditischen‘ ‚Hetärismus‘ über das 

‚lunarisch‘-‚junonische‘ ‚Mutterrecht‘ zum ‚solarisch‘-‚apollinischen‘ Vaterrecht.“13 Oder 

anders gesagt soll das Patriarchat „das Ende oder Resultat einer Entwicklung sein, die aus 

dem ‚chtonischen‘ Dunkel des Hetärismus über das Mutterrecht in die ‚solarische‘ Helle des 

Vaterrechts führte“14. Vor allem die Vorstellung eines „zyklischen Geschichtsmodell[s]“ 

war es nach Elsaghe, wodurch die Theorien Bachofens zur „Pro- oder Diagnose“ gerieten, 

„entweder zu einer ‚Prophetie‘ vom ‚Ende der [Entwicklung]‘ oder dann zu einer Analyse 

 
12 Elsaghe 2010: S. 243. 
13 Yahya Elsaghe: Die „Principe[ssa] X“ und „diese Frauen –!“: Zur Bachofen-Rezeption in Mario und der 

Zauberer, in: Thomas Mann Jahrbuch, Vol. 22 2009, S. 175-193, hier S. 176; Elsaghe schreibt an anderer 

Stelle: „Licht und Sehen ordnet Bachofen regelmäßig dem olympisch-solarischen Vaterrecht oder der 

‚Paternität‘ zu. Dunkel und Blindheit hingegen stehen für die primitivste Stufe, den ‚chtonischen‘ Hetärismus“. 

Yahya Elsaghe: Die vertauschten Köpfe und Thomas Manns politische Bachofen-Rezeption, in: Ulrich 

Boss/Yahya Elsaghe/Florian Heiniger (Hgg.): Matriarchatsfiktionen. Johann Jakob Bachofen und die deutsche 

Literatur des 20. Jahrhunderts, Basel 2018, S. 221-245, hier S. 236. 
14 Ebd. 2012: S. 125. 



5 

 

bereits gegenwärtiger Zustände“15. Dieser „fatalistischen Zeitalterlehre“ hat Bachofen 

zudem  

eine Kulturgeographie eibeschrieben: Das Patriarchat soll eine Kulturleistung der 

abendländischen Zivilisation sein. Nur ‚[d]er reinere Geist des Okzidents‘ habe die 

gynaikokratischen Zustände zu überwinden vermocht. Die Differenz von Okzident und 

Orient beruht also auf der Fortschrittlichkeit des einen und auf der Stagnation des anderen. 

Der Code, der die eurasische Landmasse so durchzieht, zerlegt diese nur einerseits nach 

einem stereotypen Schema, andererseits aber eben auch in der geschlechterpolitisch 

originellen Weise, dass die Differenzierung in Widerspruch zu den bis heute herrschenden 

Klischees gerät: Hier ‚Europa‘ als die altbekannt ‚aufgeweckte Provinz […] Asiens‘, aber 

auch als nicht einfach nur ‚männliche‘, sondern als Zone, in der es ‚die‘ Frau zu unterwerfen 

gelang; dort das eigentliche ‚Asien‘ als ein Raum, wo die gynaikokratische Macht 

ungebrochen blieb.16 

Kurzum waren es „drei Aspekte, die es in den Zwanzigerjahren nahelegten, Bachofens 

Kulturtheorie auf die eigene Gegenwart sozusagen loszulassen: ‚race‘, ‚class‘ und 

‚gender‘“17. In seiner Analyse erkennt Elsaghe: 

Wie scharfsinnig er [Mann] diese Verwendbarkeit Bachofens wahr- und aufgenommen hat, 

zeigt sich an der […] Novelle […] Mario und der Zauberer. Der italienische Faschismus 

erscheint dort als Regression in eine prä- oder postpatriarchale Gesellschaft: Daher die Macht 

einer Grand Hôtel-Potentantin, der Principessa X.; die Penetranz ‚diese[r] Frauen –! 

überhaupt‘; die Orientalisierung der Mode, des Landes oder selbst des Klimas; der frei 

erfundene Name des Orts, Torre di Venere, der diesen als alten Kultort der hetärischen Göttin 

schlechthin ausweist.18 

Dieselben auf Bachofen zurückführbaren Indizien ‚hetärischer‘ Rückschlagsbewegungen 

finden sich nach Elsaghe denn auch, wenngleich „vereinzelt und gleichsam erratisch“19 in 

Manns „Deutschland-Roman“ Doktor Faustus (1947). Allerdings zielen diese ‚hetärischen‘ 

Rückschlagsbewegungen nicht etwa, wie man auch angesichts der einschlägigen politischen 

Positionsbezüge Manns erwarten könnte, auf den deutschen Faschismus, sondern, wie 

Elsaghe belegt, insbesondere auf die Weimarer Republik. Sie gehören somit „in den Umkreis 

der republikfeindlichen ‚Reaktion‘, der auch von Thomas Mann so genannten 

‚Konservativen Revolution‘“20. Ein generelles mundus inversus hinsichtlich der 

Geschlechterverhältnisse herrsche in dieser literarisch dargestellten Epoche, dort „wimmelt 

es fast schon von Frauen, die ‚männliche‘ Rollen usurpieren. Der Roman ist voll von 

 
15 Ebd. 2009: S. 176-7.  
16 Ebd. 2012: S. 126. 
17 Ebd. 2009: S. 177. 
18 Ebd. 2018: S. 223. 
19 Ebd. 2010 S. 263. 
20 Ebd. 2010: S. 7. 



6 

 

ökonomisch selbständigen Witwen […], vor allem aber von dominanten ‚Matrone[n]‘ und 

übermächtigen Mutterfiguren.“21  

Wenn Elsaghe nun von einer „Umkehrung der Geschlechterrollen“ im Doktor 

Faustus spricht, von „dominanten Matrone[n]“ und „schwachen, verzwergten und 

erbärmlichen“22 Männerfiguren, dann ist das überzeugend und richtig in dem spezifischen 

von Bachofen entlehnten geschichtsphilosophischen Rahmen, den er untersucht und den er 

sowohl als Quelle wie auch als eine Art Appellstruktur des Textes entblösst. Gleichzeitig 

greift diese Diagnose Elsaghes auf der gendertheoretischen Ebene jedoch zu kurz und kann 

sogar irreführend sein, missdeutet man die Verkehrung der Geschlechterhierarchien als eine 

auch ausserhalb dieses diskursanalytischen Rahmens gültige gendertheoretische Analyse des 

Romans. Denn wie die vorliegende Arbeit als eine Ergänzung zu Elsaghes Forschungsarbeit 

argumentiert, gibt es im Doktor Faustus jenseits der von Bachofen adaptierten Indizien auf 

Gynaikokratie und Hetärismus und hinter dieser Appellstruktur weder ein Matriarchat noch 

eine sonstige genuine Vertauschung der traditionellen Geschlechterrollen. Vielmehr ist das 

Gegenteil der Fall: Im Doktor Faustus wird, der Lächerlichkeit des männlichen 

Figurenpersonals zum Trotz, penetrant die Erhaltung von patriarchalen Machtstrukturen 

sowohl auf der erzähltechnischen als auch auf der Handlungsebene gefördert. Das 

Instrument hierzu ist eine durchdringende, penetrante, diverse Formen annehmende 

Misogynie, die in dieser Arbeit gemäss der neusten gendertheoretischen Forschung im Sinne 

von Kate Mannes bahnbrechendem Werk Down Girl (2017) als politisches Phänomen mit 

einer normkontrollierenden Funktion verstanden wird: 

[M]isogyny is a system that serves to enforce and police gendered norms and expectations 

to which groups of girls and women are subject under historically patriarchal orders, given 

the intersection between patriarchal forces with other systemic forms of domination and 

disadvantage, oppression and vulnerability.23 

Der Vorteil der Methode Mannes liegt dabei vor allem in der Klarheit ihres Modells, das im 

Folgenden noch detailliert erläutert werden soll, sowie in der Erkenntnis, dass das Phänomen 

Misogynie nicht auf einer individuellen Täter-Ebene verständlich wird – sozusagen als 

psychopathologischer Befund –, sondern als struktureller Mechanismus gedeutet werden 

muss. Auf der Grundlage von zwei einfachen Kategorien stellt Manne fest: Die meisten Fälle 

von Misogynie resultieren entweder daraus, dass Frauen von ihnen moralisch erwartete 

feminin-konnotierte Leistungen nicht erfüllen oder aber daraus, dass sie eine Teilhabe an 

 
21 Ebd. 2010: S. 39. 
22 Ebd. 2010: S. 40. 
23 Kate Manne: Down Girl: The Logic of Misogyny. New York 2017, hier: S. 1. 



7 

 

maskulin-konnotierten Privilegien anstreben. Für diese Normverletzungen werden sie 

bestraft, sei es von Männern oder von Frauen, die einer Überschreitung bezüglich dieser 

zwei internalisierten Kategorien kritisch entgegnen. Damit einhergehend entwickelt Manne 

den Begriff der Himpathy, wenn sie über eine Sympathielenkung zugunsten von 

privilegierten Männern und einem Sympathieverlust weg von – insbesondere aufgrund von 

‚Rasse‘ und ‚Klasse‘ – benachteiligten Frauen spricht, denen trotz ihrer Opferrolle das 

sogenannte moral spotlight entzogen wird. Anders gesagt geht es darum, dass Frauen die 

Annahme der von ihnen erwarteten Leistungen, wie Sympathie, Fürsorge, Aufmerksamkeit 

etc., oft verweigert wird. 

In der vorliegenden Arbeit soll anhand von close readings die Nutzbarkeit der Misogynie-

Analyse Mannes zum neuen Erkenntnisgewinn bezüglich literarischer Texte unter Beweis 

gestellt werden. Dabei soll erstens gezeigt werden, dass im Doktor Faustus die gesamte 

Familie Rodde sowie eine namenlose Nebenfigur (das ‚Fräulein der besten 

Gesellschaftskreise‘) normverletzende Frauenfiguren darstellen und innerhalb der Diegese 

wie auch auf der narratologischen Analyseebene entsprechend perfiden Bestrafungen 

unterliegen. Diese Figuren stehen bezeichnenderweise am Ende nicht am Grab des 

deutschen Tonsetzers. Zweitens demonstriert die Arbeit, dass insbesondere die langjährige 

Beherbergerin Leverkühns, Else Schweigestill, eine zentrale Funktion als ‚normkonforme‘ 

Frauenfigur übernimmt und darüber hinaus eine Bestrafungsfunktion gegenüber 

Normverletzerinnen zu Tage legt. Drittens wird gezeigt, dass die Faktoren ‚Rasse‘ und 

‚Klasse‘ es den aufopferungsvollsten Dienerinnen Leverkühns, Kunigunde Rosenstiel und 

Esmeralda nicht erlauben, die Sympathielenkung auf ihre Schicksale zu richten. Viertens 

wird in der Arbeit die Sympathie(Himpathy)lenkung des Romans sowie der bisherigen 

Forschung zusammenfassend reflektiert. Aus dem Misogynie-Verständnis der vorliegenden 

Arbeit folgt, dass sie in ihrer (gesellschafts-)politischen Analyse über die These Elsaghe 

hinaus geht und die Funktion der Misogynie über die antirepublikanische Tendenz hinaus 

kritisch mit dem Nationalsozialismus in Verbindung sieht. Ein Roman, der die Gründe des 

deutschen Nationalsozialismus zu erkunden versucht und dabei auffällig stark auf den 

Geschlechterrollen in der Zeit der Weimarer Republik insistiert, postuliert gleichsam eine 

Schuldzuweisung in diese Richtung – und zwar spezifisch in Richtung der umtriebigen, 

normbrüchigen Frauen. Insofern „treiben“ nicht etwa die „schwachen“ Männerfiguren „die 

Übermächtigkeit der Frauen“ „ins Profil“24, sondern umgekehrt: Die Schwäche der Männer 

 
24 Ebd. 2010: S. 40. 



8 

 

– wo sie nicht misogyne Täter sind – ist vielmehr als eine Folge der behaupteten 

unberechenbaren und wilden Sexualität der Frauenfiguren zu lesen. 

Anders gesagt ähnelt die retrospektiv im Exil konstruierte Diagnose Manns über den 

Aufstieg des Nationalsozialismus in der Weimarer Republik der von Francis Fukuyama 

formulierten Analyse 70 Jahre später: 

When a stable, shared moral horizon disappears and is replaced by a cacophony of competing 

value systems, the vast majority of people do not rejoice at their newfound freedom of choice. 

Rather, they feel an intense insecurity and alienation because they do not know who their 

true self is. This crisis of identity leads in the opposite direction from expressive 

individualism, to the search for a common identity that will rebind the individual to a social 

group and reestablish a clear moral horizon. This psychological fact lays the groundwork for 

nationalism.25 

Diese zutiefst widersprüchliche und brandaktuelle Analyse Fukuyamas, die in ihren 

Grundzügen, wie noch genauer zu zeigen sein wird, im Doktor Faustus bereits antizipiert 

wird, reduziert einerseits den Kampf von unterdrückten Gruppen für ihre Rechte auf eine 

„crisis of identity“ der Gemeinschaft und stellt zugleich die Legitimierung dieses Kampfs 

im Namen eines angeblich bereits verwirklichten Universalismus in Frage. Andererseits 

wird diese behauptete ‚Identitätspolitik‘ für ‚schuldig‘ am erneuten Aufstieg des 

Nationalismus erklärt, also am Aufkommen eines Protests gegen die (implizit als 

ungebührlich markierte) Einflusszunahme gerade dieser unterdrückten Gruppen.  

Diese Überlegungen helfen letztlich, die wichtigste Erkenntnis der vorliegenden Arbeit zu 

verdeutlichen: die Erkenntnis, dass die Misogynie als politisches Phänomen, als Lob- und 

Bestrafungsmechanismus, der Einschliessungen und Ausschliessungen begründen kann, 

verschiedene Formen annimmt und dabei die (gesellschafts-)politische Funktion erfüllt, eine 

patriarchale Gesellschaftsordnung zu erhalten und zu befördern, aber eben auch, wie 

Fukuyamas Kritik an ‚Identitätspolitik‘, der Schuldabwehr dienen kann. Sogar die 

aufmerksamsten Leser und Leserinnen tun sich, wie die Arbeit zeigen wird, bis heute schwer 

mit der Tatsache, dass Doktor Faustus ganz wesentlich auch ein Vehikel solcher Misogynie 

ist. 

 

 

 

 
25 Francis Fukuyama: Identity. Contemporary Identity Politics and the Struggle for Recognition, London 2018. 



9 

 

2. Misogynie als politisches Phänomen: Kate Mannes Down Girl (2017) 

 

Die Bedeutung von Misogynie scheint in den gängigen Wörterbuchdefinitionen allgemein 

auf der Hand zu liegen: Aus dem Griechischen misos „Hass“ und gyne „Frau“ übersetzt, 

handelt es sich buchstäblich um den Hass auf Frauen. Das Oxford Dictionary of Gender 

Studies definiert das Phänomen wie folgt: 

The contempt for or dislike of women. Practices that denigrate women are misogynistic. 

Patriarchal cultures are misogynistic in that they constrain women because they regard them 

as lesser beings than men. Cultural practices which indicate misogyny include making 

women eat after men have eaten, not allowing them access to education or resources, and 

confining them to particular spaces. Such practices are culturally unacceptable in equal 

societies.26 

Im Kern dieser gängigen Definition, die die Philosophin Kate Manne als ‚naive Konzeption‘ 

von Misogynie bezeichnet, stehen zwei Annahmen. Erstens, dass in patriarchalen Kulturen 

Frauen als minderwertige, irgendwie defizitäre Wesen im Vergleich zu Männern betrachtet 

werden. Und zweitens besagt diese Definition von Misogynie (aus der ersten Prämisse 

kausal ableitbar), dass Misogynie in patriarchalen Gesellschaften oder Kulturen eine 

emotionale und psychische Basis hat, also aus negativen Gefühlen, wie Hass, Ablehnung 

und Ekel hervorgeht, die von Männern empfunden werden und sich gegen Frauen im 

Allgemeinen richten, das heisst: gegen jegliche Frauen, nur weil sie Frauen sind. Demnach 

werden misogyne Einstellungen durch die blosse ‚Repräsentation‘ oder physische 

Gegenwart individueller Frauen oder Gruppen von Frauen hervorgerufen; es sind dann keine 

weiteren zugeschriebenen Eigenschaften oder Handlungen vonnöten, um die misogynen 

Hassempfindungen manifest werden zu lassen. 

Diese gängige Definition erachtet Manne als ungenügend und gar problematisch. 

Denn sie mache Misogynie einerseits zu einem individuellen und psychologischen Problem, 

andererseits zu einem marginalen, pathologischen Phänomen, indem sie die nur schwer 

durchschaubaren Ursachen und Gründe eines Individuums für seinen Hass, im Grunde 

Phobien, in den Vordergrund des Interesses rückt. Besonders stossend sei an dieser ‚naiven‘ 

Misogynie-Definition, dass sie das Phänomen in letzter Konsequenz epistemisch 

unzugänglich für die Betroffenen, also für Frauen, mache. „this notion of misogyny would 

be silencing for its victims.“27 Zurecht stellt sie die Frage: 

[W]hy would any given man in a typical patriarchal setting have a problem with women 
universally, or even generally, regardless of their relations? On the contrary, we would 

 
26 Gabriele Griffin: A Dictionary of Gender Studies, Online version 2017: www.oxfordreference.com. 
27 Manne 2017: S. 44. Keine Hervorhebungen im Original. 



10 

 

expect the last enlightened man to be well-pleased with some women, that is those who 

amicably serve his interests.28 

Als anschauliches Beispiel führt Manne in ihrem Buch die sogenannten Isla-Vista-killings 

an, den 2014 stattgefundenen Amoklauf des 22-jährigen Elliot Rodger, der in Santa Barbara 

scheinbar willkürlich sechs Frauen und sich selbst tötete. Aus einem hinterlassenen Manifest 

geht eindeutig hervor, dass der Attentäter es bei der Massentötung auf Frauen abgesehen 

hatte – mit der Begründung, dass diese ihm keine Aufmerksamkeit geschenkt hatten, sich 

aber stattdessen in seinen Worten für obnoxious brutes interessierten, was er den von ihm 

begehrten Frauen übel nahm. Die Bestrafung Rodgers, so Manne, betraf zwar Frauen 

allgemein, indem diese willkürlich auf geschlechtlicher Basis ausgesucht wurden, sein Hass 

hingegen richtete sich gegen bestimmte Frauen, nämlich diejenigen, die ihm etwas nicht 

gegeben hatten, was sie ihm aus seiner Sicht offenbar schuldeten: Liebe, Bewunderung oder 

Sex etwa. 

Ausgehend von diesen Überlegungen definiert Manne Misogynie als primär 

politisches Phänomen, wobei sie den Fokus von der Täter-Ebene insbesondere auf die Frage 

verschiebt, was Misogynie mit Frauen macht: 

I argue that we should think of misogyny as serving to uphold patriarchal order, understood 

as one strand among various similar systems of domination (including racisms, xenophobia, 

classism, ageism, ableism, homophobia, transphobia, and so on). Misogyny does this by 

visiting hostile or adverse social consequences on a certain (more or less circumscribed) 

class of girls or women to enforce and police social norms that are gendered either in theory 

(i.e., content) or practice (i.e., norm enforcement mechanisms).29 

In ihrer Definition geht es Manne also weder um einzelne psychisch gestörte Individuen und 

einzelne Frauenhasser noch um eine denkbare patriarchale Gesellschaft, die Frauen per se 

als minderwertig betrachtet, – im Sinne der ‚naiven Konzeption‘ von Misogynie. Im 

Zentrum steht die Verteidigung der sozialen Normen einer patriarchalen Gesellschaft. Daran 

wird auch ersichtlich, dass nicht alle Frauen gleichermassen von einer so verstandenen 

Misogynie betroffen sind, sondern Normbrecherinnen, diejenigen Frauen also, die nicht im 

Einklang mit dem Erhalt einer patriarchalen Ordnung agieren. Misogynie, so Manne, sollte 

auf ihrer allgemeinsten Ebene als das Strafverfolgungsverfahren einer patriarchalen 

Ordnung verstanden werden, der die Funktion der Kontrolle und Überwachung zukommt.30 

 Diese Definition erlaubt es Manne, den Fall eines Elliot Rodger als ein strukturelles, 

politisches Phänomen zu betrachten: als den Fall eines Mannes, der in einer Gesellschaft 

 
28 Manne 2017: S. 47. 
29 Manne 2017: S. 13. Keine Hervorhebungen im Original. 
30 Vgl. Manne 2017: S. 63. 



11 

 

aufwuchs, die ihm eine bestimmte privilegierte Position mit gewissen ‚Leistungen‘ von 

Frauen versprach. Diese Dynamik, die sie in der von ihr vor allem untersuchten weissen 

heteropatriarchalen Ordnung vorfindet, nennt sie economy of moral goods.31 Dieses Modell 

ermöglicht es einerseits viele unterschiedliche Formen ressentimentgeladenen Handelns und 

Sprechens als im Kern misogyn zu begreifen, andererseits konkrete Prognosen darüber 

anzustellen, unter welchen Bedingungen es besonders wahrscheinlich ist, dass soziale 

Kontrolle durch Misogynie ausgeübt wird. Dabei postuliert Manne, dass es bestimmte 

feminin-konnotierte Leistungen und Güter gibt, die zu geben Frauen unter patriarchalen 

Normen moralisch verpflichtet sind (hers to give). Hierzu gehören etwa die von Elliot 

Rodger antizipierten Leistungen Liebe, Sex und Bewunderung, sowie diverse soziale, 

häusliche, reproduktive und emotionale Aufgaben, die mit Pflege, Trost oder dem Haushalt 

assoziiert sind. Dem allen stellt Manne maskulin-konnotierte Vorteile und Privilegien 

gegenüber (his for the taking): Macht, Prestige, Geld, öffentliche Anerkennung, Ehre usw. 

Anhand dieser einfachen Kategorien stellt Manne fest, dass beinahe alle von ihr untersuchten 

Beispiele von Misogynie unter eine der folgenden zwei Kategorien fallen: 

1) ‚Sie‘ ist verpflichtet, feminin-konnotierte Leistungen jemand anderem, zumeist 

‚ihm‘ zu geben, der ihr sozial gleichwertig oder der insofern bessergestellt ist, als 

ihm das implizite ‚Recht‘ zukommt, die besagten sozialen Güter von ‚ihr‘ zu 

verlangen. 

2) Sie wird daran gehindert, maskulin-konnotierte Leistungen zu nehmen, insofern als 

diese, dominanten Männern vorbehalten sind und vorbehalten bleiben sollen.32 

In einer patriarchalen Ordnung existierten also bestimmte gegenderte Rollen, in welche die 

für sie jeweils vorgesehenen Mitglieder der Gesellschaft sozusagen hineinsozialisiert 

werden und für deren Erfüllung sie anerkannt werden. Für eine Frau beinhalten diese 

Rollenerwartungen das Geben diverser sozialer und emotionaler Leistungen, Erwartungen, 

die in gleicher Weise an einen Mann nicht gestellt werden. Vielmehr zielt die Sozialisierung 

des Mannes in der patriarchalen Ideologie auf das Annehmen dieser Leistungen sowie 

weitere Privilegien, die auf gesellschaftliche Macht hinauslaufen. Dass Frauen im 

Zweifelsfall nicht nur die männlich-konnotierten Privilegien, sondern auch das Annehmen 

der feminin-kodierten Leistungen verweigert wird, demonstriert Manne mit dem Begriff 

Himpathy, womit sie das Phänomen von Sympathielenkung weg von weiblichen Opfern (z. 

 
31 Vgl. Manne 2017: S. 22. 
32 Vgl. Manne 2017: S. 129-30. 



12 

 

B. von Sexualstraftaten) hin zu hyperprivilegierten männlichen Tätern bezeichnet. Als 

Geberin von weiblich-kodierten Leistungen sei es für sie aus dieser Logik heraus nicht 

erbracht, Sympathien auf sich zu lenken und im moral spotlight eines Narrativs zu stehen.33 

Die Misogynie, so Manne, unterwirft Frauen somit einer Tyrannie der Verletzbarkeit 

by pointing to any and every (supposedly) more vulnerable (supposed) person or creature in 

her vicinity to whom she might (again supposedly) do better, and requiring her to care for 

them, or else risk being judged callous, even monstrous. Meanwhile, her male counterpart 

may proceed to pursue his own “personal projects”, as the English moral philosopher 

Bernard Williams called them (1981), with relative impunity. She is, in view of this, subject 

to undue moral burdens.34 

Das Modell prognostiziert und erklärt somit auch, dass und weshalb dominante Frauen in 

der Gesellschaft besser toleriert werden, wenn sie im Interesse patriarchaler Werte handeln, 

so etwa in Mannes Beispiel konservative Politikerinnen, die ein klassisches, 

heteronormatives Familienbild vertreten.35 Das bedeutet, dass „women who are fully paid-

up members in the club of feminity are no less prone to enforce such norms, at least in certain 

contexts.“36  

Eine weitere einleuchtende Beobachtung macht Manne in diesem Zusammenhang 

mit Bezug auf das oben zitierte gängige Verständnis von Frauen als – im Vergleich zu 

Männern – ‚minderwertigen‘ Wesen. Das Problem sei nicht, dass Frauen entmenschlicht, 

dass ihnen keine Humanität zugestanden werde, sondern dass ‚weibliche‘ Humanität eben 

in subalterner Weise auf die Erfüllung ‚männlicher‘ Bedürfnisse geeicht sein müsse – und 

sanktioniert werde, wenn dies nicht oder nicht in ausreichendem Mass der Fall ist. Das zeigt 

laut Manne etwa die Argumentation Elliot Rodgers zur ‚Rechtfertigung‘ seiner Bluttat. 

Manne argumentiert: 

Women embroiled in the giver/taker dynamic […] are human givers as well as human beings. 

Her humanity may hence be held to be owed to other human beings, and her value contingent on 

her giving moral goods to them: life, love, pleasure, nurture, sustenance, and comfort, being 

some such. This helps to explain why she is often understood perfectly well to have a mind of 

her own, yet punished in brutal and inhumane ways when that mind appears to be oriented to the 

wrong things, in the wrong ways, to the wrong people – including herself and other women.37 

Bei einem Verständnis von Misogynie als politisches Phänomen wird die entmenschlichende 

These in Mannes Logik allerdings ohnehin überflüssig. Denn die psychologische Seite lässt 

sich hierbei als Ergebnis der internalisierten patriarchalen Ideologie mit den dazugehörigen 

 
33 Vgl. Manne 2017: S. 220. 
34 Manne 2017: S. 28. 
35 Vgl. Manne 2017: S. 115. 
36 Manne 2017: S. 146-7. 
37 Manne 2017: S. 22-3. 



13 

 

moralisch-sozialen Merkmalen verstehen.38 Elliot Rodgers Wut, die aus der Verweigerung 

der Frauen resultierte, ihm das zu geben, was sie ihm aus seiner Sicht ‚schuldeten‘ 

legitimierte in seiner Sicht seine Tat. Dabei kann eine solche aus der Verweigerung feminin 

konnotierter Güter erwachsende Bestrafung auch weniger gewaltsame Formen annehmen:  

Girls and women may be down-ranked or deprived relative to more or less anything that 

people typically value – material goods, social status, moral reputation, and intellectual 

credentials, among other realms of human achievement, esteem, pride, and so on. This may 

happen in numerous ways: condescending, mansplaining, moralizing, blaming, punishing, 

silencing, lampooning, satirizing, sexualizing, belittling, caricaturizing, exploiting, erasing, 

and evincing pointed indifference.39 

An dieser Stelle sei noch ein letzter, aber nicht weniger zentraler Aspekt von Mannes 

Misogynie-Analyse eingeführt: Soziale Klasse; soziopolitischer Hintergrund, Hautfarbe, 

sexuelle Orientierung oder Geschlechtsidentität sind Faktoren, die bestimmte Frauen 

verletzlicher für verschiedene Formen von Gewalt machen und zusätzlichen 

Sympathieverlust erzeugen, sobald sie eine Opferrolle beanspruchen. Als Beispiel für eine 

solche Kumulation von Diskriminierungsfaktoren, die Kimberlé Crenshaw mit dem 

eingängigen Begriff der Intersektionalität bezeichnet, nennt Manne den Fall eines weissen 

US-amerikanischen Polizisten, der gezielt mehrere Sexualstraftaten an schwarzen, 

vorbestraften Prostituierten ausübte: Dies deshalb, weil er aus Erfahrung relativ sicher sein 

konnte, dass er erstens nicht angezeigt werden würde und dass es zweitens den Frauen 

aufgrund ihrer schwachen sozialen Stellung an Glaubwürdigkeit fehle. Es zeigte sich, dass 

nach seiner Schuldigsprechung die öffentlichen Sympathien weitgehend auf seiner Seite 

blieben.40 Auf solche Verbrechen und ihre Verfolgung richteten sich die öffentliche 

Aufmerksamkeit und das Interesse weisser Feministinnen nach Manne viel zu selten. 

 Nach dieser Einführung in Kate Mannes Konzeption von Misogynie lässt sich 

festhalten, dass sie ein wesentliches Umdenken gegenüber der gängigen, auch in den Gender 

Studies verinnerlichten Definition, darstellt. Indem Manne die Funktionsweise konkreter 

Mechanismen der Viktimisierung in den Vordergrund ihrer Analyse stellt definiert sie 

Misogynie vor allem als (gesellschafts-)politisches Phänomen, das der Wahrung 

patriarchaler Normen dient. Diese Normen erzeugen eine Art Ökonomie sozialer und 

moralischer Güter, in der Frauen als Geberinnen feminin-konnotierter Leistungen 

emotionaler und sozialer Art figurieren, während Männer in der Position der Nehmer 

 
38 Vgl. Manne 2017: S. 157. Für die vollständige Argumentation Mannes, warum die ‚Humanitätsthese‘ 
irreführend ist, siehe Mannes Kapitel Humanizing Hatred: S. 133-176. 
39 Manne 2017: S. 30. 
40 Vgl. Manne 2017: S. 209f. 



14 

 

maskulin-konnotierter Privilegien in Form von Macht und Geld und anderem mehr zu stehen 

kommen. In ihrer Analyse belegt sie, dass die meisten Fälle von Misogynie aus Verletzungen 

dieser Kategorien, beziehungsweise der an sie geknüpften Rollenerwartungen hervorgehen. 

Hierbei geht es um Frauen, die entweder eine von ihnen moralisch erwartete Leistung (meist 

gegenüber einem Mann) nicht erbringen, oder aber Zugang zu maskulin-konnotierten 

Privilegien verlangen. Diese Analyse ermöglicht es Manne einerseits, den Fokus von leicht 

pathologisier- und marginalisierbaren Einzeltätern wegzusteuern, anderseits kann sie so die 

Misogynie als wenig mysteriöses, vielmehr institutionell, kommunikativ, politisch etc. 

manifestes, also als epistemologisch zugängliches Phänomen betrachten, das eine 

signifikante Erscheinungsform patriarchaler Ideologie ist. An zentraler Stelle sind dabei die 

feindlichen Reaktionen, denen Frauen unterschiedlicher sozialer Schichten ausgesetzt sind, 

sobald sie von diesen Normen abweichen.41 

„Dass in der Betrogenen Misogynie und Gynophobie in derselben ideologischen 

Formation auftreten wie im Doktor Faustus“42, etwa als „Symbiosen von Misogynie und 

Antirepublikanismus“43 à la Bachofen, zeigt Elsaghe. Was jedoch in der Forschung bislang 

fehlt, ist eine umfassende Analyse der verschiedenen Formen, die Misogynie in der 

fiktionalen Welt des Doktor Faustus annimmt – also in der Diegese eines Romans, der 

immerhin die Motivationen und Perversionen, die zu Deutschlands Untergang führten, 

darzulegen versucht. Um diese, wie die vorliegende Arbeit argumentiert, umfangreichen, 

fein abgestuften misogynen Darstellungsstrategien erkenntlich zu machen, bietet die 

Methode Kate Mannes als erste systematische, in monographischer Dimension geäusserte 

Analyse der analytischen Philosophie, eine exzellente Grundlage. Um den Fokus auf den 

aufgeführten neuen Erkenntnissen über die Erscheinungsformen der Misogynie zu behalten, 

und deren Nutzbarkeit für literarische Texte zu untersuchen, sei in dieser Arbeit darauf 

verzichtet, weitere feministische Werke als methodische Grundlage zu verwenden.  

 

3. Frauen sind nicht gleich Frauen: Zum Neuverständnis der Misogynie im 

Doktor Faustus (1947)  

 

Mit bemerkenswerter Leichtigkeit und Deutlichkeit rufe ich mir noch heute das Bild eines 

hageren gallischen Weibes zurück, auf einer Anhöhe stehend, die unsere Batterie umfuhr, 

und an deren Fuß die Reste eines zerschossenen Dorfes qualmten. ‚Ich bin die Letzte!‘ rief 

 
41 Vgl. Manne 2017: S. 21-2. 
42 Elsaghe 2010: S. 306. 
43 Ebd. 2010: S. 315. 



15 

 

sie mit tragischer Gebärde, wie sie einer deutschen Frau nicht gegeben gewesen wäre, uns 

zu. ‚Je suis la dernière!‘ Und mit gehobenen Fäusten den Fluch über unsere Köpfe hinaus 

schleudernd, wiederholte sie dreimal: ‚Méchants! Méchants! Méchants!‘  Wir sahen 

woanders hin; wir mußten siegen, und dies war das harte Handwerk des Sieges. Daß ich mich 

elend fühlte auf meinem Braunen, von bösem Husten und Gliederreißen geplagt infolge 

nassen Nächtigens unter Zeltbahn, gereichte mir zu einer gewissen Beruhigung.44 

So berichtet der Erzähler Zeitblom über seine Zeit als Soldat im Ersten Weltkrieg. Wie 

Elsaghe einräumt, wird hier „der ‚Erbfeind‘ synekdochal oder fast schon allegorisch in 

Gestalt ‚eines […] Weibes‘ repräsentiert“, wobei das nicht mehr wie etwa noch in den 

Betrachtungen eines Unpolitischen „auf eine ‚Kastration‘ oder Verharmlosung ‚des‘ Feinds 

hinauswill. Ganz im Gegenteil nimmt das ‚gallische[] Weib[]‘ hier ‚mit erhobenen 

Fäusten‘ seinerseits unheimliche und bedrohliche Züge an, wie sie für gewisse 

Frauenfiguren gerade auch des Spätwerks charakteristisch sind.“45  

Dieser Analyse ist zuzustimmen. Die Stelle des Romans demonstriert aber gerade auch, wie 

grotesk – und somit der Kritik ausgesetzt46 – eine literarisch dargestellte Umkehrung der 

Geschlechterhierarchien sein kann und unterstreicht deshalb nochmals die scheinbare 

Undurchschaubarkeit und Subtilität der die im Folgenden noch zu zeigenden Misogynie. 

Denn die Beschreibung der Begegnung einer Truppe von Soldaten mit einer ‚bedrohlichen‘, 

unbewaffneten „hageren“ Frau, zeugt zugleich von einer augenscheinlichen Umkehrung 

jeglicher Realitäten des Kriegs und seiner Machtverhältnisse, der Realitäten eines Kriegs, in 

dem Tausende von (französischen) Zivilistinnen von (deutschen) Soldaten vergewaltigt und 

ermordet wurden. Wohl aus diesem Grund sind diese Zeilen als die einzige Stelle des 

Romans zu lesen, wo tatsächlich von einer Umkehrung der Geschlechterhierarchie die Rede 

sein kann. Wie die folgenden Kapitel anhand aller zentralen Frauenfiguren des Romans 

demonstrieren, wird im Doktor Faustus grundsätzlich eine andere Dynamik wirksam. 

 

3.1 Weibliche Normverletzungen  

 

Die folgenden Unterkapitel befassen sich zunächst mit denjenigen Frauenfiguren des 

Romans, die gemäss der These der vorliegenden Arbeit, die von ihnen moralisch erwarteten 

 
44 Mann 1947/2007: S. 451. 
45 Elsaghe 2010: S. 44-5. 
46 Mann vertrat vehement die Auffassung, er als Schriftsteller sei unpolitisch. Wie noch am Text gezeigt und 

diskutiert werden soll, besteht Manns Vorgehen darin, dem Gesagten immer wieder eine harmlose 

Bedeutsamkeit zu geben. 



16 

 

feminin-konnotierten Leistungen nicht erfüllen oder maskulin-konnotiertes Verhalten an den 

Tag legen. Für diese Normverletzungen erliegen sie diversen misogynen Sanktionen. 

 

3.1.1 Clarissa Rodde: „die männliche Lüsternheit ermutigend“  

 

Zur Rekapitulation: Die erfolglose Schauspielerin Clarissa Rodde, die neben der 

Prostituierten ‚Esmeralda‘, der „Zeichnerin“47 Marie Godeau und der „Romandichterin“48 

Jeanette Scheurl zu den wenigen berufstätigen Frauenfiguren des Romans zählt, wird von 

einem ehemaligen namenlosen Liebhaber sexuell genötigt. Er droht ihr, sie mit der 

Information zu kompromittieren, dass er sie entjungfert hat, und macht sie sich so gefügig. 

Diese Nötigung führt dazu, dass der ihr „erlösende menschliche und bürgerliche Aussichten 

eröffne[nde]“49 aus Straßburg stammende Henri die Absichten einer Verlobung und somit 

ihrer ‚Rettung‘ zurücknimmt, worauf sie sich in Pfeiffering bei ihrer Mutter mit Gift das 

Leben nimmt.  

Was die Forschung bisher an dieser Nebenhandlung des Romans interessiert hat, sind 

– neben den biographischen Anspielungen auf Thomas Manns jüngere Schwester Carla50 – 

vor allem zwei Aspekte: das Faust-Motiv des „mephistophelischen Verführer[s]“51 sowie 

die deutsch-französischen Beziehungen52, die durch die Figur des willensschwachen 

elsässischen ‚Familiensöhnchens‘ Henri thematisiert werden. Was an diesen 

Schwerpunktsetzungen auffällt, ist einerseits die völlige Abwesenheit der ‚weiblichen‘ 

Perspektive, andererseits und damit zusammenhängend die weitgehende Ausblendung der 

‚männlichen‘ Schuld am Tod Clarissas; so wird diese Schuld gleichsam zu einem 

Intertextualitätsphänomen recodiert, auf das Mythische, Typische bzw. auf das Nationale 

verschoben, kurzum, die der Clarissa-Handlung inhärente geschlechtsspezifische 

Gewaltförmigkeit rückt in den Hintergrund. Oder nochmals anders ausgedrückt: Bestimmte 

den Text grundierende fragwürdige Suggestionen werden bis in die neueste Forschung 

einfach übernommen oder jedenfalls nicht hinterfragt: So ist es im Roman beispielsweise 

 
47 Mann 1947/2007: S. 608. 
48 Ebd. 1947/2007: S. 294. 
49 Ebd. 1947/2007: S. 552. 
50 Thomas Manns Schwester Carla folgte einer Schauspielerinnenkarriere und nahm sich nach einer 

Liebesenttäuschung in der Wohnung ihrer Mutter mit Gift das Leben. Vgl. Hermann Kurzke: Thomas Mann: 

Das Leben als Kunstwerk. Frankfurt am Main 1999: S. 69; Friedrich Wambsganz: Thomas Manns Doktor 

Faustus. Das fehlgeleitete deutsche Genie 2002: S. 86. 
51 Wambsganz 2002: S. 87; Eckart Goebel: Esmeralda: Deutsch-französische Verhältnisse in Thomas Manns 

„Doktor Faustus“ 2015: S. 197f. 
52 Vgl. Goebel 2015: 197f.; Wambsganz 2002: S. 87. 



17 

 

kein spezifisches männliches Subjekt, sondern eine anonyme „Karikatur des Teufels“53, die 

die „Spröde“ „im Weinrausch“54 entjungfert, und es ist nicht das männliche Individuum 

Henri, sondern ‚der Franzose‘ schlechthin beziehungsweise ein „Vertreter einer moralisch 

zurückgebliebenen Klasse“55, der den bürgerlichen Retter verkörpert, sich dann aber als 

„mattes Familiensöhnchen“56 entpuppt. Als ausgesprochen problematisch erweisen sich 

auch die Versuche, die ‚unangenehmen‘ Stellen des Texts mit Thomas Manns eigener 

Biografie zu begründen. Das tut etwa Eckart Goebel noch in seiner Publikation aus dem Jahr 

2015, indem er die höchst widersprüchliche Aussage Zeitbloms, der Selbstmord sei eine „im 

Grunde nicht zu tadelnde[]  Schreckenstat“57 kurzerhand als „späte und bewegende Abbitte 

Thomas Manns an die tote Schwester“58 deutet. Derart einseitige und simplizistische 

biografische Analysen verharmlosen, ja verschweigen die Tatsache, dass Clarissa Rodde 

innerhalb der Diegese zum Opfer misogyner Gewalt wird, die zu ihrem Tod führt. Die 

Mechanismen dieser Gewalt verweisen auf patriarchale Strukturen, auf die Kontroll- und 

Sanktionierungsfunktion des sozialen Phänomens der Misogynie – und nicht einfach auf 

eine Anekdote aus dem Leben des empirischen Autors. 

Tatsächlich reichen die Spuren der obigen Aussage Zeitbloms bis zur Einführung der 

Figur Clarissas zurück: Dass Clarissa Rodde sich mit dem Gift das Leben nehmen wird, das 

sie in der Höhlung eines totenkopfförmigen bronzenen Briefbeschwerers aufbewahrt, wird 

den Leserinnen und Lesern direkt bei ihrem ersten Auftritt im Roman verraten.59 Das 

vorgreifende, geradezu brechtianische, also die Spannung und Tragik eindämmende 

Erzählen begründet der Erzähler Zeitblom in Aussagen wie der Folgenden: 

Dies ist kein Roman, bei dessen Komposition der Autor die Herzen seiner Personagen dem 

Leser indirekt, durch szenische Darstellung erschließt. Als biographischer Erzähler steht es 

mir durchaus zu, die Dinge unmittelbar bei Namen zu nennen und einfach seelische 

Tatsachen zu konstatieren, welche auf die von mir darzustellende Lebenshandlung von 

Einfluß gewesen sind.60 

Bedenkt man jedoch, dass Zeitblom nicht etwa mit derselben Unmittelbarkeit das Schicksal 

von Ines Institoris und Rudi Schwerdtfeger verdeutlicht, dass er nicht nur bei der Einführung 

dieser Figuren, sondern bis zum Mord an Schwerdtfeger mit schlichten Andeutungen von 

 
53 Goebel 2015: S. 200. 
54 Mann 1947/2007: S. 552. 
55 Goebel 2015: S. 205. 
56 Mann 1947/2007: S. 557. 
57 Ebd. 1947/2007: S. 550. 
58 Goebel 2015: 205. 
59 Mann 1947/2007: S. 287. 
60 Ebd. 1947/2007: S. 430. 



18 

 

„einer tragischen Tat“61 spricht, und die Leserinnen bzw. Leser erst über dreihundertfünfzig 

Seiten später, gegen Ende des Romans, den Schuss in der Straßenbahn quasi ‚miterleben‘ – 

bedenkt man all das, so ergibt sich doch ein anderes, wohl kalkuliertes Bild der 

Sympathielenkung, und dies nicht zuletzt zugunsten des Mordopfers Schwerdtfeger, wie an 

anderer Stelle der Arbeit noch diskutiert werden soll. Denn der Spannungseffekt der raunend 

angekündigten, aber erst nach langem foreshadowing erzählten ‚tragischen Tat‘, – und 

überhaupt die dem ästhetischen Grundbegriff ‚Tragik‘ inhärente, durch eine unverschuldete 

hamartia erzeugte Ausweglosigkeit – der Nimbus dieser Inszenierungsstrategien bleibt 

durch dieses erzählerische Arrangement Schwerdtfeger vorbehalten. Die Schicksale von 

Ines und Clarissa dagegen sind immer schon mehr oder weniger explizit vorgezeichnet und 

vorweggenommen und werden somit nachgerade banalisiert, dem Bereich des im Wortsinn 

Tragischen enthoben. Oder anders gesagt: Dass der „nicht zu tadelnde“ Selbstmord von 

Clarissa nicht als tragische Überraschung, sondern vielmehr als „eine seelische Tatsache“ 

präsentiert wird, lädt die Leserinnen und Leser psychologisch dazu ein, ihr Handeln 

gesamthaft unter der Prämisse dieses Outcomes zu beurteilen. Der totenkopfförmige 

bronzene Briefbeschwerer mit dem Gift sowie Clarissas sonstige „Neigung zum Skurril-

Makabren“ fungieren in gewisser Weise als Symbole ihrer Demütigung: das, was einst „die 

ihr huldigende Herrenwelt [belustigte]“62, stellt nach der sexuellen Nötigung einen Ausweg 

in Form des konkreten Selbstmords dar.  

 Was das Schicksal Clarissas nach Zeitbloms Einschätzung verursacht, sei der Mangel 

an Talent: „es fehle ihr an der primitiven Grundlage alles dramatischen Künstlertums“63. 

Dieser Mangel führe dazu, dass sie kompensatorisch „Bühne und Leben nicht wohl 

auseinander“ zu halten weiss: 

Der leiblich-persönliche Charakter dieser Kunst verführte sie zu einer Aufmachung ihrer 

zivilen Person mit Gesichtskosmetik, gepolsterten Frisuren und über-dekorativen Hüten, - 

einer völlig unnötigen und mißverständlichen Selbstinszenierung, die auf den 

freundschaftlich Empfindenden peinlich, auf den Bürger herausfordernd und auf die 

männliche Lüsternheit ermutigend wirkte, – ganz irrtümlich und gegen jede Absicht; denn 

Clarissa war das spöttisch-abweisendste, kühlste, keuscheste, nobelste Geschöpf, – mochte 

auch dieser Harnisch ironischen Hochmuts ein Schutzgebilde sein gegen Begehrungen ihrer 

Weiblichkeit, die sie nun doch wieder zur rechten Schwester Inessens Institoris, der 

Geliebten – oder ci devant-Geliebten Rudi Schwerdtfegers machten.64 

 
61 Ebd. 1947/2007: S. 287. 
62 Ebd. 1947/2007: S. 287. 
63 Ebd. 1947/2007: S. 415. 
64 Ebd. 1947/2007: S. 551. 



19 

 

Was Goebel hier irritierenderweise schlicht eine „scharfsinnige Beobachtung im 

Lebensabriß [1930] und im Roman“65 nennt, ist in Wirklichkeit ein klassischer Fall von 

victim blaming: eine Täter-Opfer-Umkehr, welche die Schuld an einem Missstand oder 

Verbrechen bei dessen Opfer selbst lokalisiert, in diesem Fall bei Clarissa aufgrund ihrer 

„mißverständlichen Selbstinszenierung“, die zu einem scheinbar ‚natürlichen Verlust der 

Hemmungen‘ bei den Männern führe, also die Übergriffe geradezu „herausforder[e]“ oder 

„ermutig[e]“. Äusserst fragwürdig ist dabei die ‚Gewissheit‘ Zeitbloms, was Clarissas 

„Absicht[en]“, was also ihre Keuschheit und ihre „Begehrungen der Weiblichkeit“ betrifft: 

Das beginnt schon damit, dass diese Gewissheit nur vermeintlich ratifiziert ist durch seinen 

privilegierten Beobachterstatus als Familienfreund, während er doch Clarissa zwischen dem 

Beginn ihrer Theaterkarriere und ihrem Tod nicht einmal sieht. Dabei unterstreicht seine 

abwechselnde Betonung ihrer Sexualität, („ihre Erfolge mehr persönlicher, das heißt: 

erotischer, als künstlerischer Natur“66) und ihrer Jungfräulichkeit eine Vorstellung, dass sie 

mit den Männern spiele, das Theatralische also auch auf diesen Bereich ihres Lebens 

ausweite, und, so die Suggestion, die unvermeidlichen Konsequenzen solch ‚sexuell 

konnotierter Spielerei‘ nicht verstehe oder eben fahrlässig in Kauf nehme.  

Die Ambivalenz in der Schilderung Clarissas reicht dabei bis auf die grammatische 

Ebene: Ob die oben zitierten „Begehrungen ihrer Weiblichkeit“ sich auf ihre ‚übertriebene 

Libido‘ beziehen und somit als genitivus subiectivus zu lesen sind, oder aber im Sinne eines 

genitivus obiectivus, das Begehren „der Herrenwelt“ sich auf ihre ‚Weiblichkeit‘ richtet, 

lässt der Text offen. Diese Genitivambivalenz hat die bisherige Forschung jedoch entweder 

ignoriert, oder sie hat sich schlicht für die erste Lesart entschieden, ohne diese bis zur letzten 

Konsequenz zu reflektieren. Ein Beispiel dafür bieten folgende Ausführungen Thomas 

Klugkists: 

Was insbesondere Ines und Clarissa miteinander verbindet, sie zu individuellen Variationen 

eines einzigen Themas macht, ist ihre gemeinsame Opposition gegen die historisch 

wachsenden dionysischen Kräfte, der aussichtslose Versuch, sie in einer apollinischen 

Scheinwelt einzudämmen: mit dem unvermeidlichen Ergebnis, sie erst durch diese 

Unterdrückung ganz zu entfesseln.67 

In Klugkists Analyse führen dann die „Begehrungen ihrer Weiblichkeit“ (genitivus 

subiectivus) „mitsamt ihrer resultierenden Todessehnsucht“ dazu, dass „die überaus 

‚gespannte‘ Clarissa in einem unbedachten Moment ihre lang bewährte Fähigkeit, sich den 

 
65 Goebel 2015: S. 199. 
66 Mann 1947/2007: S. 504. 
67 Klugkist 2000: S. 223-4. 



20 

 

Verlockungen ihrer alles andere als künstlerischen, nämlich erotischen Erfolge zu entziehen 

[verliert].“68  

Dieser ‚unbedachte Moment‘ soll nun der ungewollte One-Night-Stand mit dem mit 

einem „pseudo-dämonische[n] Spitzbart“ ausgestatteten namenlosen „Kriminal-

Verteidiger“, sein, den Clarissa selbst für nicht „würdig“ als „Bezwinger ihrer Magdschaft“69 

erachtet: 

[s]einer Routine erlag eines Abends nach dem Spiel, wahrscheinlich im Weinrausch, die 

stachlichte, im Grunde aber unerfahrene und Spröde, – zu ihrem größten Zorn, ihrer 

stürmischen Selbstverachtung; denn der Verführer hatte ihre Sinne zwar einen Augenblick 

hinzunehmen gewußt, aber sie empfand nichts für ihn außer Haß, den sein Triumph ihr 

erregte, und der eine gewisse Verwunderung ihres Herzens einschloß darüber, daß er sie, 

Clarissa Rodde, zu Falle zu bringen verstanden hatte. Durchaus, und mit Hohn dazu, 

verweigerte sie sich seitdem seiner Begierde, – in Ängsten nur immer, er möchte unter die 

Leute bringen, daß sie seine Geliebte gewesen, womit, als Druckmittel, der Mensch ihr 

damals schon drohte.70 

Dass der Geschlechtsakt als eine Falle bezeichnet wird, sie unter dem Einfluss von Alkohol 

handelt und unter Zorn, stürmischer Selbstverachtung und Angstzuständen leidet und dabei 

noch Haß und Hohn für ‚den Liebhaber‘ empfindet sowie eine Erpressung befürchtet, zeugt 

unmissverständlich davon, dass sie die Nacht mit ihm als eine Gewalttat empfindet. In 

diesem Sinne ist die sexuelle Begegnung nachgerade als Bestrafung für Clarissas eigenes 

Handeln lesbar: Ihre Selbstinszenierung und das kokette Spiel mit den Männern führen in 

der Logik der Diegese dazu, dass sie ihre eigene Sexualität nicht unter Kontrolle hat (oder 

aber ‚zu gut‘ unter Kontrolle hat und kokett als Mittel der Verführung einsetzt) und es so mit 

dem ihr widerwärtigsten Mann ‚einfach passieren‘ kann.  

Das alles ignoriert neben Klugkist auch Goebel, wenn er behauptet, Clarissa werde 

„für die diabolische Verführung anfällig“71, nachdem ihr ‚der Durchbruch‘ in der 

Theaterwelt misslinge. Dabei erkennt er „eine spiegelnde Parallele“72 zum faustischen 

Schicksal Adrian Leverkühns, der ebenfalls vor Esmeralda kein Weib ‚berührt‘ hatte, 

woraufhin sein einmaliges erotisches Erlebnis dann zu einer fatalen Lebenswende führte. 

Tatsächlich ist es durchaus plausibel, eine homologe Gestaltung der beiden 

Figurenentwicklungen zu konstatieren. Goebel versäumt es aber, sich kritisch mit den 

wesentlichen Unterschieden zwischen diesen Konstellationen auseinander zu setzen. Denn 

 
68 Ebd. 2000: S. 225. 
69 Mann 1947/2007: S. 552 
70 Ebd. 1947/2007: S. 552. Keine Hervorhebung im Original. 
71 Goebel 2015: S. 199. 
72 Ebd. 2015: S. 201. 



21 

 

Leverkühn hat Sex mit einer Prostituierten und wird dadurch ‚nobilitiert‘, Clarissa hat 

widerwillig, eigentlich ohne consent, einen One-Night-Stand mit einem Mann, vor dem sie 

sich ekelt und der sie daraufhin erpresst und in den Selbstmord treibt. Als weitaus 

zutreffendere Parallele liesse sich in diesem Fall der von Kate Manne erwähnte US-

amerikanische Polizist nennen, der aufgrund der schwachen Rechtslage und des opferseitig 

supplierbaren Glaubwürdigkeitsdefizits schwarze Prostituierte vergewaltigte, denn genau so 

handelt der rechtskundige „Lump“73, der exakt weiss, er muss nur die Gerüchte über die 

Affäre in die Wege leiten, und Clarissas Ruf ist zerstört, was er dann auch tatsächlich mit 

einem anonymen Brief an Henris Familie erreicht.  

Bemerkenswerterweise wird Clarissa genau an dieser Stelle des Romans nicht nur 

sexuell erpresst, wie es der Text ausdrückt, sie wird sexuell genötigt, sogar vergewaltigt: 

Henris Angehörige, Henri selbst würden von seinem Verhältnis zu ihr erfahren, wenn sie 

ihm nicht neuerdings zu Willen war. […]  Er machte gar kein Hehl daraus, daß sie, indem 

sie sich ihm jetzt überließ, nur für den Augenblick, nur fürs Nächste Ruhe gewann, die Reise 

nach Straßburg, die Verlobung erkaufte. Freigeben würde er sie nie, sie immer wieder, nach 

seinem Belieben, anhalten, sich ihm für sein Schweigen erkenntlich zu erweisen, das er 

brechen würde, sobald sie sich der Erkenntlichkeit weigerte. 74 

Während Klugkist die Vergewaltigung durchaus erkennt oder zumindest den Begriff 

verwendet, scheint er ihn so stark mit metaphysischer Bedeutsamkeit aufzuladen, dass für 

ihn ‚Trieb‘ und Vergewaltigung eins werden: Clarissa füge sich, „um Zeit zu gewinnen, noch 

einmal dem Erpresser, öffnet ihm die Grenzen ihres Leibes und erträgt noch einmal die 

Vergewaltigung ihres Körpers, nur um ihn dann […] desto entschiedener allem Leiden in 

der Vielheit zu entziehen.“75 So gewinnt sie im Tod „endlich Freiheit von aller 

Entwürdigung durch den Trieb“76. Diese Analyse hypostasiert abermals den unpersönlichen, 

höchstens wieder auf das Opfer Clarissa bezogenen, ‚Trieb‘, die dionysischen Kräfte und 

deren ‚Entfesselung‘ – gerade auch beim eigentlichen Opfer – zu den Schuldigen für den 

Selbstmord. Dabei trifft hier (genauso wie im Fall der Senatorin, wie noch zu zeigen sein 

wird) zu, dass Clarissa weder Gerechtigkeit noch Rache plant, sie versucht nicht ‚die Augen 

der Welt zu zerstören‘, wie Manne Erik Eriksons These über die Scham zitiert.77 Stattdessen 

richtet sich die destruktive Kraft der misogynen Beschämung gemäss Mannes Definition 

gegen sich selbst: 

 
73 Mann 1947/2007: S. 554. 
74 Ebd. 1947/2007: S. 554-5. 
75 Klugkist 2000: S. 226. 
76 Ebd. 2000: S. 226. 
77 Manne 2017: S. 120f. 



22 

 

For, the shame felt by the victims of misogyny (among other forms of oppression) seems to 

me to differ in precisely this dimension from that of at least the most entitled perpetrators. 

The former is the ordinary shame of those who weren’t counting on not being made to feel 

it (or at least, not via this form of humiliation). And it will tend to manifest itself in a 

disposition to try to hide or flee from exposure, rather than wanting to “destroy the eyes” of 

others. It is the latter, entitled sense of shame that results in such proclivities for destruction. 

And it will often be provoked by the prospect or advent of social humiliation.78 

Vor dem Hintergrund dieser Erkenntnisse scheint es fragwürdig Clarissa Rodde eine 

‚dominante‘ Frauenfigur zu nennen oder sie in ein entsprechendes Paradigma einzuordnen. 

Tatsächlich ist im Roman eine andere Dynamik wirksam: Sie passt sich der moralisch 

erwarteten Rolle einer Geberin feminin-konnotierter Leistungen nicht an und zeigt eine 

gewisse Stärke in ihrem offenen Trotz gegen diese, wodurch ihr Handeln in einen männlich-

konnotierten Verhaltensbereich übergeht. Die daraufhin wirksam werdenden subtilen 

Bestrafungsmechanismen reichen über die bereits genannten hinaus und zeigen sich etwa 

darin, dass die an Schwerdtfeger gesprochenen „Imperative[] und Dressurinterjektionen“79 

„Rudolf, hopp!“ „Na hopp!“80 in „der frechen Grausamkeit dieses und jenes Spielleiters“ als 

„Tempo, Tempo!“81 widerhallen oder in ihrer Infantilisierung, wenn die Kritik des Mentors 

bei ihr zu einer „Tränenkrise“ und „Verzweiflungsausbrüche[n]“ führt. In dieser 

Nebenhandlung mit Zeitblom, dem namenlosen Verführer und Henri müsste vielmehr von 

dominanten Männerfiguren die Rede sein, die verschiedene Formen misogyner Gewalt 

ausüben. 

 

3.1.2 Ines Institoris’ „Affenliebe“: Eine verteufelte Figur 

 

Für die von Elsaghe beobachtete Vertauschung der Geschlechterrollen im Doktor Faustus 

gibt die Figur von Ines Institoris (ehem. Rodde) ein zentrales Beispiel ab. Oder genauer: Sie 

ist ein Beispiel dafür, wie eine Frau „[d]ie Position eines Mannes usurpiert“82. In einem ihrer 

Gedichte nämlich versetzt „sie ihr ‚lyrisches Ich‘ ganz explizit an die Stelle eines ‚Manns‘“ 

und „[phantasiert] in einer ziemlich durchsichtigen Schachtsymbolik […] diesen Mann als 

Penetrator der (grammatisch) weiblichen Seele“.83 Auch „verhält sich [Ines] ganz genau wie 

die Isolde der Oper beziehungsweise des höfischen Romans“, die in einer der 

Abendgesellschaften auszugsweise von der Sopranistin Tanja Orlanda vorgeführt wird, denn 

 
78 Ebd. 2017: S. 121. 
79 Elsaghe 2010: S. 41. 
80 Mann 1947/2007: S. 423. 
81 Ebd. 1947/2007: S. 503. 
82 Elsaghe 2010: S. 32. 
83 Ebd. 2010: S. 32. 



23 

 

sie „wendet sich ja ihrerseits, kaum daß sie mit Institoris zum „Pärchen“ bestimmt ist, „sofort 

einem anderen“ zu.“84 Als weitere Beweise für ihre ‚weibliche‘ Dominanz nennt Elsaghe die 

„wiederholte[n] Epithet[a]“ bezüglich der Körpergrösse des Ehemanns Helmut Institoris 

sowie die Tatsache, dass Ines aufgrund der „von niemande[m] hoch veranschlagten 

Liebkosungen ihres Gatten“85 ihre Kinder „abgewandten Gesichtes von ihm empf[ängt]“86 

und ihrem Liebhaber Schwerdtfeger letztlich mit einer „[p]halli[schen] Faustfeuerwaffe“87 

„[s]exualsymbolisch[] [d]eutbar[] […] beinahe buchstäblich ‚ins Auge‘“88 schiesst. Diese 

Analyse vernachlässigt jedoch zentrale Aspekte der Figur: Gerade, weil Ines mit ihrer 

sexuellen Unkonventionalität eine männliche Position usurpiert, nach Kate Manne 

gesprochen also in einen männlichen Verhaltensbereich eindringt und es dabei oder 

deswegen versäumt, feminin-konnotierte Leistungen zu erbringen, vor allem eine gute 

Mutter für ihre Kinder zu sein, gerade deshalb also gehört es auch zur Logik der Diegese, 

dass sie in misogyner Weise ‚bestraft‘ wird.  

 Dass dabei der von Elsaghe postulierte Tausch der Geschlechterrollen ohne die 

geschichtsphilosophische Vorlage Bachofens nicht unproblematisch ist, demonstriert die 

von Elsaghe ebenfalls als Indiz ‚weiblicher‘ Dominanz zitierte Selbstaussage 

Schwerdtfegers, in der er „sich“ und „seinen „Körper““ bewußt als „Opfer“89 der verkehrten 

Geschlechterrollen wahrnimmt und dies Adrian Leverkühn gegenüber äussert: 

Es habe sein Mißliches, ja Degradierendes, wenn die Leidenschaft, eine geradezu 

verzweifelte Leidenschaft, auf Seiten der Frau sei, während der Mann nur Kavalierspflichten 

erfülle. Es verkehre irgendwie das Besitzverhältnis und führe zu einem unerfreulichen 

Übergewicht der Frau in der Liebe, so, daß er sagen müsse, Ines gehe mit seiner Person, 

seinem Körper um, wie eigentlich und richtigerweise der Mann umgehe mit dem einer 

Frau.90 

Diese Zeilen bringen in gewisser Weise die gesamte Problematik der (misogynen) 

Geschlechterverhältnisse des Romans zum Ausdruck. Zwar wird hier eine Verkehrung der 

Geschlechterrollen beklagt, wie Elsaghe konstatiert, aber behauptet wird zugleich auch ganz 

eindeutig der Gedanke eines ‚korrekten‘ Besitzverhältnisses: Die Frau als Besitz des 

Mannes, als Objekt des Begehrens, als passive ‚Quelle‘ von Liebe und Sex – ohne dabei 

eigene Bedürfnisse auszudrücken zu dürfen, wie es Ines tut. Ähnlich wie der incel-

 
84 Ebd. 2010: S. 37-8. 
85 Mann 1947/2007: S. 482. 
86 Ebd. 1947/2007: S. 480; Vgl. Elsaghe 2014: S. 41. 
87 Elsaghe 2010: S. 298-9. 
88 Ebd. 2010: S. 298. 
89 Ebd. 2010: S. 31. 
90 Mann 1947/2007: S. 509. Keine Hervorhebung im Original. 



24 

 

Amokläufer Elliot Rodger äussert Schwerdtfeger hier sein ‚Recht‘, als Mann bestimmte 

Leistungen von einer Frau entgegenzunehmen, ihren Körper als seinen Besitz zu verstehen 

und dabei das ‚richtige‘ Mass an ‚Leidenschaft‘ zu determinieren. Die bisherige Forschung 

verkennt diese misogyne Dynamik in den vertauschten Geschlechterrollen und nimmt 

Schwerdtfeger, der im Unterschied zu Ines die narrative Deutungshoheit über das Verhältnis 

hat, unkritisch beim Wort.  

 Unbeachtet bleiben von der Forschung aus dieser Verkennung folgend denn auch die 

misogynen Bestrafungsmechanismen, die Ines erleidet, wie etwa, ihrer Mutter gleich, der 

rapide Verfall ihrer Schönheit: 

Sie war es, die, indem sie zugleich die exemplarische Hausfrau und Mutter abgab, das 

Verhältnis dirigierte, manipulierte und verschleierte, ein tägliches Kunststück und ein 

Doppelleben, das natürlich an ihren Nerven zehrte und zu ihrer höchsten Angst die prekäre 

Lieblichkeit ihrer Erscheinung bedrohte, – zum Beispiel, indem es die beiden Falten an der 

Nasenwurzel, zwischen ihren blonden Brauen, auf eine gewisse maniakalische Weise 

vertiefte.91 

Die tiefen „maniakalischen“ Falten zwischen ihren Brauen erinnern im Kontext eines 

Faustromans unmittelbar an ein verzerrtes Teufelsgesicht, und das nicht zufällig. Auch sonst 

trägt die Figur von Ines Institoris (wie der namenlose Vergewaltiger ihrer Schwester) Züge 

des Teufels, gerade in Bezug auf ihre Mutterschaft. So schreibt Zeitblom: „Auch verübelte 

ich der Ines die rücksichtslose Gleichgültigkeit gegen ihre Kinder, die sie mit der Hingabe 

an diesen Unfug [Morphium] bewies, und die denn auch alle Affenliebe zu den weißen 

Luxusgeschöpfen als Lüge enthüllte.“92 Dass nach Hartmut Böhme in der Historia von D. 

Johann Fausten (1587) „der Affe von allen Tiergestalten am häufigsten vorkommt – als 

dämonisches Tier, als Figur des Teufels und als redensartliche Wendung“93 und dass die 

Redensart „to have a monkey on one’s back“ auch „drogenabhängig sein“, abhängig vom 

„Bösen“94 bedeutet, hat die Forschung dennoch nicht dazu veranlasst, den Bogen zur 

Affenliebe der ihrerseits drogensüchtigen Ines zu schlagen. Dabei fungiert gerade die Figur 

des Affen in der Tradition als „hemmungslos Fressende[r] und Völlende[r]“95, mit Hang zur 

„obszöne[n] Sexualität“96, und  

so kann es im Faust-Buch nicht ausbleiben, daß der Teufel dem Faust, als zeitgemäße Form 

des hexenhaften „succubus“ und als frühe Form von Cybersex, eine Endlos-Reihe von 

 
91 Ebd. 1947/2007: S. 481. 
92 Ebd. 1947/2007: S. 561. 
93 Hartmut Böhme: Der Affe und die Magie in der „Historia von D. Johann Fausten“. In: (Hrsg. Werner Höcke) 

Thomas Mann Doktor Faustus 1947-1997. 2004, S. 109-144, hier S. 109. 
94 Ebd. 2004: S. 112. 
95 Ebd. 2004: S. 119. 
96 Ebd. 2004: S. 120. 



25 

 

Liebhaberinnen „alle Tag und Nacht“ unterschiebt, die ihn im Bann des Affen, d.h. in einer 

Art Zwangs-Promiskuität halten[…].97 

So gesehen stünde denn auch Schwerdtfeger „im Bann des Affen“ (und jenseits aller 

Eigenverantwortung), wenn er Adrian Leverkühn gegenüber zum Ausdruck bringt, „er habe 

gerade genug an ihr [Ines], übrigens auch genug von ihr und ihrer Umklammerung“98 und 

dennoch nicht von ihr ‚loskommt‘, bis ihn Leverkühn in seinem Namen zu Marie Godeau 

sendet und Schwerdtfeger so endlich die Partnerin wechseln kann. 

 Auch sonst wimmelt es im Text bei genauem Hinsehen von Verweisen auf eine 

Verteufelung von Ines Institoris, so etwa die Parallelen zum mit dem Teufel in noch viel 

engerer Verbindung stehenden Romanfigur, Adrian Leverkühn. Nicht nur weiss der sich 

sonst für gesellschaftliches Leben wenig interessierende Leverkühn einerseits 

unerklärlicherweise bereits von Beginn der Affäre an, dass die Reaktion von Ines am Ende 

dieser Beziehung bedrohlich ausfallen wird, Leverkühn und Ines teilen zudem die teuflische 

Kälte ihres Lächelns Zeitblom gegenüber:  

Es war bei dieser Gelegenheit, daß ich einem Blick seiner Augen begegnete, den ich früher 

nicht an ihm gekannt hatte […]. Dieser Blick, der ihm nun eigentümlich blieb, wenn man 

ihn auch nicht oft, nur von Zeit zu Zeit und manchmal ohne jeden besonderen Anlaß zu 

erfahren hatte, war in der Tat etwas Neues: stumm, verschleiert, distanzierend bis zum 

Beleidigenden, dabei sinnend und von kalter Traurigkeit, endete er mit einem nicht 

unfreundlichen, aber doch spöttischen Lächeln des verschlossenen Mundes und jenem Sich-

anwenden, das nun wieder zu den altvertrauten Begegnungen gehörte.99  

So Zeitblom über Leverkühns verändertes Wesen nach dem Bordellbesuch. An anderer 

Stelle berichtet er von Ines: „eine gewisse boshafte Genugtuung […] etwas wie 

Schadenfreude, die sich in einem gelegentlichen enigmatischen Lächeln verriet“100, „einem 

Lächeln das mich an in seiner vertrackten und spitzbübischen Bosheit an das frühere 

erinnerte“101. Das kalte Lächeln kann dabei als etwas wie eine Vorstufe des „satanisch-

höhnische[n] Gelächters“102 verstanden werden: „[G]erade im höllischen Gelächter 

[werden] das Wesen der Hölle und die Logik des Bösen sichtbar und beschreibbar […], 

obwohl sich die Hölle dem sprachlichen Ausdruck entzieht.“103 Nach Röcke „verweist [das 

satanische Gelächter] auf einen Abbruch jeglicher Form von Vergesellschaftung, auf Kälte 

 
97 Ebd. 2004: S. 121. 
98 Mann 1947/2007: S. 509. 
99 Ebd. 1947/2007: S. 237. 
100 Ebd. 1947/2007: S. 487. 
101 Ebd. 1947/2007: S. 561. 
102 Werner Röcke: Teufelsgelächter. Inszenierungen des Bösen und des Lachens in der „Historia von D. Johann 

Fausten“ (1587) und in Thomas Manns „Doktor Faustus“. In: Werner Röcke (Hrsg.): Thomas Mann. Doktor 

Faustus 1947-1997, 2004. S. 187-206, hier S. 191. 
103 Ebd. 2004: S. 187. 



26 

 

und Isolation, Zynismus und Negation jeder menschlichen Zuwendung.“104 Genau diese 

Isolation und Marginalisierung trifft neben Leverkühn auch Ines, was sich etwa in dem oben 

zitierten Verhalten festmachen lässt. Dass dazu der Name ihres Mannes, Institoris, 

ausgerechnet auf den Inquisitor und Autor des Hexenhammers105 Henricus Institoris 

zurückzuführen ist, lässt keine Zweifel mehr zu, wie die Figur Ines zu verstehen ist: Als eine 

Hexe und Succubus. Dabei entpuppen sich denn auch die Vorträge des Gelehrten Schleppfuß 

aus der Jugend Leverkühns und Zeitbloms als blosse Mittel zum Zweck: 

Es galt aber der Begehrlichkeit des Fleisches im allgemeinen, die mit dem Weibe in eins zu 

setzen war, so daß auch die Fleischlichkeit des Mannes aufs Konto des Weibes kam. Daher 

das Wort: „Ich fand das Weib bitterer als den Tod, und selbst ein gutes Weib ist unterlegen 

der Begehrlichkeit des Fleisches.“ Man hätte fragen können: Der gute Mann etwa nicht? Und 

der heilige Mann etwa nicht ganz besonders? Ja, aber das war das Werk des Weibes, als 

welche die Repräsentantin sämtlicher Fleischlichkeit auf Erden war. Das Geschlecht war ihre 

Domäne, und wie hätte sie also, die Femina hieß, was teils von fides, teils von minus, von 

minderem Glauben kam, nicht mit den unflätigen Geistern, die diesen Raum bevölkerten, 

auf schlimm vertrautem Fuße zu stehen, des Umgangs mit ihnen, der Hexerei, nicht ganz 

besonders verdächtig sein sollen?106 

Was hier noch mit augenscheinlicher Skepsis und einer gewissen komisierenden Distanz 

dargelegt wird, tritt in der Figur der übersexualisierten, lüsternen, mit Teufelsmerkmalen 

ausgestatteten Ines ganz konkret zum Vorschein: „Das Weib ist unterlegen der 

Begehrlichkeit ihres Fleisches.“ Tatsächlich tritt in Schleppfuß’ Vorlesungen  denn auch ein 

einschlägiges Beispiel eines „Jüngling[s] jener Epoche“ auf: „[G]anz ohne eigenes 

Verschulden, durch weibliche Hexerei hatte sie ihn getroffen, und schlechthin tragisch war 

das Mittel gewesen, durch das er ihrer wieder ledig geworden war“.107 Die in einer 

ausserehelichen Affäre ihre Sexualität auslebende Ines wird hier also auf perfide Weise 

verteufelt, indem sie in der Diegese in eine äusserst frauenfeindliche Tradition von Hexen 

und Succubi eingebunden wird. Dabei erhält sie nicht wie Leverkühn, der mit dem Teufel 

paktiert haben soll (indem er mit einer Prostituierten schläft!) ‚nobilitierende benefits‘ oder 

einen christushaften Habitus108, sie „entwürdigt[]“109 sich schlicht als Junkie-Mutter.  

 Dass schliesslich die Sexualität im Allgemeinen und die bürgerliche Ehe in diesem 

Roman, wie auch in anderen Werken Manns, eine schwierige Zeit durchmachen, ist nicht zu 

 
104 Ebd. 2004: S. 191. 
105 Vgl. Wimmer 1947/2007: S. 621. 
106 Mann 1947/2007: S. 156. 
107 Ebd. 1947/2007: S. 157. 
108 Vgl. Mann 1947/2007: S. 699-700: „Die Verfremdung, die diese partielle Bedeckung der Züge bewirkte, 

nahm man in den Kauf, weil der Bart es war, der, wohl zusammen mit einer wachsenden Neigung, den Kopf 

zur Schulter geneigt zu tragen, dem Antlitz etwas Vergeistigt-Leidendes, ja Christushaftes verlieh.“ 
109 Mann 1947/2007: S. 561. 



27 

 

bestreiten. Oft greifen diesbezügliche Analysen in der Forschung jedoch zu kurz. Hannelore 

Mundt etwa untersucht weibliche Identitäten in der Gesamtproduktion Manns (lässt dabei 

jedoch unergründlicherweise Doktor Faustus aus) und argumentiert, dass „Mann’s early 

works attest to a remarkable sensitivity to women’s oppression in patriarchal society“110.  

Buddenbrooks (1901) etwa  

begs the question why critical, intelligent women like Tony do not leave their repressive 

surroundings. The novel suggests that Tony in particular and bourgeois women in general 

who are afraid to lose their social position and identity are extremely limited in forging their 

own destinies. Barred from higher education and any active participation in the bourgeois 

mercantile world of the mid nineteenth century, wives and daughters were induced to center 

their lives around domestic and family issues. Buddenbrooks expresses sympathy for women 

like Tony.111 

 Die „Sensibilität für Unterdrückung“ sowie die Tatsache, dass Mann durch Frauenfiguren 

seine eigene Sexualität behandelt und camouflagiert habe, sieht Mundt als Gegenkräfte der 

beziehungsweise als eine Art Sühne für die frauenfeindlichen Stellen im Gesamtwerk, die 

allerdings von der bisherigen Forschung nicht systematisch analysiert wurden. Diese 

Erkenntnis Mundts zitiert auch Herbert Lehnert und fährt fort: „a call [for sexual freedom] 

can be heard in all of Mann’s work.“112 

Ob die Sympathie für Tony jedoch tatsächlich aus Emanzipationssehnsüchten 

resultiert, ist fragwürdig. Denn Tony zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass sie wie keine 

andere Figur für die Familienreputation kämpft. Was Mundt nicht beachtet, sind die 

Charakteristika der Ehepartner Tonys: Ihre erste Ehe schliesst sie mit dem ‚jüdischen 

Betrüger‘ Grünlich, die zweite mit dem als Münchener ebenfalls quasi ‚ausländischen‘ und 

somit suspekten Permaneder.113 Dabei ist es Tonys grösster Wunsch, die Familie gerade mit 

einer guten – einer stabilen und lukrativen – Ehe zu unterstützen. Die im Kern antisemitische 

‚Kritik‘ des Romans richtet sich hierbei also eher auf die Elterngeneration, die die Zeichen 

der Zeit, insbesondere das Aufstreben (und die Gefahr) skrupelloser, jüdischer Spekulanten 

nicht erkennt. Auch im Doktor Faustus scheinen nicht die Institution der bürgerlichen Ehe 

an sich oder die mangelnden Möglichkeiten der Selbstentfaltung für die Frauen das Problem 

zu sein. Im Gegenteil geht es (konträr zu Lehnerts Analyse) immer wieder um die ‚perfide 

und unkontrollierbare‘ Sexualität der Frauen, die Komplikationen sowohl bei der Wahl des 

 
110 Hannelore Mundt: Female Identities and Autobiographical Impulses in Thomas Mann’s Work, In: Herbert 

Lehnert/Eva Wessel (Hrsg.): A Companion to the Works of Thomas Mann, Rocherster und New York 2004, 

S. 271-295, hier S. 272. 
111 Ebd. 2004: S. 278. 
112 Herbert Lehnert: Introduction. In: Herbert Lehnert/Eva Wessel (Hrsg.): A Companion to the Works of 

Thomas Mann. Rochester und New York 2004, S. 1-28, hier S. 24. 
113 Siehe hierzu Yahya Elsaghe: Die imaginäre Nation. Thomas Mann und das „Deutsche“, München 2000. 



28 

 

Ehemanns als auch für die Ehe selbst mit ihren feminin-konnotierten Aufgaben mit sich 

bringt, wie die bisherigen drei Kapitel demonstriert haben. Tony dagegen, die auch ihre 

zweite Ehe nur eingeht, um ihre Familie zu entlasten, darf gerade deshalb im moral spotlight 

stehen, weil sie ihre Ehen (mit den ‚Betrügern‘) eben nicht aus sexuellen Bedürfnissen 

eingeht, diese vielmehr hintanstellt, um in aufopferungsvoller Hingabe zur Familie 

vermeintlich ökonomisch und biologisch ‚fruchtbare‘ Bindungen einzugehen. Ines Institoris 

und Clarissa Rodde, die die Institution der bürgerlichen Ehe eher als ‚Polster‘ gegen das 

Leben und für ihre sexuellen Affären missbrauchen, ‚verdienen‘ diese Opferposition 

dagegen nicht.  

Bemerkenswert ist in dieser Hinsicht gerade, wie Ines mit den oben diskutierten 

misogynen Mitteln das moral spotlight entzogen wird. Zwar ist Mundt durchaus 

zuzustimmen, wenn sie schreibt, dass Thomas Mann in gewisser Weise die herrschenden 

Verhältnisse in ihrer misogynen Gewaltförmigkeit durchschaut: dass also etwa die Heirat 

für die Rodde-Schwestern der einzige Weg in ein gesichertes Leben ist. Ein Ruf nach 

sexueller und gesellschaftlicher Befreiung geht aber keineswegs notwendigerweise aus 

dieser Einsicht hervor. Denn die misogynen Bestrafungsmechanismen, die im Text zur 

Entfaltung kommen, zeigen ja gerade, dass die Sympathielenkung hier nicht zugunsten von 

Ines, dem Opfer der herrschenden Verhältnisse, funktioniert. Im Gegenteil: Sie wird gerade 

als (hyper-)sexuelles Wesen, das nicht einmal zur Mutterliebe fähig ist, mit diversen 

Darstellungsstrategien in die Motivtradition von lüsternen Dämoninnen integriert und so 

entsteht aus ihrer Mutterschaft denn auch nur eine zukünftige Generation von „auf traurige 

Art von sich eingenommene[n] Schattenpflänzchen“114. Gleichzeitig sei es aber „sehr 

begreiflich“, dass „ein Umschau haltender Mann sich in ihr schweres Haar, ihre kleinen, 

Grübchen bildenden Hände, ihre vornehm auf sich haltende Jugend verliebt hatte“115 – kurz 

in ihr Aussehen und ihre sexuelle Anziehungskraft. Dabei zeigt sich die Doppelbödigkeit 

der Erwartungen: ‚Sie‘ soll gleichzeitig sexy und unterwürfig sein, attraktiv und gefügig, 

aber doch nur unter den vom ‚Mann‘ gesetzten Bedingungen. Diese Absurdität zeigt sich 

insbesondere auch in der Figur von Clarissa, die gemäss Zeitblom in Wahrheit ‚keusch‘ sei 

und der es ‚im Primitiven‘ fehle (sodass sie zur Schauspielkunst unfähig ist), die aber 

gleichzeitig in den Fängen ihrer sexuellen Triebhaftigkeit stecken soll.  

 
114 Mann 1947/2007: S. 479. 
115 Ebd. 1947/2007: S. 419. 



29 

 

Als Opfer, kommt schliesslich der Liebhaber Schwerdtfeger im moral spotlight zu 

stehen, der von Ines’ Besitzverlangen ‚einfach nicht loskommt‘ und am Ende von ihr – und 

hier dann allerdings ohne jegliche autobiographischen Bezüge zu Thomas Manns 

Schwestern – in der Straßenbahn ermordet wird. Es lässt sich abermals die Frage stellen, 

inwieweit hier von einer Vertauschung der Geschlechterrollen die Rede sein kann und nicht 

etwa von einer Machtdemonstration der misogynen Kontrollmechanismen zur Erhaltung 

von patriarchalen Geschlechterverhältnissen. 

 

3.1.3 Senatorin Rodde: „schämen […] vorm Spiegel“  

 

Erst durch Elsaghe hat die biografische Fixiertheit der Forschung116 mit Bezug auf 

Leverkühns Münchener Zeit bei Senatorin Rodde eine Alternative ins Blickfeld genommen: 

Elsaghe macht nämlich in der Raumästhetik der Münchener Wohnung auf die dort zur 

Darstellung kommende „sehr spezifische[] Kulturgeographie“117 im Sinne Bachofens 

aufmerksam. Konkret ist die Rede von „ein[em] Gemälde, das […] dreifach beschwert 

wird“118: „[D]as Goldene Horn mit dem Blick auf Galata“119, ein Schauplatz „an der Grenze 

von Orient und Okzident“120. Der ‚Orient‘ stehe hierbei nach dem 

geschichtsphilosophischen Modell Bachofens für „einen Raum weiblicher Macht über den 

Mann“121, – einen Raum, der in Bayern zu beginnen scheint, und in dem Leverkühn die 

Vertonung von Shakespeares Love’s Labour’s Lost mit den dazugehörigen „‚dämonisch‘ 

übermächtigen Frauenfiguren“122 beginnt.  

Trotz dieser Erkenntnisse begnügt sich Elsaghe aber damit, die Senatorswitwe mit 

den restlichen dominanten Frauenfiguren in einen Topf zu werfen: Die nach dem Tod ihres 

Gatten in die süddeutsche Grossstadt umgesiedelte „Senatorswitwe aus Bremen“123 zähle zu 

den zahlreichen „Matronen“124 und Witwen des Romans, bei denen der Tonsetzer Adrian 

Leverkühn Unterkunft findet. Als weitere Beispiele „dominante[r] ‚Matrone[n]‘“ und 

 
116 Vgl. Hermann Kurzke: Thomas Mann. Das Leben als Kunstwerk, 1999: S. 69; Elsaghe 2014: S. 273f. 

Thomas Manns Mutter Julia Mann wohnte nach dem Tod ihres Mannes mit ihren zwei Töchtern (und einem 

Sohn), wie die fiktionale Senatorin in der Rambergstraße. 
117 Elsaghe 2010: S. 276. 
118 Ebd. 2010: S. 274. 
119 Mann 1947/2007: S. 285. 
120 Elsaghe 2010: S. 275. 
121 Ebd. 2010: S. 275. 
122 Ebd. 2010: S. 276. 
123 Mann 1947/2007: S. 285. 
124 Vgl. Elsaghe 2010: S. 272. 



30 

 

„übermächtige[r] Mutterfiguren“125 nennt Elsaghe Else Schweigestill, deren 

„Dauerquartier“ „in der seltsamsten Ähnlichkeits- und Wiederholungsbeziehung“126 zu 

Leverkühns Verhältnissen bei seiner Mutter Elsbeth Leverkühn steht, die italienische 

Signora Manardi, sowie die eine „unsichtbare Figur“127 bleibende Verehrerin der Musik 

Leverkühns, Madame de Tolna.128 Die Dominanz und ‚Mütterlichkeit‘ dieser Frauen macht 

sie jedoch nur augenscheinlich zu einer heterogenen Gruppe. Wie im Folgenden gezeigt 

wird, unterscheidet sich die aus Bremen stammende Senatorswitwe von den anderen 

Beherbergerinnen in einer entscheidenden Hinsicht: Sie offenbart Bedürfnisse und scheitert 

gleichzeitig oder genau deshalb daran, so die Suggestion des Texts, die moralisch von ihr 

erwartete Leistung als sorgende Mutter zu erfüllen. Für diese misogynen Normverletzungen, 

die jeweils in die zwei von Manne diesbezüglich aufgestellten Kategorien fallen, wird 

Senatorin Rodde sowohl durch narratologische Kniffe als auch innerhalb der Diegese selbst 

bestraft. 

 Wie direkt nach der Beschreibung des bürgerlichen Interieurs der Münchner 

Wohnung zu lesen ist, sind nach dem Tod ihres Mannes im Innersten der „bei stark 

herabgesetzten Verhältnissen“ lebenden Senatorswitwe „Wünsche einer unerschöpften und 

wahrscheinlich nie recht befriedigten Lebenslust […] frei geworden“129. Genau die 

Befriedigung dieser Lebenslust ist es, die die Senatorin „bestimmt“, nach München zu 

ziehen, wo sie sich von einer „stubenreine[n] Bohême“ bei ihren Abendgesellschaften 

unterhalten lässt, die sie „so wollte sie es wahrhaben, im Interesse ihrer Töchter [gibt], 

vorwiegend aber doch, wie ziemlich deutlich war, um selbst zu genießen und sich den Hof 

machen zu lassen“.130 Dass die Lebenslust der Senatorin sich nicht auf sozialkonforme Weise 

manifestiert, belegen die direkt im Anschluss an die soeben zitierten Stellen folgenden von 

Zeitblom beobachteten „kalt mißbilligende[n] Blicke“ ihrer zwei Töchter, „die alle 

Reizbarkeit erwachsener Kinder gegen das Unerledigt-Menschliche im Wesen der Mutter 

erkennen ließen.“131 Bemerkenswerterweise teilen die sonst in ihren Lebenseinstellungen 

völlig gegensätzlichen Töchter diese Einstellung der Mutter gegenüber. Für Clarissa, die 

bohemehafte Jüngere, ist „die Entwurzelung aus dem Bürgerlichen bewußt, gewollt und 

 
125 Ebd. 2010: S. 38. 
126 Mann 1947/2007: S. 44. 
127 Ebd. 1947/2007: S. 566. 
128 Vgl. Elsaghe 2010: S. 38. 
129 Mann 1947/2007: S. 286. 
130 Ebd. 1947/2007: S. 286. Keine Hervorhebung im Original. 
131 Ebd. 1947/2007: S. 286-7. Keine Hervorhebung im Original. 



31 

 

betont“132, Ines hingegen ist stark „rückwärtsgewandt mit Betonung zum Alten, Väterlichen, 

Bürgerlich-Strengen und Würdigen.“133 Dennoch geben beide Töchter in seltener Einigkeit 

zu erkennen (das behauptet zumindest der Erzähler Zeitblom auf der Grundlage ihrer von 

ihm beobachteten Reaktionen), dass in dem Verlangen der Mutter, sich in Gesellschaft zu 

amüsieren, etwas höchst Verwerfliches liegt. Versucht man Zeitbloms Formulierung 

umzudrehen, so wäre das Erledigt-Menschliche, also das domestiziert Menschliche, das 

Konforme, Abgetane, Fixierte und somit für eine Witwe von sozialem Rang Akzeptable in 

einer Abwesenheit oder Stillstellung der ausgedrückten Bedürfnisse zu finden. Tatsächlich 

suggeriert der Text also ein moralisches Downgrade der Senatorin, die „ein Leben lang als 

gefeiertes Mitglied einer patrizischen Gesellschaft repräsentiert“134 hat, das heisst weiterhin 

in derselben Logik, bislang feminin-konnotierte Leistungen erbracht hat, ohne ihren eigenen 

Bedürfnissen Ausdruck zu geben. 

Die Bestrafung Senatorin Roddes für ihre Lebenslust nimmt dabei verschiedene 

Formen an. Vor allem sind es aber ihre Bedürfnisse und der im Grunde harmlose Flirt gerade 

als ältere Frau, die als etwas Lächerliches und gar Groteskes dargestellt werden. Am 

prägnantesten zeigt sich das in der herabsetzenden Beurteilung ihres Aussehens. Zu dem 

Zeitpunkt, als Leverkühn bei ihr einzieht, vor dem Beginn seiner Italien-Reise im Sommer 

1911, ist Senatorin Roddes „braune[s], zierlich gekräuselte[s] Haar nur wenig ergraut“, sie 

ist „von damenhafter Haltung, elfenbeinfarbenem Teint“, und besitzt „angenehme[], 

ziemlich wohlerhaltene[] Gesichtszüge[]“135. Wenige Jahre später, im Frühjahr 1915, 

verweist der Erzähler auf ihre „absinkende[] Schönheit“136 im Zusammenhang mit der 

Vermählung Ines Roddes mit Professor Helmut Institoris. Kurz nach diesem Ereignis 

berichtet Zeitblom von einer Entscheidung der Senatorin: 

Ja, wie um sich selbst und anderen zu beweisen, daß ihre Gesellschaftsfreudigkeit, die 

lustigen Abende in ihrem Salon wirklich nur den Glücksaussichten, der Unterkunft ihrer 

Töchter gedient hatten, legte sie nun entschiedene Abdankungswünsche, die Neigung an den 

Tag, sich von der Welt zurückzuziehen, empfing nicht mehr und löste schon etwa ein Jahr 

nach Ines’ Verehelichung ihren Hausstand in der Rambergstraße auf, um ihr Witwenleben 

auf einen ganz anderen Fuß zu stellen, auf einen ländlichen: Sie zog nach Pfeiffering, wo sie, 

fast ohne daß Adrian es merkte, […] Wohnung nahm[.]137 

 
132 Ebd. 1947/2007: S. 287. 
133 Ebd. 1947/2007: S. 287-8. 
134 Ebd. 1947/2007: S. 286. 
135 Ebd. 1947/2007: S. 286. 
136 Ebd. 1947/2007: S. 471. 
137 Ebd. 1947/2007: S. 473. 



32 

 

Die Gründe für diesen Umzug verdeutlicht nach ihrer Ankunft in Pfeiffering wieder nicht 

die Senatorin selbst, sondern die dortige ‚Matrone‘ Else Schweigestill, allerdings „in 

wunderlicher Klarsicht“138, Adrian Leverkühn gegenüber: 

[W]ann die Backen magern und der Hals sich mergelt und es auch mit die Zähn’ nix mehr 

ist beim Lachen, da schämen und grämen sie sich vorm Spiegel und lassen sich nimmer sehn 

vor die Leut’, und haben einen Trieb, wie die leidende Kreatur, zum sich verstecken.139 

Innerhalb weniger Jahre verwandelt sich die zunächst reizvoll alternde Senatorin also in eine 

‚leidende Kreatur‘, die durch den Alterungsprozess so gezeichnet ist, dass sie sich vor der 

Welt zu verstecken versucht. An die Stelle ihrer skandalösen Lebenslust, ihrer Freude an 

Geselligkeit, ist das Bedürfnis getreten, sich vor den Blicken der Welt zu verstecken. Nicht 

alle Frauen jedoch altern auf diese Weise, lehrt Schweigestill: Andere Frauen „werden bloß 

recht statiös und schelmisch auf die Läng“140 und „was sie früher so angestellt ham, das 

lassen s’ recht pikant und recht zum Vermuten durchblicken durch ihre derzeitige Würde, – 

die Männer charmiert das oft mehr als man denken sollt’.“141 Eingeschrieben in diesen 

Sätzen ist die Suggestion, dass die Senatorin sich selbst durch ihr Handeln zum würdelosen 

Altern, sowohl äusserlich als auch innerlich verdammt hat, und somit ihr anfangs noch 

würdevoller Alterungsprozess unter bürgerlich-patriarchalen Vorzeichen verdientermassen 

abbrach. Mehr noch zeugen diese Sätze Else Schweigestills von der Erbärmlichkeit der 

Senatorin, die offenbar nicht verstanden hat, dass die Männer bei älteren Frauen von Würde 

charmiert werden, oder wieder anders gesagt: Dem kokett-verspielten Unterdrücken der 

eigenen Bedürfnisse. Auch hier zeigt sich also die Ambivalenz der an Frauen gerichteten 

Erwartungen. 

Was die Senatorswitwe schliesslich zum Verlassen des gesamten gesellschaftlichen Lebens 

führt, das sie bislang offensichtlich genossen hat, ist gemäss der ‚Klarsicht‘ Else 

Schweigestills die eigene Scham. In diesem Fall richtet sich die Scham nach aussen: Das 

innere Schamgefühl ratifiziert sich ‚von aussen‘ in den mitleidigen Blicken anderer 

Menschen, durch die der Verlust der Würde, die ihr als Frau nach dem Tod ihres Gatten und 

den somit herabgesetzten Verhältnissen noch geblieben war, offenbar wurde. Eher als von 

neutraler Scham sollte hier deshalb von Beschämung oder shaming die Rede sein, wie bereits 

 
138 Ebd. 1947/2007: S. 473. Keine Hervorhebung im Original. 
139 Ebd. 1947/2007: S. 474; Die Gründe dafür, dass gerade Else Schweigestill diese Erklärung liefert werden 

noch detailliert diskutiert. 
140 Ebd. 1947/2007: S. 473. 
141 Ebd. 1947/2007: S. 474. Keine Hervorhebung im Original. 



33 

 

im Fall Clarissa Rodde demonstriert wurde. In den Worten Kate Mannes: „[S]haming has 

social meaning“.142  

Der zweite wesentliche Punkt ist, wie oben bereits angedeutet, dass die Senatorin 

nicht nur männlich-konnotierte Privilegien anstrebt, die ihr nicht zustehen, sondern 

gleichzeitig auch als Geberin feminin-konnotierter Leistungen scheitert, dies insbesondere 

in der wohl wichtigsten stereotyp ‚weiblichen‘ Aufgabe: in der Rolle als Mutter. Von ihren 

Töchtern wird sich Clarissa nach einer erfolglosen Schauspielerinnenkarriere das Leben 

nehmen; Ines wird zur Mörderin Rudolf Schwerdtfegers. Wenn also die Senatorin während 

der Kriegsjahre wenigstens „eine praktische Rechtfertigung und scheinbar etwas wie 

sorgende Vorsätzlichkeit“143 gewinnt, indem sie ihren Töchtern und Bekannten 

Lebensmittelpakete sendet, dann wird bereits deutlich, dass alles an ihrem nun plötzlich so 

mütterlichen, normkonform ‚weiblichen‘ Getue in Wahrheit schlicht fake („scheinbar“) und 

vorgespielt ist. Doch suggeriert der Text nicht nur, dass die Senatorin ihre eigenen, für ihr 

Alter ohnehin unangebrachten Bedürfnisse vor diejenigen ihrer Töchter stellt, er postuliert 

auch eine subtile Schuldzuweisung für das Schicksal beider Frauen: 

Wie früher schon angedeutet, harmonisierten beide Schwestern Rodde, Clarissa sowohl wie 

Ines, nicht sonderlich mit ihrer Mutter, der Senatorin, und gaben nicht selten zu erkennen, 

daß ihnen die zahme, leicht lüsterne Halb-Bohême ihres Salons, ihres entwurzelten, wenn 

auch mit Resten patrizischer Bürgerlichkeit möblierten Daseins auf die Nerven ging. Beide 

strebten in verschiedenen Richtungen aus dem hybriden Zustande fort: die stolze Clarissa 

hinaus in ein entschiedenes Künstlertum, zu dem es ihr doch, wie ihr Meister nach einiger 

Zeit hatte feststellen müssen, an der rechten Blutsberufung fehlte; die fein-melancholische 

und von Grund aus lebensängstliche Ines dagegen zurück in das Obdach, den seelischen 

Schutz gesicherten Bürgerstandes, wozu der Weg eine respektable, womöglich aus Liebe, 

sonst aber in Gottes Namen auch ohne Liebe geschlossene Heirat war. Ines beschritt, 

natürlich mit der herzlich sentimentalen Zustimmung ihrer Mutter, diesen Weg – und 

scheiterte auf ihm ebenso, wie ihre Schwester auf dem ihren.144 

Die in die Irre führenden Lebenswege beider Töchter lassen sich nach Zeitbloms Angabe 

also auf ihre Bestrebungen zurückführen, einem von der Mutter allererst kreierten ‚hybriden 

Zustand‘ auszubrechen, mit dem Resultat, dass beide erst recht unglücklich werden: Ines, 

indem sie eine gutbürgerliche ‚overcorrection‘ begeht, und Clarissa, weil sie sich vollends 

in einem Bohèmienne-Lebensentwurf verliert. Dabei werden beide Schwestern, nicht nur 

Ines, auf die sich die Phrase im obigen Zitat bezieht, auch noch herzlich sentimental von der 

Mutter unterstützt. Denn aus der gleichen Sentimentalität heraus fordert die Mutter wohl 

auch den theatralischen Mentor Clarissas auf, ihre, seiner Meinung nach aussichtslose 

 
142 Manne 2017: S. 121. 
143 Mann 1947/2007: S. 475. Keine Hervorhebung im Original. 
144 Mann 1947/2007: S. 416. 



34 

 

Ausbildung abzuschliessen und eine „Anfängerstellung“145 für sie zu finden, was zu einer 

erfolglosen, unglücklichen Zeit an Provinztheatern und schliesslich zum Selbstmord führt – 

so der Vorwurf des Texts. Anstatt ‚eine richtige Mutter‘ für ihre Töchter zu sein, travestiert 

die Senatorin diese Rolle flirthaft mit Rudolf Schwerdtfeger, dem Schwarm ihrer Tochter, 

wobei „besonders oft im Umgang mit ihm das zierlich girrende Lachen laut“146 wird. In der 

Einsamkeit Pfeifferings weiss sie es dann allerdings schon besser, und hält in der Gegenwart 

Leverkühns „beim Lachen die Lippen über einer Lücke in ihren Vorderzähnen 

geschlossen“147. 

 

3.1.4 Das „Fräulein der besten Gesellschaftskreise“ 

 

Das letzte Beispiel für die ‚weiblichen‘ Normverletzungen, die innerhalb der Diegese auf 

misogyne Weise bestraft werden, figuriert in einer Nebenhandlung oder eher Anekdote, die 

die Wirtin Else Schweigestill Adrian Leverkühn und Rüdiger Schildknapp bei ihrem ersten 

Besuch in Pfeiffering erzählt. Dabei geht es um eine ehemalige Mieterin, ein gewisses 

„Fräulein der besten Gesellschaftskreise […], die hier ihr Kind zur Welt gebracht habe“.148 

Der Vater des Kindes – der Chauffeur ihres Vaters – „habe es dem Fräulein bis zur 

Selbstvergessenheit angetan“149, sodass es, wie Elsaghe schreibt, „halb gegen den Willen 

des Begehrten, weit über die Klassengrenze hinweg und hinab […] in einer Art von rein 

sexueller Obsession“150 zu einer Verführung durch die Frau (und einer entsprechenden 

‚Objektivierung‘ des begehrten Manns) gekommen sei. Nach Elsaghe „weist diese 

Nebengeschichte des Doktor Faustus in nuce alle Grundzüge der Betrogenen [1953] auf, 

soweit sie direkt die Geschlechterrollen und deren Verkehrung betreffen (und übrigens auch 

das nur für die Frau tödlich schlimme Ende)“.151 Zwar erkennt Elsaghe die misogyne 

Tendenz in der Hypersexualisierung ‚des Fräuleins‘, aber es gibt noch weiterreichende 

misogyne Züge in der Diegese. 

 
145 Ebd. 1947/2007: S. 415. 
146 Ebd. 1947/2007: S. 472. 
147 Ebd. 1947/2007: S. 503. 
148 Mann 1947/2007: S. 304. 
149 Ebd. 1947/2007: S. 304. 
150 Elsaghe 2010: S. 31. 
151 Über die Beziehung von Ken Keaton und Rosalie von Tümmler in die Betrogene schreibt Elsaghe weiter: 

„Obwohl Ken Keaton im Vergleich mit Thomas Manns früheren Amerikanern also sehr erheblich aufgewertet 

ist, bleibt er der deutschen Aristokratin, die ihn begehrt, an sozialem und symbolischen Kapital 

selbstverständlich weit unterlegen.“ Ebd. 2010: S. 31. 



35 

 

Bemerkenswert sind vor allem die (von Zeitblom wiedergegebenen) Aussagen Else 

Schweigestills, in denen die Herabsetzung und Infantilisierung des ‚Fräuleins‘ bis zur 

Idiotisierung reicht und die auf die totale Demütigung abzielen, auf den penetranten Entzug 

des moral spotlight – schliesslich sei die verstorbene junge Mutter ja „immer […] bereit 

gewesen, es mit dem Tode zu büßen“, denn „es sei stärker gewesen, als sie“152.  

So „habe sich [‚das Fräulein‘] ganz richtig vor ihren Eltern am Boden gewunden, 

flehend und schluchzend unter ihren verfluchenden Fäusten, und sei schließlich gleichzeitig 

mit ihrer Mutter ohnmächtig geworden.“153 Eingetroffen in Pfeiffering sei „ein armes Ding, 

das immer den Mund offengehalten habe bei emporgezogenen Augenbrauen“ und auch 

„nach der Entbindung, habe [sie] […] nie darauf verzichtet, den Mund offenzuhalten und die 

Brauen emporzuziehen“154. Ihr  

Kind sei zu den Grauen Fräulein in Bamberg gekommen, aber die Mutter sei fortan auch nur 

noch ein graues Fräulein gewesen: mit einem Kanarienvogel und einer Schildkröte, die ihr 

die Eltern aus Barmherzigkeit geschenkt, sei sie in ihrer Stube an Auszehrung 

dahingekümmert, wozu wohl der Keim schon immer in ihr gelegen habe. Schließlich habe 

man sie noch nach Davos geschickt, aber das scheine ihr den Rest gegeben zu haben, denn 

dort sei sie beinahe sofort gestorben, - nach Wunsch und Willen; und wenn sie recht gehabt 

habe mit ihrer Meinung, daß mit der Bereitschaft zum Tode alles im voraus beglichen sei, 

dann sei sie quitt gewesen und habe das Ihre dahin gehabt. Man besuchte den Kuhstall, sah 

bei den Rössern ein und tat einen Blick in den Schweinekoben, während die Wirtin von dem 

Fräulein erzählte, das sie beherbergt.155 

Ihr stupider Gesichtsausdruck, das Pochen auf ihre „Bereitschaft“, ‚die Tat‘ mit dem Tod zu 

begleichen, das abrupte Ende der Erzählung, sowie die Tatsache, dass die Anekdote 

buchstäblich inmitten von Kuh- und Schweinemist erzählt wird, zeugen von einer grotesken 

Herabsetzung, ja beinahe von etwas wie einer perversen Gleichgültigkeit, wenn nicht 

Genugtuung des Erzählers (und Else Schweigestills156) an ihrem Schicksal. Der Tod als 

gerechtfertigte Konsequenz für ihre ‚sexuelle Lüsternheit‘ wird in keiner Weise hinterfragt 

oder auch nur bedauert, angeblich nicht einmal von der Verstorbenen selbst. Dazu kommt, 

dass an keiner Stelle erwähnt wird, was das namenlose ‚Fräulein‘ eigentlich selbst wünschte 

(ausser den Geschlechtsverkehr mit ihrem Tod zu begleichen), warum genau sie schluchzte 

und flehte, ob sie das Kind behalten, den jungen Mann heiraten wollte, ob es ihr recht war, 

„unter dem Vorwande der Blutarmut“157 nach Pfeiffering zu reisen – all das bleibt im Text 

 
152 Mann 1947/2007: S. 305. Keine Hervorhebung im Original. 
153 Ebd. 1947/2007: S. 305. 
154 Ebd. 1947/2007: S. 305. 
155 Ebd. 1947/2007: S. 306. 
156 Dazu mehr im folgenden Kapitel. Bemerkenswert ist für den Moment jedenfalls gerade auch die Komplizität 

Else Schweigestills in der herabsetzenden Beurteilung des ‚Fräuleins‘. 
157 Ebd. 1947/2007: S. 305. 



36 

 

eine Leerstelle. Das entspricht exakt jener androzentrischen Epistemologie, die Zeitblom an 

anderer Stelle postuliert: „[S]o schwer [fällt] es von Natur wegen einem Manne […], sich in 

die Seele und Sinn einer Frau zu versetzen, die für ein Individuum seines Geschlechtes 

entbrannt ist.“158 

 Erzählt wird diese Anekdote von Zeitblom allerdings sozusagen aus dritter Hand, 

denn es ist ja Else Schweigestill, die sie dem Erzähler kundgibt, ähnlich wie sie zuvor schon 

im Fall der Senatorin gegenüber Adrian auf ihre ‚derbe‘ Weise die Dinge „in wundersamer 

Klarsicht“ auf den Punkt gebracht haben soll. Gerade die Tatsache jedoch, dass die Anekdote 

eigentlich von Else Schweigestill, einer ‚ländlich-naiven‘ Frauenfigur stammt, erklärt wohl, 

dass hier so unmittelbar boshaft über ‚das Fräulein‘ geurteilt wird. Denn dank diesem backup 

Schweigestills, dank der Tatsache also, dass Zeitblom gar nicht persönlich dabei war und 

augenscheinlich schlicht ‚die Fakten wiedergibt‘, noch dazu ratifiziert durch eine Frau, dank 

dieser narrativen Versuchsanordnung also wird die Herabsetzung des 

‚Fräuleins‘ beispielsweise durch die Kuhstallassoziationen allererst legitimiert. Dabei bieten 

die von Zeitblom in indirekter Rede wiedergegebenen Aussagen Schweigestills neben den 

herabsetzenden Stellen (ähnlich der Genitiv-Ambivalenz in Bezug auf Clarissa) auch für ihre 

Figur (und für Thomas Mann) ein backup: ein vermeintliches rezeptionsästhetisches 

Angebot, das Ganze im Sinne Hannelore Mundts als Gesellschaftskritik zugunsten des 

„armen Dings“ zu lesen. So gibt Zeitblom die Worte Schweigestills wieder: 

Verständnis habe da eben nicht obgewaltet, weder ländliches noch künstlerisches, sondern 

nur wilde stadtbürgerliche Angst um die Gesellschaftsehre […]. Und als der kleine hohe 

Beamte sich schon zum Gehen gewandt hatte, sei er noch einmal umgekehrt und habe ihr, 

Tränen hinter seinen goldgerahmten Gläsern, nochmals die Hand gedrückt mit den Worten: 

„Ich danke Ihnen, liebe Frau, für Ihr wohltuendes Verständnis!“ Er habe aber damit das 

Verständnis gemeint für die tief gebeugten Eltern, nicht das für das Fräulein.159 

Dass es jedoch nicht aufgeht, die Schuld für ‚das Schicksal‘ der jungen Mutter allein auf die 

bürgerliche Angst der Eltern zu schieben wurde bereits oben demonstriert. Denn indem 

Schweigestill und Zeitblom selbst die Anekdote über ‚das Fräulein‘ auf äusserst abwertende 

Weise wiedergeben, machen sie sich zu Komplizen der hier angeblich kritisierten Eltern, die 

ihr Kind und Enkelkind aus den Augen schaffen und kein Verständnis zeigen. Insofern 

suggeriert der Text durch alle zu Wort kommenden Figuren, dass das ausgesprochen brutale 

Sterben der von einem ‚Mann aus dem Volk‘ geschwängerten jungen Frau, eine 

angemessene ‚Strafe‘ für ihre ‚Tat‘ sei. Der Androzentrismus, ja die Misogynie und 

 
158 Ebd. 1947/2007: S. 431. 
159 Ebd. 1947/2007: S. 305. 



37 

 

Doppelmoral des Romans konkretisieren sich, denkt man wiederholt an Leverkühn und die 

Prostituierte –  die ebenfalls namenlose, nach einem giftigen Schmetterling benannte 

‚Esmeralda‘ – oder aber an Zeitblom selbst, der ebenfalls „vom Apfel gekostet hatte und 

damals sieben oder acht Monate lang Beziehungen zu einem Mädchen aus dem Volk, einer 

Küferstochter, unterhielt“, dieses Verhältnis aber dann abbrach, „da der Bildungstiefstand 

des Dinges [ihn] ennuyierte.“160 Hält man sich diese abwegige Doppelmoral vor Augen, wird 

glasklar, wie das System der maskulin-konnotierten ‚Privilegien‘ und feminin-konnotierten 

Leistungen funktioniert und was es bedeutet. 

All das belegt wiederholt, dass es hier weder um eine Kritik „wilde[r] 

stadtbürgerliche[r] Angst um die Gesellschaftsehre“ noch um einen Aufruf zu sexueller 

Befreiung oder eine empathische Sensibilisierung für die untergeordnete Stellung der Frau 

in Manns Zeit geht, wie Mundt argumentiert, wenn sie schreibt, dass „Mann does not focus 

on women whom society marginalizes and alienates for violating the prevailing sexual 

mores. Instead Mann shows women who chose an existence within bourgeois society and 

have to pay with a sexually unfulfilled life.”161 Zwar enthält der Romantext, wie gezeigt, 

eine Appellstruktur, die eine solche empathische Lesart erlaubt – aber nur um den Preis 

interpretatorischer Gewalt, denn hinter der Oberflächenstruktur solcher Sympathielenkung 

in Richtung des ‚Fräuleins‘ wird ebendiese Figur zum Objekt misogyner Sanktionen. Dieser 

Mechanismus greift nicht nur in Doktor Faustus, weshalb etwa auch Mundts Konklusion 

aus einer sonst sehr zutreffenden Analyse bezüglich Joseph und seine Brüder (1933-1943) 

viel zu kurz greift,  

From a feminist perspective, meshing a misogynist biblical narrative about a woman’s 

revenge for sexual oppression and a nationalistic, racist rhetoric is problematic. When Mann 

reinscribes the image of the sex-driven, irrational, cunning, and destructive biblical woman, 

he not only complies with the misogynist tenets of the original source. By dwelling on her 

irrationality and her devious power to instigate, he even exaggerates the negative aspects of 

Mut’s character. Neither the biblical source nor the plot of Joseph und seine Brüder warrant 

such negative depiction. Autobiographical impulses are most likely contributing factors in 

this shift toward a dominantly negative portrayal of Mut. With his portrayal of Mut’s 

yearning and silent suffering Mann revives both his compassion for suffering and sexually 

frustrated women of the early 1900s and his own story about tormenting desires.162 

Mundt erkennt also an dieser Stelle die Misogynie in der Darstellung der Figur Muts, 

verzichtet aber darauf, sich damit weiter auseinanderzusetzen und zieht stattdessen den 

argumentativen Bogen wieder in die Zeit der Buddenbrooks, um dann auch hier und 

 
160 Ebd. 1947/2007: S. 215. Keine Hervorhebungen im Original. 
161 Mundt 2004: 278. 
162 Ebd. 2004: S. 290. 



38 

 

insgesamt den im Kern misogynen Darstellungsstrategien Manns einen solidarischen, 

emanzipatorischen Mehrwert abzugewinnen – sie nimmt also gleichsam die oberflächlich 

entsprechend lesbare Appellstruktur der Texte für bare Münze, statt sie als 

Verblendungszusammenhang zu dekonstruieren, der die misogynen Zuspitzungen nur 

dürftig eskamotiert. Es ist, kurzum, unverständlich, von Manns angeblich identifikatorischer 

compassion für sexuell frustrierte Frauenfiugren zu sprechen, deren Beschreibung sie bereits 

als sex-driven, irrational und cunning, also als misogyn durchseucht erkannt hatte. Ähnlich 

vereinfachend geht Herbert Lehnert vor, der im letzten Satz seines Aufsatzes Betrayed or 

not Betrayed: A Testament? schreibt: „Mann’s ironic language is still needed in this century, 

which sees modernity being threatened by fundamentalisms that are determined as past 

ideologies”163 und dabei verkennt, dass gerade auch das, was er als ironische Sprache Manns 

in Die Betrogene, oder auch im Doktor Faustus bezeichnet, „his multifaceted language of 

several truths existing side by side“164, selbst eine Art Fundamentalismus beinhaltet: Die 

Misogynie.  

Abermals zeigt also der Text durch diese Anekdote, die wohl doch mehr als nur eine 

anekdotische Nebenhandlung bildet, dass die aktive Sexualität ‚der Frau‘ etwas 

Unkontrollierbares, ja Dämonisches hat, dass dieses Verhalten nicht in den moralisch 

erwarteten Bereich feminin-konnotierter Aufgaben und Leistungen gehört und deshalb im 

Sinne der patriarchalen Normkontrolle bestraft werden muss. Von den bisher diskutierten 

vier Frauenfiguren sterben ‚das Fräulein‘ und Clarissa mehr oder weniger 

gezwungenermassen durch die eigene Hand oder zumindest an ‚Lebensmüdigkeit‘, Ines 

begeht einen Mord und die Senatorin verabschiedet sich aus dem gesellschaftlichen Leben 

und lebt ‚versteckt‘ auf dem Land bei Else Schweigestill, wie ja bereits ‚das Fräulein‘ vor 

ihrem Tod. Bemerkenswerterweise sind das die einzigen Frauenfiguren im Roman, die ‚ein 

schlimmes Ende‘ erleben. Wie im folgenden Teil der Arbeit gezeigt werden soll, gibt es im 

Roman auch Frauenfiguren, die sich durch eine Abwesenheit von sexuellen Bedürfnissen 

auszeichnen und die patriarchale Ordnung unterstützen, indem sie ihre feminin-konnotierten 

Aufgaben erfüllen. Ihnen sind die ‚happy endings‘ vorbehalten.  

 

 
163 Herbert Lehnert: Betrayed or Not Betrayed: A Testament? In: Herbert Lehnert/Eva Wessel (Hrsg.): A 

Companion to the Works of Thomas Mann. Rochester und New York 2004, S. 297-306, hier S. 304. 
164 Ebd. 2004:  S. 304. 



39 

 

3.2 Unterstützende Rollen der patriarchalen Gesellschaft: Der Haushalt von 

Else Schweigestill und weitere Fälle 

 

Nachdem in den vorigen Unterkapiteln die misogynen Bestrafungsmechanismen für 

normverletzendes ‚weibliches‘ Verhalten im Vordergrund standen, soll im Folgenden nun 

die ‚Kehrseite‘ gezeigt werden: Frauenfiguren, die mit ihrem Verhalten die Normen der 

patriarchalen Gesellschaft unterstützen. Dabei kann an Else Schweigestill, der mit 

„wunderlicher Klarsicht“ gesegneten Beherbergerin sowohl Senatorin Roddes als auch des 

namenlosen ‚Fräuleins‘, einerseits gezeigt werden, dass diese gemäss Elsaghe 

„übermächtige[] Mutterfigur[]“165 des Romans ihre Macht oder Dominanz bei genauer 

Lektüre erstens ausschliesslich im häuslichen Bereich, innerhalb ihrer eigenen vier Wände, 

und zweitens in Bezug auf die normverletzenden Frauenfiguren ausübt. Andererseits zeigt 

sich in diesem Zusammenhang, dass die in der jüngeren Forschung seit Elsaghe etablierte 

Sichtweise, der Roman sei von mächtigen Frauenfiguren (im Sinne Johann Jakob 

Bachofens) bevölkert, auch hier nur begrenzt zutrifft.  

  Wie bereits diskutiert, ist Else Schweigestill eine Figur, deren herabsetzende 

Beurteilung sowohl der Senatorin als auch des ‚Fräuleins‘ vom Erzähler affirmativ 

übernommen wird. Allein das macht sie bereits zu einer Komplizin der misogynen 

Bestrafung, die der Senatorin und dem ‚Fräulein‘ zuteil wird: Vermeintlich fürsorglich, 

zuverlässig und ‚verständnisvoll‘, entblössen ihre Aussagen, dass die Funktion dieser Figur 

hinsichtlich ihrer weiblichen Untermieterinnen einzig darin liegt, sich unter dem Vorwand 

ihrer ‚ländlichen Naivität‘ und eigenen weiblicher ‚Klarsicht‘ auf äusserst heimtückische 

Weise über diese zu äussern. Und dennoch ist Else Schweigestill tatsächlich eine äusserst 

fürsorgliche und pflegende Mutterfigur – Adrian Leverkühn gegenüber. Die Behandlung, 

die sie ihm angedeihen lässt, und die Äusserungen, die sie über ihn tätigt, stehen in grosser 

Distanz zu der Art und Weise, wie sie ihre weiblichen Gäste beurteilt. Als Leverkühn in 

Pfeiffering einzieht,  

begannen die Verabredungen für des Gastes Bedienung und Lebensordnung, die dann in der 

Abtsstube drunten, diesem charaktervoll altväterischen Raum, von dem Adrian längst 

innerlich Besitz ergriffen hatte, fortgesetzt und festgelegt wurden: der große Krug heißen 

Wassers am Morgen, der starke Kaffee im Schlafzimmer, die Stunde der Mahlzeiten, – 

Adrian sollte sie nicht mit der Familie nehmen, man hatte das nicht erwartet, auch lagen für 

ihn die Zeiten zu früh; um ein einhalb und acht Uhr sollte ihm einzeln aufgedeckt sein, am 

besten im großen Zimmer vorn (dem Bauernsaal mit der Nike und dem Tafelklavier), meinte 

Frau Schweigestill, das ihm ohnehin auch nach Bedarf zur Verfügung stehe. Und sie 

versprach leichte Kost, Milch, Eier, geröstetes Brot, Gemüsesuppen, ein gutes rohes 

 
165 Elsaghe 2010: S. 38. 



40 

 

Beefsteak mit Spinat zu Mittag und hintendrein eine handliche Omelette mit Apfel-

Marmelade darin, kurz Dinge, die nährten und dabei einem heikligen Magen genehm seien 

wie also dem seinen. […] Nacht, Finsternis, überhaupt kein Licht in die Augen, das sei ja 

das Rechte, solang die Misere daure, und dazu recht starken Tee, recht sauer von viel Zitrone. 

Frau Schweigestill war nicht unbekannt mit der Migräne, – will sagen: sie selbst hatte sie nie 

gekannt, wohl aber hatte ihr Max in früheren Jahren periodisch daran gelitten; mit der Zeit 

habe das Übel bei ihm sich verloren. 166 

In welcher Weise genau Else Schweigestill ein „eindringlich[es] Beispiel[]“167 für 

matriarchale Übermächtigkeit und Dominanz sein soll, scheint angesichts solcher 

Formulierungen erklärungsbedürftig, denn der Text zeigt sie doch ziemlich eindeutig als 

eine unterwürfige Dienerin Leverkühns, der seinerseits von dem altväterischen Raum in 

Pfeiffering „längst innerlich Besitz ergriffen“ hat. Dass zudem die „Ersetzung des Augen- 

durch den ‚primitiven‘ Geruchssinn gar nicht so unwichtig ist“, wie Elsaghe hinsichtlich des 

Ehemanns Max Schweigestill schreibt, der sich „kein einziges Mal blicken“ lässt und dessen 

„Pfeifenrauch [man] nur riechen“168 kann, ist sicher richtig und kann vor dem Hintergrund 

Bachofen’scher Primitivierungsphantasmen interpretiert werden. Gleichzeitig besitzt jedoch 

auch Else Schweigestill bemerkenswerterweise einen besonderen Sinn dafür, diverse 

schmerzhafte Zustände sowohl bei Leverkühn als auch bei ihrem Mann Max zu erkennen 

und zu behandeln: „Aha, Migräne habe er manchmal, und zwar recht schwer? Sie habe sich’s 

doch gleich gedacht!“169 Dabei zeigt die oben zitierte Stelle gerade auch, dass dem 

‚unsichtbaren Max‘ die gleiche Fürsorglichkeit und Pflege Else Schweigestills zukommt wie 

Leverkühn, woraus sich folgern lässt, dass Max nicht etwa aus Angst vor seiner dominanten 

Frau ausser Sichtweite bleibt. Statt auf den Status einer „imperiosa coniux“170 verweist somit 

wohl auch die ‚besitzergreifende‘ Rede von ihrem (meinem) Max eher auf die für Else 

Schweigestill typische ländliche Unverblümtheit. 

Auch sonst bleibt das Haus in Pfeiffering bis zum Ende ein Ort „aufrecht[er]“171 und 

„keusche[r]“ weiblicher Dienstfertigkeit gegenüber Adrian Leverkühn. Else Schweigestill, 

„den braunen, nur leicht mêlierten Scheitel glatt und fest angezogen, so daß man die weiße 

Kopfhaut sah, in ihrer gewürfelten Wirtschaftsschürze […], mit kleinen, wohlgeformten und 

tüchtigen Hände[n], deren rechte den glatten Ehereif trug“, personifiziert mit ihrer 

unterwürfig-strengen (noch dazu an Adrians Mutter erinnernden) Erscheinung das Gegenteil 

der Senatorin, dieser Repräsentatintin einer „halb-lüsternen Boheme“, die sich nach einem 

 
166 Mann 1947/2007: S. 373-4. 
167 Elsaghe 2010: S. 374. 
168 Ebd. 2010: S. 30. 
169 Mann 1947/2007: S. 374. 
170 Elsaghe 2010: S. 30. 
171 Mann 1947/2007: S. 301, 518. 



41 

 

Flirt sehnt. Bemerkenswert ist auch an dieser Stelle wieder der erzähltechnische Kniff, mit 

dem es gelingt, sowohl die Haltung Schweigestills (im wörtlichen Sinne) als auch ihr Wesen 

(metaphorisch) als „aufrecht“ zu lesen: „Aufrecht […], saß sie bei ihnen.“172 Dass der 

Erzähler an die Aufrichtigkeit ihrer Person glaubt, beweisen seine späteren Worte über die 

sogenannte „wunderliche Klarsicht“ hinsichtlich der Senatorin. Wenn schliesslich der 

bereits kranke Leverkühn am Ende des Romans während der von ihm einberufenen 

Versammlung der Freunde in Pfeiffering „vom Sessel hinab zu Boden“ fällt, war „Frau 

Schweigestill, die doch entfernter gestanden, […] schneller bei ihm“ und „hob den Kopf des 

Bewußtlosen, und seinen Oberleib in mütterlichen Armen haltend, rief […] zur Seite ins 

Zimmer hinein gegen die annoch Gaffenden: „Macht’s, daß’ weiter kommt’s alle 

miteinand!“173 Offensichtlich ersetzt die treue Wirtin Leverkühn sogar die eigene Mutter, 

„die und deren Fürsorglichkeit ihr fünfundvierzigjähriger Sohn buchstäblich mehr befürchtet 

als den Tod“174: Als er, bereits geisteskrank, erfährt, dass die Mutter auf dem Weg nach 

Pfeiffering sei, versucht er sich nahe des Hauses im Klammerweiher zu ertränken.175 Die, 

„auf unmißverständlichen Eindrücken beruh[ende]“ Analyse Zeitbloms lautet dabei, 

[d]as Mütterliche [erfahre] solche tragische Heimkehr bei allem Jammer nicht ohne 

Genugtuung, nicht ohne Zufriedenheit […]. Einer Mutter ist der Ikarusflug des Helden-

Sohnes, das steile Mannesabenteuer des ihrer Hut Entwachsenen, im Grunde eine so 

sündliche wie unverständliche Verirrung, aus der sie auch immer das entfremdet-

geistesstrenge „Weib, was habe ich mit dir zu schaffen!“ mit heimlicher Kränkung vernimmt, 

und den Gestürzten, Vernichteten, das „arme, liebe Kind“, nimmt sie, alles verzeihend, in 

ihren Schoß zurück, nicht anders meinend, als daß er besser getan hätte, sich nie daraus zu 

lösen.176 

Als ähnlich paradox wie die bereits gezeigte Doppelbödigkeit in den Erwartungen an Frauen, 

die gleichzeitig sexy und gefügig sein sollen, erweisen sich die Erwartungen an eine Mutter, 

eine Rolle, die gleichzeitig als ihre wichtigste angesehen wird. Im Roman ist ‚sie‘ bald zu 

kalt und distanziert wie Ines Institoris, so dass aus den Kindern „traurige 

Schattenpflänzchen“ werden,  bald lebt sie in einem „Hybridzustand“ wie Senatorin Rodde, 

deren Töchter in gegensätzlichen Extremen untergehen, oder aber ‚sie‘ ist auf krankhafte 

Weise anhänglich, wie Elsbeth Leverkühn, was dazu führt, dass sich der „Helden-Sohn“ das 

Leben nehmen möchte und als das nicht gelingt, kommt es zu „ein[em] einmalige[n] 

Vorkommnis“177: „einem von niemandem erwarteten Wutanfall“178 gegen die Mutter. 

 
172 Ebd. 1947/2007: S. 301-2. 
173 Ebd. 1947/2007: S. 729. 
174 Elsaghe 2010: S. 38. 
175 Vgl. Mann 1947/2007: S. 734. 
176 Ebd. 1947/2007: S. 733. Keine Hervorhebung im Original. 
177 Ebd. 1947/2007: S. 716. 
178 Ebd. 1947/2007: S. 717. 



42 

 

Inwieweit die angeblich übertrieben anhängliche und fürsorgliche Elsbeth Leverkühn, die 

ihren Sohn zwischen 1910 und 1930 kein einziges Mal sieht,179 also tatsächlich eine 

übermächtige Mutterfigur ist, der sich Adrian aus Angst durch einen Selbstmordversuch zu 

entziehen versucht, und nicht schlicht unerfüllbaren misogynen Erwartungen unterliegt, sei 

dahingestellt.  

Wie die Mutter Schweigestill, unterstützt auch die Tochter Clementine den 

Untermieter und Künstler bei seiner Arbeit: „Clementine Schweigestill [hatte] ihm öfters 

vorlesen müssen, und zwar Dinge, die dem freundlichen Landmädchen sonderbar genug – 

und auch wieder nicht unpassend vom Munde gingen.“180 Dabei ist ihr Aussehen gerade 

nicht geeignet, beim Erzähler und Leverkühn etwa „Lüsternheit“ zu „erregen[]“: 

In ihrer bäuerlich keuschen Tracht, die von geistlicher Überwachung zeugte, einem Habit 

aus olivgrünem Wollstoff, dessen hochgeschlossene, mit kleinen, dicht beieinanderstehen 

Metallknöpfen besetzte, die jugendliche Büste verflachende Taille in spitzem Zipfel auf den 

weit angereihten und fußlangen Rock fiel, und zu dem sie als einzigen Schmuck unter der 

Halsrüsche eine Kette aus Silbermünzen trug, saß die braunäugige Maid bei dem Leidenden 

und las ihm mit litaneiender Schulmädchenbetonung aus Schriften vor, gegen die gewiß der 

Herr Pfarrer nichts einzuwenden gehabt hätte: der frühchristlichen und mittelalterlichen 

Visionsliteratur und Jenseitsspekulation.181 

Von Kopf bis Fuss bedeckt, ihre Brüste zurückgebunden, liest die ‚keusche‘ Clementine „in 

einem rührend schwerfälligen und gespreizt hochdeutschen Volksschul-Tonfall“182 Texte, 

die Zeitblom als „ekstatisch[], das Gericht verkündend[], die Furcht vor ewiger Strafe 

pädagogisch schürend[]“183 bezeichnet. So „rezitiert[]“ sie etwa gerade „die Entrückungen 

der Mechthild“184, der christlichen Mystikerin Mechthild von Magdeburg, die eine brutale 

Kasteiung ihres eigenen Körpers betrieb, den sie als Feind und Mörder bezeichnete185. Auch 

sonst kann man sich, übrigens nicht nur hier, sondern im gesamten Roman die Frage stellen, 

warum Leverkühn sich ausschliesslich von Literatur mit äusserst kontroversen und 

fragwürdigen, ja frauenfeindlichen Stellen inspirieren lässt. Dazu gehören die von Elsaghe 

behandelten diversen Opernzitate, aber auch das gesamte „frühchristliche[] und 

mittelalterliche[]“ Schrifttum, das stets erwähnt wird. Dabei laufen diese Verweise immer 

wieder auf das Gleiche hinaus: auf eine christlich fundierte Dämonisierung ‚des‘ 

 
179 Vgl. Ebd. 1947/2007: S. 284. Die Mutter küsst Adrian und drückt seinen Kopf an ihre Schulter zum 

Abschied. „Er sollte und wollte ihr nicht wiederkehren. Sie kam zu ihm.“ 
180 Ebd. 1947/2007: S. 517. 
181 Ebd. 1947/2007: S. 518. 
182 Ebd. 1947/2007: S. 518. 
183 Ebd. 1947/2007: S. 518. 
184 Ebd. 1947/2007: S. 518. 
185 Vgl. Mechthild von Magdeburg: Das fließende Licht der Gottheit. Einsiedeln, Zürich, Köln 1955. Hier S. 

56, 174. 



43 

 

Weiblichen, besonders prägnant etwa in der Figur der „große[n] Erzhure, d[es] Weib[s] auf 

dem Tiere, bei deren Schilderung der Nürnberger [Albrecht Dürer] sich heitererweise [!] 

geholfen hat, indem er die mitgebrachte Portraitstudie einer venezianischen Kurtisane dazu 

benutzte, bei Ezechiel […] vorgezeichnet.“186 Ganz in diesem Sinne lässt sich wohl nur 

schwer eine mit noch mehr patriarchalischem Hochmut aufgeladene Situation vorstellen, als 

die von zwei Männern, die beide bekanntlich selbst freie sexuelle Beziehungen pfleg(t)en – 

und sich nun von einer in der („geistlichen“) Unterdrückung ihrer Sexualität befangenen 

jungen Frau genau jene Texte vorlesen lassen, die diese Unterdrückung allererst in Form 

einer ‚Diskursbegründung‘ zu einem integralen Bestandteil der christlichen Religion 

machten.  Zum Vorlesekorpus gehören ausserdem und besonders perfiderweise Texte von 

Frauen, die diese Unterdrückungsmechanismen ‚erfolgreich‘ internalisiert und in einer 

selbstquälerischen ‚Trance‘ an ihrem Körper demonstriert haben. Else Schweigestill, „die 

sie [Clementine] allenfalls im Hause gebraucht hätte“, „nickte“ beim Anblick dieser 

kuriosen Vorlesesituation „den beiden“ männlichen Zuhörern „freundlich billigend zu und 

zog sich wieder zurück“187, wo sie offensichtlich hingehört – weg aus der ‚altväterlichen‘ 

Abtsstube in den Bereich der Domestizität.  

 Was die Beispiele Else Schweigestills und ihrer Tochter sehr deutlich demonstrieren, 

ist ein von Kate Mann prägnant formuliertes Axiom: „[O]ne need not be a man to be a 

misogynist […]: women can fit the description too.“188 Denn genau wie die Definition Kate 

Mannes zutreffend aussagt, sollten im Zentrum jeder Analyse von Misogynie die sozialen 

und politischen Mechanismen stehen, die der Aufrechterhaltung der patriarchalen Ordnung 

mit ihren moralischen feminin-konnotierten Verpflichtungen und den maskulin-

konnotierten Privilegien dienen. In diese Ordnung und die sie stützenden Verhaltensnormen 

werden natürlich sowohl Männer als auch Frauen sozialisiert. Dass dementsprechend 

Frauen, die sich  an der Bestrafung vom normwidrigen Verhalten anderer Frauen beteiligen, 

von männlichen Machtinstanzen dabei moralisch gelobt werden, zeigt der Text par 

excellence: Else Schweigestill ist nicht nur eine aufopferungsvolle Dienerin ihres Mannes 

und Leverkühns ohne eigene zum Ausdruck gebrachte Bedürfnisse, sie ist zudem aktiv 

bestrebt, die ‚traditionellen‘ Geschlechterrollen beizubehalten, was sich dadurch zeigt, dass 

sie hinter einer Fassade von Barmherzigkeit misogyne Bestrafungen an Senatorin Rodde und 

dem schwangeren ‚Fräulein‘ ausübt und ihre Tochter ebenfalls auf eine ‚dienende‘ Funktion 

 
186 Mann 1947/2007: S. 519.  
187 Ebd. 1947/2007: S. 518. 
188 Manne 2017: S. 77. 



44 

 

einzuschwören scheint. Von Else Schweigestill also schliesslich als einer dominanten oder 

mächtigen Frauenfigur zu sprechen, trifft nur insofern zu, als diese Macht sich hinsichtlich 

der normverletzenden Frauenfiguren äussert. Was ihre Stellung in Bezug auf die 

Männerfiguren angeht, so ist Else Schweigestill eine ‚glückliche Dienerin‘ sowohl im 

Haushalt als auch des Patriarchats und kann schwerlich auch nur als mächtige ‚Matrone‘ im 

Sinne Bachofens, geschweige denn als genuin dominante Schreckensgestalt gelesen werden. 

Ihre Dominanz entspringt allein aus dem Nutzen, den sie einerseits als Dienerin gegenüber 

von Leverkühn und ihrem Mann und andererseits als Sanktionsinstanz gegenüber von 

Normverletzerinnen im Patriarchat an den Tag legt. 

  Eine weitere „Matrone“ neben Else Schweigestill und Elsbeth Leverkühn, der 

Elsaghe in seiner Analyse die meiste Aufmerksamkeit widmet, ist die italienische „Signora 

Manardi, von den Ihren Nella genannt“189, deren Bedienung und Verpflegung Adrian 

Leverkühn und Rüdiger Schildknapp in Palestrina vom Juni 1911 bis Herbst 1912 geniessen. 

Nach Elsaghe erinnern die Umstände an diesem „für seine [Leverkühns] Komposition […] 

offenbar ungleich förderlichen Ort“ an Torre di Venere in Mario und der Zauberer und somit 

„an die vor- oder besser postpatriarchalen Verhältnisse“190 dieser Erzählung, oder anders 

gesagt: an den Zustand der ‚Gynaikokratie‘ im Sinne Bachofens. Dabei hat die Forschung 

gerade erst durch Elsaghe die Schattierungen des Textes, die auf den von Mann benutzten 

Bachofen’schen Quellen beruhen ausführlich decodieren können. Durch die Linse dieser 

Quellenlage beobachtet Elsaghe „Indizien hetärischer Rückschlagsbewegungen“191 im 

Doktor Faustus gerade im Haushalt der Matrone Manardi in Italien und gelangt zu seiner 

These: 

Das Deutsche Reich bleibt dank Leverkühns ‚philobatischer‘ Anwandlung so lang und so 

weit wie möglich von ‚Gynaikokratie‘ dissoziiert. […] Sie wird in die Fremde projiziert, und 

zwar genau wie in Mario und der Zauberer nach Italien […]. Nur ist es im Doktor Faustus 

nicht Deutschland schlechthin, das vom Übel wenigstens notdürftig dissoziiert wird; sondern 

es ist eben allein das deutsche Kaiserreich.192 

So scharfsichtig diese Analyse von Elsaghe ist, bietet sich doch auch eine andere Lesart des 

‚italienischen Kapitels‘ an, ohne die Schablone von Bachofen. Diese Lesart, die im 

Folgenden begründet werden soll, zeigt, dass der Text, jenseits jeglicher beabsichtigter oder 

unbewusster Bemühungen des Autors um eine ‚bachofenianische‘ Stilisierung, in Signora 

Manardi eine Frauenfigur skizziert, die insofern homolog zur Figur Else Schweigestill ist, 

 
189 Mann 1947/2007: S. 309. 
190 Elsaghe 2010: S. 283. 
191 Mann 1947/2007: S. 263. 
192 Elsaghe 2010: S. 290. 



45 

 

als sie statt einer „dominante[n] Matrone“193 schlicht eine ‚starke Dienerin‘ des Patriarchats 

und der Domestizität ist.   

 Angefangen bei dem Namen Manardi bemerkt Elsaghe „eine Unstimmigkeit“194: 

Sowohl der ältere Bruder Nellas Ercolano Manardi als auch der Vetter der verwitweten 

Signora Dario Manardi tragen diesen Namen. Das erklärt Elsaghe damit, dass bei dem 

Bruder Ercolano „der Name der verwitweten Schwester den Namen ihres und des Vaters 

eben auch ihrer beiden Brüder überschrieben hat“, anders gesagt, „die Mächtigkeit der 

Schwester, Mutter und Frau ‚den Namen des Vaters‘ verdrängt hat.“195 Diese Lesart der 

übermächtigen Matrone unterstütze weiter die Tatsache, dass jener Vetter „mit seiner 

unscheinbaren und kränklichen Gattin […] ihren eigenen Tisch [führten].“196 Bei dieser 

Analyse vernachlässigt Elsaghe jedoch einige zentrale Indizien des Texts. Zunächst gehört 

der „fast palazzo- oder kastellartige[] Bau“ offensichtlich der Familie des verstorbenen 

Ehemanns und des Vetters, denn die Signora mit ihren Brüdern gehören einer „sonst ländlich 

schlichten und ungelehrten Familie“197 an. Diese Konstellation, dass die ungebildete Familie 

einer Witwe einen Palast ‚übernimmt‘, zeugt neben dem „Verfall insbesondere des 

Bildungsbürgertums“ vom Verfall der alten Aristokratie zugunsten des ‚einfachen 

Volkes‘ in der Republik. Denn „der Advokat Ercolano Manardi“, der zwar „der Stolz der 

sonst ländlich schlichten und ungelehrten Familie“ ist, „übte allem Anschein nach seinen 

Beruf nicht mehr aus, sondern las nur noch die Zeitung.“198 Trotzdem ist dieser Stolz der 

Familie auch deutlich ihr Oberhaupt, der die uneingeschränkte „Bewunderung“ seiner 

Schwester (und übrigens „aller Manardis“) geniesst, so etwa, wenn sie gegenüber dem 

jüngeren Bruder „begütigende[] Worte“ über die „Vollblütigkeit des Advokaten“ äussert, 

der „bei offener Tür in Unterhosen“199 zu sitzen pflegt. Insofern suggeriert der Text, der von 

den Seinen „als eine Art Staatsmann“ bewunderte Ercolano Manardi sei eine Art ‚Parasit‘, 

der es zwar trotz seiner einfachen ländlichen Herkunft zum Advokat gebracht hat, aber dann 

doch lieber das gute, sorglose (unverdiente) Herrenleben geniesst und den von der Schwester 

servierten „Landwein […] unter Krächzen in großen Schlücken wie Wasser trank“200. Vor 

diesem Hintergrund schiene es logisch, dass der „meist kurz und mit Genugtuung l’avvocato 

 
193 Ebd. 2010: S. 38. 
194 Ebd. 2010: S. 288. 
195 Ebd. 2010: S. 288. 
196 Mann 1947/2007: S. 312. 
197 Ebd. 1947/2007: S. 310. 
198 Ebd. 1947/2007: S. 310-1. 
199 Ebd. 1947/2007: S. 311. 
200 Ebd. 1947/2007: S. 312. 



46 

 

genannt[e]“201 ältere Bruder und „Stolz“ der verwitweten Nella diesen mit dem Palazzo 

assoziierten Namen selbst übernommen hätte, denn offensichtlich hat er die Stellung des 

‚Herren im Haus‘ an der Stelle des kinderlosen, „graubärtige[n] am Stocke gehende[n]“ 

Vetters Dario Manardi (und des verstorbenen Manns der Nella) eingenommen. So gedeutet 

zeigt sich der Advokat nicht als unterwürfiges Opfer der dominanten Signora, wie ihn 

Elsaghe interpretiert, sondern als opportunistischer Schmarotzer, der gleichsam seine 

‚patriarchale Dividende‘ geniesst, indem er sich von seiner Schwester bedienen lässt und ein 

Lotterleben führt. Er mag dabei als Schmarotzer lächerliche Züge aufweisen und nicht dem 

Ideal eines disziplinierten, aktiven und tätigen Manns entsprechen – aber die Übernahme des 

Namens und das untätige Dahinvegetieren sind jedenfalls nicht Indizien einer 

‚gynaikokratischen‘ Dominanz der Schwester, sondern im Gegenteil einer privilegierten 

männlichen Anspruchshaltung.  

 Und auch wenn die Küche des Hauses „etwas entschieden Bedrohliches“202 an sich 

haben mag, so ist sie der einzige Raum, wo die Signora „waltete“.203 Genauso wie Else 

Schweigestill bedient Signora Manardi ihre Gäste und Familie und ergeht sich „unermüdlich 

in Angeboten“: „Minestra, Singvögelchen mit Polenta, Scaloppini in Marsala, ein 

Hammelgericht oder Wildschwein mit süßer Zukost“ usw., und das „mit einer Freigebigkeit, 

die zu dem bescheidenen Pensionspreis in keinem Verhältnis stand“ 204 – nach Elsaghe „nicht 

mehr den Regeln von Warentausch und Geldwirtschaft“ gehorchend und als „quasi 

vorökonomische Nahrung“205, ‚primitive‘ Gastgeberin Hof haltend. Tatsächlich erweist sich 

auch bei Else Schweigestill „[d]e[r] Preis […] Verköstigung und Bedienung eingeschlossen, 

als sehr mäßig.“206 Die Ähnlichkeit Signora Manardis mit Else Schweigestill ist weiter bei 

der Beschreibung ihres Aussehens evident: 

[E]ine stattliche Matrone römischen Typs, mit gewölbter Oberlippe, – nicht sehr brünett, nur 

kastanienbraun die guten Augen und der silbrig durchwirkte, glatt und fest gezogene 

Scheitel, ländlich schlicht und tüchtig die ebenmäßig füllige Erscheinung, – oft sah man sie 

die kleinen, aber arbeitsgewohnten Hände mit dem doppelten Witwenreif an der rechten in 

die rüstigen, vom Schürzenbund fest umspannten Hüften stemmen.207 

Nach Elsaghe beweist die Stelle, dass Signora Manardi „eine Wiedergängerin der 

„römischen Matrone“ ist, „in der Bachofen Reste der „hetärische[n] Königsfrau Asiens“ 

 
201 Ebd. 1947/2007: S. 310. 
202 Elsaghe 2010: S. 285. 
203 Mann 1947/2007: S. 309. 
204 Ebd. 1947/2007: S. 312. 
205 Elsaghe 2010: S. 284. 
206 Mann 1947/2007: S. 370. 
207 Ebd. 1947/2007: S. 309. 



47 

 

ausmachen zu können glaubte“208. Sie ist aber auch eine Frau, mit „guten Augen“, „tüchtig“ 

mit „arbeitsgewohnten Hände[n]“, Eigenschaften, die ihr älterer Bruder nicht hat. Auch 

wenn der Text also geschichts- und kulturphilosophische Verweise auf die Theorien von 

Bachofen enthält, ist Nella Manardi gleichzeitig doch eindeutig eine überzeugte Geberin 

feminin-konnotierter Leistungen, die nach dem Tod ihres Gatten nun ihren älteren Bruder 

den Ton angeben lässt und den „Helden-Sohn“ Adrian Leverkühn und dessen Entourage mit 

Hingabe bedient. Dass Signora Manardi und Else Schweigestill von dieser Bewirtschaftung 

nicht ökonomisch profitieren, spricht dabei gerade gegen ihre vermeintliche Dominanz und 

für eine misogyne Lesart nach Kate Manne: Die Bedienung und Verpflegung seien für ‚die 

Frau‘ eine Herzensaufgabe, die keiner adäquaten Bezahlung bedarf – eine Gesinnung, die 

teilweise heute noch in Diskussionen bezüglich weiblich dominierter Berufe im Bereich der 

sogenannten Carearbeit zutage tritt. Summa summarum sendet der Text also zutiefst 

widersprüchliche Signale bezüglich Signora Manardi: Neben den von Elsaghe 

ausgearbeiteten mit Bachofen lesbaren Stellen, die von ‚hetärischen‘ Zuständen, von 

Primitivierungen und Rückfällen in ‚präpatriarchale‘ Verhältnisse zeugen, personifiziert die 

Signora gleichzeitig eine treue Dienerin, unter deren Obhut Leverkühn, ähnlich wie bei Else 

Schweigestill, sehr produktiv arbeiten kann. Eine genaue Lektüre des Texts zeigt denn auch, 

dass nicht etwa die Signora als Wiedergängerin einer ‚asiatischen Königsfrau‘ im Palazzo 

waltet, sondern, in Entsprechung zur patriarchalen Norm, ihr älterer Bruder. 

 

3.3 ‚Rasse‘ und ‚Klasse‘: Kunigunde Rosenstiel am Grab des deutschen 

Tonsetzers und Esmeraldas ‚Akt der Liebe‘ 

 

Vor dem Hintergrund der ausführlichen Analysen Elsaghes sowohl zu den jüdischen Figuren 

als auch zum ‚Fremden‘ insgesamt im Gesamtwerk Manns könnte zunächst der Eindruck 

entstehen, es sei damit auch über den Doktor Faustus bereits alles in dieser Hinsicht 

Wichtige gesagt. Nicht nur erkennt Elsaghe, dass „Leverkühn und Zeitblom […] die 

Prostituierte [Esmeralda] immer wieder auf das ihrer Erscheinung, und zwar weit über die 

‚bräunliche‘ [in Manns Gesamtwerk (homo-)erotisch besetzte, Anm. v. L. S.] Farbe hinaus 

[reduzieren]“; er hält zudem fest, dass neben den biografischen Ähnlichkeiten zu Nietzsches 

Bordellbesuchen auch „Zarathustras kolonialistische Verfremdung […] der Prostitution […] 

ein wesentliches Moment der Bordellszene im Doktor Faustus vor[gibt]“209 und durch die 

 
208 Elsaghe 2010: S. 285. 
209 Yahya Elsaghe: Die imaginäre Nation: Thomas Mann und das „Deutsche“. München 2000. S. 63. 



48 

 

Schauplätze „die Reichsgrenze wieder mit Sexual- und vor allem mit Infektionsängsten 

besetzt [wird].“210 Auch die Wurstdarmfabrikantin211 und „letzte Jüdin“212 in Manns Oeuvre, 

Kunigunde Rosenstiel, liest Elsaghe mit grosser Luzidität: „Als einzige deutsche Jüdin des 

Gesamtwerks markiert sie der Erzähler explizit positiv, als ‚tüchtige‘“ sowie „ernstlich 

hochzuachten[de]“, sich „in Treuen bewährende“ und kurzum „vortreffliche Person.“213 Und 

dennoch, trotz dieser „gewisse[n] Tendenz […], die früheren, rein rassenbiologischen 

Wahrnehmungen jüdischer Körper und nicht zuletzt die damit zusammenhängenden 

Vertierungen zu überwinden“, fällt Thomas Mann bei der Darstellung dieser Figur 

unweigerlich auf sein „ältestes Steoreotypenregister zurück[].“214 All das zeugt neben Manns 

Tagebucheinträgen gemäss Elsaghe davon, „wie schwer es Thomas Mann fiel oder daß es 

ihm eigentlich unmöglich war, seine Vorstellungen von der grundsätzlichen Alterität der 

Juden als ‚Volk‘ und ‚Rasse‘ oder ‚Geblüt‘ wirklich loszuwerden.“215  

 Auch wenn Elsaghe in all diesen Punkten zuzustimmen ist, muss an dieser Stelle 

doch noch von einem bislang unterbelichteten Aspekt der in Doktor Faustus aufgebotenen 

Strategien zur Darstellung ‚des‘ Jüdischen die Rede sein. Dass er bislang unterbelichtet 

geblieben ist, dürfte mit gewissen Stimmen in der Forschung zu tun haben, die seit 1948 eine 

ganz andere und enorm wirkmächtige Lesart des Romans am Leben halten, in welcher die 

Frage nach dem erzählerischen Umgang mit dem ‚Jüdischen‘ im Besonderen und dem 

‚Alteritären‘ im Allgemeinen dezidiert und wohl nicht ganz zufällig in den Hintergrund 

rückt. Diese Lesart besagt, dass die Prostituierte ‚Esmeralda‘ und die geheimnisvolle 

Madame de Tolna, die unsichtbare Unterstützerin Leverkühns, de facto identische Figuren 

seien.216 Man kann angesichts der Hartnäckigkeit, mit der diese These vertreten wird, 

 
210 Ebd. 2000: S. 66. 
211 „Eine rüstige Geschäftsfrau auf derbem Gebiet (denn eine Wurstdarmfabrik hat entschieden etwas Derbes.“ 

Mann 1947/2007: S. 456. 
212 Elsaghe schreibt über die „letzte Jüdin“: „Der leise Anachronismus, den Thomas Mann seiner letzten Jüdin 

also auf den Leib geschrieben hat, wenn nicht dem unheimlich Antizipativen ihres ‚knochige[n]‘ Körperbilds, 

so jedenfalls in Form ihrer Fleisch und Blut gewordenen Traurigkeit, spricht Bände. […] Er reflektiert so 

gelesen ein Entsetzen vor den Konsequenzen, welche der deutsche und besonders der rassenbiologische 

Antisemitismus endlich haben sollte, an dessen Aufkommen freilich der frühe Thomas Mann gerade auch mit 

seinen literarischen Gestaltungen jüdischer Frauen sicherlich ganz unerheblich, aber eben doch partizipiert 

hatte.“ Elsaghe 2004: S. 223. 
213 Yahya Elsaghe: Thomas Mann und die kleinen Unterschiede: zur erzählerischen Imagination des Anderen. 

Böhlau 2004. S. 217. 
214 Ebd. 2004: S. 257. 
215 Ebd. 2004: S. 258. 
216 Vgl. Victor J. Oswald Jr.: Thomas Mann’s Doktor Faustus. The Enigma of Frau von Tolna. In: The 

Germanic Review 23, München 1948, S. 249-253; Thomas Schneider: Das literarische Porträt: Quellen, 

Vorbilder und Modelle in Thomas Manns Doktor Faustus. Berlin 2005, hier S. 141.; Hans Rudolf Vaget 2004: 

S. 228; Hans Rudolf Vaget: Doktor Faustus. In: Andreas Blödorn & Friedhelm Marx (Hrsg.): Thomas Mann 

Handbuch. Stuttgart 2015, S. 66-75, hier S. 74. 



49 

 

nachgerade von einem Forschungsparadigma sprechen, das mit seinem apodiktischen 

Geltungsanspruch anders gelagerte Herangehensweisen an den Roman gleichsam a limine 

dubios erscheinen liess und lässt. So schreibt etwa Hans Rudolf Vaget in einer 

exemplarischen Formulierung, dass „it is left to the omniscient narrator, in the manner of the 

Wagnerian orchestra, to signal to the reader that Madame de Tolna is the former 

‚Esmeralda‘.“217 Die Grundlage für diese Interpretation  - die von Vaget gar nicht als solche 

formuliert, sondern als unbestreitbare diegetische Tatsache dem „omnipresent narrator“ 

zugeschrieben wird – scheint neben ihrer „delikate[n] Gesundheit“218 und dem Verweis auf 

die „[R]itterlich[keit]“219 ihres Gatten das „Huldigungsgeschenk eines Ringes“220 von de 

Tolna an Leverkühn zu bilden. Dieser Ring nämlich ist mit einem „Wahrzeichen“ versehen, 

„das sich […] als geflügelt-schlangenhaftes Ungeheuer bestimmen ließ, dessen 

hervorschießende Zunge die ausgebildete Gestalt eines Pfeiles hatte“221 – und hier ergibt 

sich eine signifikante Parallele zur ‚Esmeralda‘-Handlung. Denn tatsächlich spricht 

Zeitblom nach dem One-Night-Stand zwischen Leverkühn und ‚Esmeralda‘ davon, dass 

„Liebe und Gift hier einmal für immer zur furchtbaren Erfahrungseinheit wurden: der 

mythologischen Einheit, welche der Pfeil verkörpert.“222 Während sich die bisherige 

Forschung jedoch auf diese auffällige Homologie versteifte, hat sie zahlreiche Hinweise auf 

eine motivisch viel engmaschiger gestaltete Verbindung ‚Esmeraldas‘ mit einer  ganz 

anderen Figur vernachlässigt: Kunigunde Rosenstiel.  

Wie Elsaghe schreibt, „sind die ‚Augen‘ Kunigunde Rosenstiels weder erwähnenswert 

‚groß‘ noch erwähnenswert ‚blank‘ noch ‚schwarz‘ […]. Aber Kunigunde Rosenstiels 

‚Augen‘ sind auch nicht einfach ‚braun‘, noch sind sie einfach ‚traurig‘; sondern in der 

‚Bräune‘ ihrer ‚Augen‘ ‚steht‘ ‚Trauer geschrieben‘.“223 Dieses Farbmotiv verbindet 

Rosenstiel mit ‚Esmeralda‘, bei der es sich um „eine Bräunliche“ handeln soll, „in 

spanischem Jäckchen, mit großem Mund, Stumpfnase und Mandelaugen.“224 Des Weiteren 

spricht Zeitblom von „dem armen Gemüt der Dirne“, worin „etwas den Gefühlen 

 
217 Vaget 2004: S. 228.  
218 Mann 1947/2007: S. 568. 
219 Ebd. 1947/2007: S. 567. T. J. Reed schreibt hierzu: „Oswald missed only the clue to how Esmeralda escaped 

from prostitution, the adjective ritterlich in the description of Madame de Tolnas’s husband.” T. J. Reed: 

Thomas Mann: The Uses of Tradition. Oxford, New York 1973/1996, S. 392. 
220 Mann 1947/2007: S. 569. 
221 Mann 1947/2007: S. 570. 
222 Ebd. 1947/2007: S. 225. 
223 Die aufgezählten Eigenschaften seien aufgrund des Gesamtwerks von deutschen Juden und Jüdinnen zu 

erwarten. Die Veränderung der Augen sieht Elsaghe als eine Veränderung der rassenbiologischen 

Wahrnehmung. Elsaghe 2004: S.222.  
224 Mann 1947/2007: S. 209. 



50 

 

geantwortet, die ihr der Jüngling entgegenbrachte.“225 Über Kunigunde Rosenstiel sagt der 

Erzähler in auffallend ähnlicher Weise: 

[A]ber gleichzeitig wohl auch hat er [ein der breiten Masse gänzlich verborgener esoterischer 

Früh-Ruhm] einen Widerschein in bescheiden-tieferen Gegenden, im bedürftigen Gemüt 

armer Seelen, die sich durch irgend eine als „höheres Streben“ verkleidete Einsamkeits- und 

Leidenssensibilität von der Masse sondern und in einer Verehrung, welcher noch voller 

Raritätswert zukommt, Glück finden.226 

Der aber wohl bemerkenswerteste Hinweis auf eine Verbindung zwischen ‚Esmeralda‘ und 

Kunigunde Rosenstiel findet sich im Zusammenhang mit der Musik Adrian Leverkühns, 

namentlich im apokalyptischen Oratorium Apokalipsis cum figuris.  Dabei handelt es sich 

um jenes Stück mit der „große[n] Erzhure“, inspiriert von Dürer, der sich wiederum 

„heitererweise geholfen hat, indem er die mitgebrachte Portraitstudie einer venezianischen 

Kurtisane“ benutzte. Die Originalquelle Dürers aus Offenbarung 17, 3-4 zitiert der 

Kommentarband wie folgt: 

Und er [der Engel] brachte mich im Geist in die Wüste. Und ich sahe das Weib sitzen auf 

einem rosinfarbenen Tier, das war voll Namen der Lästerung, und hatte sieben Häupter und 

zehn Hörner. Und das Weib war bekleidet mit Scharlach und Rosinfarbe und übergüldet mit 

Golde, und Edelsteinen, und Perlen; und hatte einen güldnen Becher in der Hand, voll 

Greuels und Unsauberkeit ihrer Hurerei […].227 

In auffälliger Parallelität hierzu liest sich die ‚Bordellszene‘ des Doktor Faustus in Adrians 

manieriert altertümelndem Bericht:  

Ich schelle, die Thür geht von selber auf und auf dem Flur kommt mir eine geputzte Madam 

entgegen, mit rosinfarbenen Backen, einen Rosenkranz wachsfarbener Perlen auf ihrem 

Speck, und begrüsst mich fast züchtiger berden, hocherfeut flötend und scharmutzierend, wie 

einen Langerwarteten, komplimentiert mich danach durch Portièren in ein schimmernd 

Gemach mit eingefasster Bespannung, einem Kristall-Lüster, Wandleuchten vor Spiegeln, 

und seidnen Gautschen, darauf sitzen dir Nymphen und Töchter der Wüste […].228 

Bei dieser wörtlichen Parallelisierung wird deutlich, dass sich nicht nur Dürer 

(‚heitererweise‘) von einer Kurtisane ‚inspirieren‘ liess als er die babylonische Hure 

visualisierte, sondern dass auch für Leverkühn der Bordellbesuch und somit ‚Esmeralda‘ als 

Schöpfungsquelle für „die Creation einer neuen und eigenen Apokalypse, gewissermaßen 

[…] [für] ein Resumé aller Verkündigungen des Endes“229, steht. Dabei ist die zweite von 

Leverkühn für das apokalyptische Werk benutzte Quelle keine geringere als „Jeremias’ 

Klagelieder“230, die, wie Elsaghe gesehen hat, für die Charakterisierung Kunigunde 

 
225 Ebd. 1947/2007: S. 225. Keine Hervorhebung im Original. 
226 Ebd. 1947/2007: S. 455. Keine Hervorhebung im Original. 
227 Wimmer 1947/2007: S. 704. 
228 Mann 1947/2007: S. 208. 
229 Ebd. 1947/2007: S. 208. 
230 Ebd. 1947/2007: S. 520. 



51 

 

Rosenstiels als wesentliche Vorlage dienten. So stamme die Bezeichnung, „ihr Volk [sei] 

wie eine verlorene Herde“231 etwa „aus Jeremia, 50,6 […] ‚Denn mein Volk ist wie eine 

verlorene Herde‘“, und auch „das zweite Kolon, ‚daß der Herr es zur Wüste gemacht hatte‘“, 

sei aus den Klageliedern, 1,13 – eine von Thomas Mann wiederum markierte Stelle -: „er 

[‚der Herr‘] hat mich zur Wüste gemacht.“232 Insofern bilde „‚die Wüste‘, mit welcher die 

Rauheit ihrer [Kunigunde Rosenstiels] unweiblich „tiefe[n] Stimme“233 beschrieben wird, – 

die „wüstenrauhe[] und klagende[] Stimme“234 – eine „konsistent-intertextuelle Isotopie.“235 

 Im apokalyptischen Werk Leverkühns gibt es also sowohl Verweise auf die 

„T[o]chter der Wüste“ ‚Esmeralda‘ als auch – durch die Klagelieder – auf die 

„wüstenrauhe[]“ Kunigunde Rosenstiel. Dabei stellt sich die Frage, warum gerade 

Rosenstiel „die Tochter Zion“, der Leverkühn nach Aussagen des Erzählers keine 

Aufmerksamkeit schenkt, in seiner Musik derart prominent thematisiert werden sollte. Die 

Antwort könnte lauten, dass es eben nicht um Kunigunde Rosenstiel per se geht, sondern um 

das, was sie repräsentiert: das Judentum, personifiziert in der „Tochter Zion.“236 Wie Elsaghe 

schreibt, nehmen „[i]n den Klageliedern […] ‚Zion‘, ‚Juda‘ und ‚Jerusalem‘ konsistent die 

allegorische Gestalt von Frauen im allgemeinsten Sinn des Worts beziehungsweise von 

Frauen an, die, […] im engeren, sozusagen patriarchalen, auf den Mann bezogenen Wortsinn 

keine, noch keine oder keine mehr sind.“237 Tatsächlich wird („die Tochter“) Zion in diesem 

Zusammenhang genannt: So spaziert Leverkühn während seiner Arbeitspausen, unmittelbar 

nachdem der Erzähler das apokalyptische Oratorium und seine Vorbilder beschrieben hat, 

„um die Klammermulde, auf den Zionshügel.“238 Auffällig ist dabei, dass Leverkühn in 

seiner Wahlheimat Pfeiffering ist, wo es zwar die Klammermulde, nicht aber den 

Zionshügel, sondern dessen Entsprechung namens Rohmbühel gibt. Hier mag sich ein 

Erinnerungsfehler Manns in die Formulierung eingeschlichen haben – oder aber es liegt eine 

gezielte, sinnige, motivisch kohärente ‚Verfremdung‘ der Topographie beziehungsweise 

eine Überblendung zweier Topographien vor. An einer weiteren Stelle des Romans 

spazieren der Erzähler und Leverkühn ausgerechnet „auf der Höhe des Zionsberges“ 

(diesmal korrekt in Buchel), als Leverkühn nach seinem Bordellbesuch von der „Lust zu 

 
231 Ebd. 1947/2007: S. 456. 
232 Elsaghe 2004: S. 232. 
233 Ebd. 2004: S. 221. 
234 Mann 1947/2007: S. 456. Keine Hervorhebung im Original. 
235 Elsaghe 2004: S. 221. 
236 Mann 1947/2007: S. 456. 
237 Elsaghe 2004: S. 235. 
238 Mann 1947/2007: S. 522. 



52 

 

fremdem Fleisch“ und einer „Liebeserweisung“239 spricht. Bedenkt man also diese Signale 

des Textes, so suggerieren sie doch, dass (auch) die Prostituierte ‚Esmeralda‘ eine Jüdin sei. 

Diese Interpretation hat bereits Egon Schwarz aufgrund ihrer stereotyp „chamäleonartige[n] 

Anpassung an die Umwelt“, ihrer „Mandelaugen“ und ihres Namens vorgebracht, die 

allesamt „basic characteristics of the stock Jew“240 seien. Auch sei nach Schwarz in Manns 

Gesamtwerk gerade der Schmuck, „a great sparkly stone“241 das Identifikationsmerkmal 

schlechthin einer als jüdisch markierten Frauenfigur.242 

All das hat die bisherige Forschung jedoch nicht weiter beachtet. Noch im Jahr 2015 

zitiert Vaget im Thomas Mann Handbuch Oswalds Interpretation von 1948 und führt die 

Deutung von ‚Esmeralda‘ und Frau von Tolna als die identische Figur fort.243 Dabei bietet 

der Text neben den wenigen Stellen, die solch eine Verbindung legitimieren könnten, 

ebenfalls Stellen, die diese in Zweifel ziehen. So behauptet Zeitblom etwa: „ihr [Madame de 

Tolnas] Reichtum“ sei ihr, „wie deutlich zu spüren, von kritischen Gewissens wegen eine 

Belastung […], obgleich sie ein Leben ohne ihn nicht kannte und auch wohl nicht zu führen 

gewußt hätte.“244 Die Aussage suggeriert deutlich, dass es sich bei Madame de Tolnas 

Lebensgeschichte nicht etwa um das rags to riches-Narrativ einer hooker with a heart of 

gold handelt, sondern sie immer schon eine gut situierte Frau gewesen ist. Wie dem auch 

sei, bemerkenswert ist vor allem, was Vaget aus dieser Interpretation macht – oder was er 

eben vernachlässigt, wenn er das Ganze als eine Art Gnaden-Diskurs interpretiert, indem er 

Esmeralda mit Fausts Gretchen vergleicht und Madame de Tolna analog zu Goethes Ewig-

Weiblichem setzt: „As in Goethe’s scheme for Faust’s redemption, human love proves to be 

the pledge of divine love, which is to say of grace.“245 Dabei nimmt er die Appellstruktur 

 
239 Ebd. 1947/2007: S. 274. 
240 Egon Schwarz nach Frances Lee: Overturning Dr. Faustus. Re-reading Thomas Mann’s novel in Light of 

Observations of a Non-Political Man. Rochester 2007, S. 265. 
241 Ebd. 2007: S. 265. 
242 So heisst es etwa in Buddenbrooks über die jüdisch markierte Frau Hagenström: „Ihr [Julchens] Vater, Herr 

Hagenström, dessen Familie noch nicht lange am Orte ansässig war, hatte eine junge Frankfurterin geheiratet, 

eine Dame mit außerordentlich dickem schwarzen Haar und den größten Brillanten der Stadt an den Ohren, 

die übrigens Semlinger hieß.“ Thomas Mann: Buddenbrooks, S. 66. 
243 Vaget schreibt: „Dazu gehört nicht nur die geheime Identität des Künstler-Helden mit seinem Biographen, 

sondern auch die des Genie-spendenden bösen Engels mit der anonymen, selbstlosen Förderin von Leverkühns 

Karriere, Frau von Tolnas mit der als Esmeralda designierten und in Leverkühns Musik verewigten 

Prostituierten.“ Vaget 2015: S. 74. 
244 Mann 1947/2007: S. 572. Keine Hervorhebung im Original. 
245 Vaget 2004: S. 229. Christian Baier schreibt hierüber: „Indem er [Vaget] diese [spirituelle] Liebe [zwischen 

Leverkühn und Madame de Tolna] als ‚a reflection of grace‘ auffasst, interpretiert er Madame de Tolna als 

Erlöser-Figur. Allerdings sind seine Bemühungen, mittels der Analogie zu Gretchen Leverkühns Liebe für 

seine ‚mondäne Verehrerin‘ zu belegen, nicht durchweg überzeugend.“ Christian Baier: Zwischen höllischem 

Feuer und doppeltem Segen: Geniekonzepte in Thomas Manns Romanen Lotte in Weimar, Joseph und seine 

Brüder und Doktor Faustus. Göttingen 2011, S. 294. 



53 

 

des Textes für bare Münze und akzeptiert den Geschlechtsverkehr mit einer Prostituierten 

als beiderseitigen „Akt der Liebe“. In diesem Forschungsparadigma scheint allerdings 

paradoxerweise niemand das Groteske und Misogyne an einer Konstellation zu erkennen, in 

welcher die Prostituierte einem Klienten für immer dafür dankbar sein sollte, dass er mit ihr 

geschlafen hat und sie folglich ihr Leben – „an Uneigennützigkeit“ die anderen „bedürftigen 

Frauenseelen“ „übertreffend“246 – für die Unterstützung seiner Karriere aufopfert. 

Die hier vorgeschlagene Lesart wirft nun ein völlig anderes Licht auf die 

„Liebeserweisung“ und die vermeintlich und nota bene für die Prostituierte „[r]einigend[e], 

rechtfertigend[e] [und] emportragend[e]“247 Wirkung des Geschlechtsaktes, aber auch auf 

die von Zeitblom formulierte Beobachtung, das Werk Leverkühns stehe „in eigentümlicher 

Korrespondenz, im Verhältnis geistiger Entsprechung“248 zu den protofaschistischen 

Gesprächen des ‚Kridwiß-Kreises‘. Denn es kann nicht genug betont werden, was für ein 

Bild der deutschen Katastrophe sich hier formt: Der deutsche Tonsetzer, den, wie Franka 

Marquardt schreibt, der Schlusssatz des Romans „endgültig“ als „Personifizierung des 

‚deutschen Vaterlandes‘“ „festschreibt“249, thematisiert in seiner musikalischen 

Höllenvorstellung die höchstwahrscheinlich jüdische Prostituierte, mit der er geschlafen hat 

und die dadurch ihr „Heil“ „[ge]f[u]nd[en]“250 haben soll. Gleichzeitig „[steht] im August 

1940, also knapp anderthalb Jahre vor der Wannsee-Konferenz, ‚[a]m offenen Grabe‘ des 

deutschen Tonsetzers“ Kunigunde Rosenstiel „als ‚trauernde Jüdin‘“251 (sowie „eine 

unkenntlich verschleierte Fremde“252, Madame de Tolna, die in Vagets Argumentationslogik 

ehemalige Prostituierte ‚Esmeralda‘ [!] – ebenfalls jüdisch markiert). Somit „gilt der 

Ausblick des Romans“, wie Marquardt zutreffend formuliert „keineswegs ihrem“, also 

 
246 Mann 1947/2007: S. 567. 
247 Ebd. 1947/2007: S. 226. 
248 Ebd. 1947/2007: S. 539; Zeitblom macht diesen Vorwurf, nimmt ihn aber später zurück: „Seelenlosigkeit! 

Ich weiß wohl, dies ist es im Grunde, was diejenigen meinen, die das Wort ‚Barbarismus‘ gegen Adrians 

Schöpfung im Munde führen. Haben sie je, sei es auch nur mit dem lesenden Auge, gewissen lyrischen Partien 

– oder darf ich nur sagen: Momenten? – der ‚Apokalypse‘ gelauscht, Gesangsstellen, von Kammerorchester 

begleitet, die einem Härteren als ich es bin, die Tränen in die Augen treiben könnten, da sie wie eine inständige 

Bitte um Seele sind? Man verzeihe mir die gewissermaßen ins Blaue gerichtete Polemik, aber Barbarei, 

Unmenschlichkeit sehe ich darin, ein solches Verlangen nach Seele – das Verlangen der kleinen Seejungfrau 

– Seelenlosigkeit zu nennen!“ Mann 1947/2007: S. 548. 
249 Franka Marquardt: Der Manager als Sündenbock. Zur Funktion des jüdischen Impresario Saul Fitelberg in 

Thomas Manns „Doktor Faustus“, Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge, Vol. 14, No. 3, 2004, S. 564-580, 

hier: S. 566. 
250 Mann 1947/2007: S. 226. 
251 Marquardt 2004: S. 565. 
252 Mann 1947/2007: S. 738. 



54 

 

Rosenstiels, „sondern Deutschlands bevorstehendem Untergang.“253 Dazu kommt, wie 

Elsaghe schreibt, dass  

alle Indikatoren der jüdischen Assimiliertheit bei Kunigunde Rosenstiel […] unter die 

Signatur des Komischen oder eben der Parodie zu stehen [kommen]. Sie geben so nicht 

zuletzt eine nach wie vor patriarchal-sexistische Struktur zu erkennen. Sie kommunizieren 

die Ächtung und Verachtung, der „[w]eibliche Wesen“ anheimfallen, sobald sie einmal als 

Sexualobjekt gänzlich außer Betracht liegen.254 

All das unterstreicht und bekräftigt die Aussage Kate Mannes, dass die 

Diskriminierungsachsen ‚Rasse‘ und ‚Klasse‘ die Misogynie noch einmal auf ein ganz 

anderes Level bringen, also sozusagen als intersektionale Katalysatoren zu wirken 

vermögen. Kunigunde Rosenstiel, die einerseits explizit positiv als Dienerin Leverkühns 

bezeichnet wird, die ihn mit raren Schriften und Lebensmitteln versorgt, darf nicht wie etwa 

die ihn ebenfalls bedienende Else Schweigestill im moral spotlight stehen. Dass Rosenstiel 

„als Sexualobjekt gänzlich außer Betracht lieg[t]“, stellt dabei nur eine Seite dieser Medaille 

dar, denn wie bereits an mehreren Stellen gezeigt, ist die Sexualität ‚der Frau‘ an eine 

äusserst ambivalente Erwartung gebunden. Anders gesagt: Auch wenn Kunigunde 

Rosenstiel genau wie Else Schweigestill eigentlich alles ‚richtig‘ macht, die feminin-

konnotierten Aufgaben erfüllt und keine sexuellen Bedürfnisse äussert, wird sie dennoch 

durch eine ‚parodistische‘ Darstellung bestraft. Mehr noch, der Roman entzieht ihr bis zum 

Ende das moral spotlight als Jüdin und dreht mit dem Schlussarrangement „am offenen 

Grabe“ die moralische Rollenverteilung dahingehend um, dass sie, sozusagen am Vorabend 

der Shoah, sowohl als Frau um den sie ignorierenden „Helden-Sohn“ als auch als Jüdin um 

die „Personifizierung des ‚deutschen Vaterlandes‘“ zu trauern hat. 

 Genau die gleiche Konstellation gilt auch für ‚Esmeralda‘, im Grunde sogar dann, 

wenn man die von Oswald vorgeschlagene und von Vaget bis heute weitergeführte 

Gleichsetzung von ihr und Madame de Tolna akzeptiert. Sie, die ehemalige jüdische 

Prostituierte, durch den Sex mit Leverkühn angeblich „ge[heil]t“ und durch Heirat zur 

Aristokratin aufgestiegen, soll ebenfalls „am offenen Grabe“ des deutschen Genies trauern, 

was Vaget zwar einerseits erkennt,255 andererseits aber doch überhaupt nicht erkennt, wenn 

er in diesem Zusammenhang die der Beziehungskonstellation unterliegende asymmetrische 

 
253 Marquardt 2004: S. 565-6. 
254 Elsaghe 2004: S. 219. 
255 Vaget schreibt: „Yet outside and beyond Leverkühn’s immediate sphere, another form of love exists. Its 

existence is clearly acknowledged, however obliquely, by a five-note musical motif that denotes 'Esmeralda' 

in Leverkühns major compositions and, even after his death, by the presence of 'Esmeralda' at his burial – still 

veiled and unrecognized by Zeitblom.” Vaget 2004: S. 229. 



55 

 

‚moralische Ökonomie‘ ignoriert und allen Ernstes von „divine love“ und „grace“256 spricht. 

Dieses Pathos hat aber vielleicht ebenso seinen ganz spezifischen Sinn wie generell die 

Tatsache, dass die Forschung bislang einerseits die Signale bezüglich der jüdischen 

Markierung ‚Esmeraldas‘ weitgehend ignoriert und andererseits auf ihre Gleichheit mit der 

unsichtbaren Mäzenin Leverkühns gepocht hat: Dieser Verblendungszusammenhang 

ermöglichte und ermöglicht es der Mann-Forschung, die hier untersuchte unappetitliche 

Mischung von Misogynie und Antisemitismus nicht weiter zu beachten. Im Roman wird 

‚Esmeralda‘, wie im besagten Forschungsparadigma auch zur glücklichen, dankbaren Hure 

reduziert, deren doppelt markierte Opferrolle – als offensichtlich ausgebeutete Sex-

Arbeiterin und Jüdin, deren Identität zwar suggeriert, aber nicht zugestanden wird – zu 

keinem Zeitpunkt anerkannt wird. 

  

3.4 Himpathy erzeugen  

 

Wie die bisherigen Kapitel demonstriert haben, wird das moral spotlight einerseits 

permanent denjenigen Frauenfiguren entzogen, deren Verhalten in irgendeiner Weise – 

meistens auf der Ebene der Sexualität – als normwidrig zu beurteilen ist. Normwidrigkeit 

bedeutet hier eine Vernachlässigung der Erfüllung moralisch besetzter feminin-konnotierter 

Leistungen. Diese Konstellation wurde hier beispielhaft für die Mitglieder der Familie 

Rodde untersucht. Andererseits richtet sich das moral spotlight besonders grell auf Else 

Schweigestill, die sich nicht nur durch die Abwesenheit jeglicher Bedürfnisse auszeichnet, 

sondern auch eine Kontroll- und Bestrafungsfunktion bezüglich der Normverletzerinnen 

übernimmt und Adrian Leverkühn (sowie ihren Mann Max) als unermüdliche Hausfrau 

bedient. Die Analyse zeigte auch, dass der Faktor ‚Rasse‘ es für Kunigunde Rosenstiel trotz 

ihrer sonstigen Ähnlichkeit zu Else Schweigestill in punkto Selbstaufopferung dennoch nicht 

erlaubt, ohne ‚Bestrafung‘ davonzukommen oder die (intradiegetische oder 

rezeptionsästhetische) Empathie auf ihr Schicksal als Jüdin zu lenken. Im Fall der 

Prostituierten ‚Esmeralda‘ findet sogar ein Umschwung statt, der von einem Teil der 

Forschung unkritisch übernommen wird: Sie wird zur glücklichen, dankbaren hooker with a 

golden heart gemacht, der die Opferrolle verweigert wird, denn wieder einmal hat nicht die 

Frauenfigur das Wort in der Diegese. Stattdessen postuliert sie der männliche Erzähler als 

 
256 Ebd. 2004: S. 229. 



56 

 

eine „Hexe“257, die es nur „beglück[en]“258 könne, mit Leverkühn, der sich ja sicherlich „von 

der üblichen Klientele unterschied“,259 zu schlafen und, so die Suggestion, von „ihrem der 

Gosse verfallenen, zum elenden Gebrauchsgegenstand herabgesunkenen physischen Teil“ 

zu „höhere[r] Menschlichkeit“260 zu gelangen.  

 Wenn in diesem Kapitel nun Himpathy thematisiert wird, ein Begriff Kate Mannes 

für die Sympathielenkung zugunsten von privilegierten Männern und weg von weiblichen 

Opfern, oder auch, in Mannes bezeichnender Formulierung, „[t]he tendency to forgive 

privileged men their sins“261 – wenn also nun von diesem Konzept die Rede ist, dann muss 

der Blick auch jenseits des Texts, jenseits des männlichen Erzählers und des christushaften 

deutschen Tonsetzers auf die (vorwiegend männliche) Forschung gerichtet werden, die, wie 

in der vorliegenden Arbeit schon mehrfach demonstriert, misogyne Strukturen und Gewalt 

nicht nur selten erkennt, sondern teilweise sogar in ihr Gegenteil umdeutet. Das ist etwa der 

Fall, wenn Klugkist die sexuelle Nötigung und Vergewaltigung Clarissa Roddes als 

erotischen Kontrollverlust oder gar als metaphysische Erfahrung liest und den Tod als 

„Freiheit von der Entwürdigung durch den Trieb“ interpretiert, oder wenn eben nach Vaget 

die angebliche Anwesenheit der ehemaligen Prostituierten am Grab Leverkühns von 

göttlicher Liebe und Gnade (natürlich für den Verstorbenen) zeugt. Das bedeutet, die der 

Misogynie unterliegenden Frauenfiguren des Romans werden in doppelter Weise zu Opfern 

von Misogynie: einerseits innerhalb der Diegese, durch diverse erzähltechnische Kniffe, von 

denen hier schon mehrmals die Rede war, andererseits in der der Forschung, die diese 

Strategien entweder übersieht, verschweigt oder gar nochmals reproduziert, indem misogyne 

Situationen nicht als solche anerkannt und stattdessen aber mit teilweise absurden 

Bedeutungen aufgeladen werden. All das spiegelt nicht nur die „disposition to sympathize 

with men’s pain over women‘s“262 in der breiteren Gesellschaft, sondern auch den 

internalisierten Gedanken, dass „[w]omen are […] expected to provide an audience for 

dominant men’s victim narratives, providing moral care, listening, sympathy and 

soothing.“263 Die vorliegende Analyse zeigt, dass nicht einmal die angeblich kritischsten 

Leser (und Leserinnen) gegen solche Tendenzen immun sind. 

 
257 Mann 1947/2007: S. 217. 
258 Ebd. 1947/2007: S. 226. 
259 Ebd. 1947/2007: S. 225. 
260 Ebd. 1947/2007: S. 226. 
261 Manne 2017: S. 193. 
262 Ebd. 2017: S. 193. 
263 Ebd. 2017: S. 231. 



57 

 

Exemplarisch deutlich wird die Himpathy in der Diegese selbst durch den 

bedeutungsschweren letzten Satz des Romans – als bedeutungsschwer schon nur durch diese 

hervorgehobene Position als ‚letztes Wort‘ markiert: „Gott sei euerer Seele gnädig, mein 

Freund, mein Vaterland.“264 Um das Grab des leidenden deutschen Genies, dessen fiktive 

Musik nach Vaget „the mentality that foreshadows Hitler“265 beleuchten soll, stehen also 

seine trauernden Verehrerinnen und Dienerinnen (spezifisches Femininum), unter denen 

auch die Jüdinnen gefälligst zu trauern haben. Generell gelten die Gedanken des Erzählers 

sowohl in der erzählten Zeit von August 1940 als auch während der Erzählzeit am 

Kriegsende 1945 stets Leverkühn, der Personifizierung des Vaterlandes Leverkühn und 

mithin dem Deutschland, das in Leverkühn personifiziert ist. Die mit viel erzähltechnischer 

Bemühung erzeugte systematische Misogynie des Romans, die sich eben auch in solch 

einseitiger Empathie- und Sympathielenkung ausdrückt, ist besonders bedeutsam, wenn man 

den Anspruch Manns in Rechnung stellt, einen Deutschland-Roman über die Ursachen, die 

zur deutschen Katastrophe führten, zu verfassen. Dabei sollte man sich fragen (und sich 

dessen überhaupt bewusst werden), warum das weibliche Geschlecht und die weibliche 

Sexualität solch eine prominente Stellung in diesem Roman einnehmen. Warum ist das 

Figurenpersonal durchseucht von misogyn gestalteten Frauenfiguren, eine brutaler karikiert 

als die andere, und warum bleiben auch die musikalischen Inspirationsquellen sowie die 

eigene fiktive Musik Leverkühns von dieser Misogynie konsequenterweise nicht verschont? 

Warum wimmelt es auf allen Ebenen der Diegese, in allen Schichten der langjährigen 

Konzeption des Doktor Faustus – also sowohl im „Künstlerroman“, im „Münchner 

Gesellschaftsroman“, als auch im „Deutschland-Roman“266 – von ‚warnenden 

Beispielen‘ hypersexualisierter Frauen, die kein gutes Ende erleben? Warum werden die 

weiblichen Kontakte und Referenzen des Tonsetzers als Prostituierte, Hexen und Succubi 

inszeniert?  

Elsaghe befasste sich als Erster systematisch mit diesen Fragen – und fand auch eine 

überzeugende, geradezu als universeller Lektüreschlüssel fungierende, ideengeschichtlich 

fundierte Antwort:  

[D]ie Bachofen-Renaissance der Zwanzigerjahre [gehört] wesentlich in den Umkreis der 

republik-feindlichen ‚Reaktion‘, der auch von Thomas Mann so genannten ‚Konservativen 

Revolution‘. Thomas Manns Empfänglichkeit für Bachofen und vor allem für die 

zeitkritische Anwendung seiner Theorien ist damit ein Ausläufer seiner ‚unpolitischen‘ 

Vergangenheit und ein Symptom seiner nachhaltigen Prägung durch sie. Seine früheren 

 
264 Mann 1947/2007: S. 738. 
265 Vaget 2004: S. 224. 
266 Vaget 2015: S. 69. 



58 

 

ideologischen Positionen, wie man sie aus den kollektiven Vorstellungen von den ‚Manns‘ 

gerne heraushält […], werden gerade über seine konstante Aneignung Bachofenscher 

Theoreme literarisch noch in die spätesten Texte verschleppt: das heißt in eine Zeit, zu der 

er sich in seinen außerliterarischen Äußerungen von allem antirepublikanischen und erst 

recht vom protofaschistischen Gedankengut so weit wie irgend nur möglich distanziert 

hatte.267   

Dabei zeigt die Misogynie-Analyse der vorliegenden Arbeit gerade, dass und in welcher 

Weise über eine solche primär wissensgeschichtlich orientierte Ideologiekritik 

hinausgedacht werden muss: Auch jenseits des nachweisbaren Einflusses von Bachofens in 

Vergessenheit geratenen Theorien tragen die erzähltechnischen Methoden, die 

Motivstrukturen des Romans und viele weitere Details zu einer äusserst vielfältigen, 

akribischen misogynen Appellstruktur bei, die in ihrer Subtilität einer Normalisierung 

misogynen Denkens Vorschub leisten kann. Diese über den Bachofen-Konnex 

hinausreichende Aktualität erweist sich gerade an der bis in rezente Forschungsbeiträge 

reichenden beiläufigen Vernachlässigung dieser misogynen Appellstruktur – und an ihrer 

Lesbarkeit mit einem innovativen Instrumentarium der Gendertheorie, also mit dem 

Misogynie-Modell Kate Mannes. Denn genauso wie Thomas Mann „sicherlich ganz 

unerheblich, aber eben doch“ am „Aufkommen“ des „rassenbiologische[n] Antisemitismus“ 

seinerseits „partizipiert hatte“268, partizipiert er hier an systematischer und (im Gegensatz zu 

Bachofens abstrusem Geschichtsmodell) noch immer hegemonialer Misogynie, die Frauen 

für normkonformes Verhalten lobt und ihr normwidriges Verhalten bestraft.  

Zwei pointierte Befunde bieten sich nun mit Bezug auf die geschlechtertypologische 

Konstellation des Doktor Faustus an, auf die Konstellation also, in der einerseits 

hypersexualisierte Frauenfiguren die urbanen Schauplätze269 bevölkern und andererseits 

aufopferungsvoll dienende Mutter-Figuren in ländlichen Gegenden auftreten, während 

überall „schwache[], verzwergte[] und erbärmliche[] […] männliche Charaktere“270 

figurieren. Zum einen könnte man festhalten, dass in der Logik der Diegese die 

 
267 Elsaghe 2010: S. 7. 
268 Ebd. 2004: S. 223. 
269 Nach Elsaghe übernimmt Thomas Mann seine Bachofen-Interpretation von Alfred Baeumler, der wiederum 

eine zeitgenössische Aversion gegen die Grossstadt in seine Interpretation einfliessen liess: „Daß die 

‚Brechung‘ der patria potestas […] im Doktor Faustus ein großstädtisches Phänomen ist, zeigt sich schon an 

der orientalischen Kulisse der Ereignisse und Kompositionen, die im Sturz des ‚Vaterrechts‘ ihren 

gemeinsamen Nenner haben. Das ausdrücklich ‚stark nachgedunkelte[…] Ölgemälde‘ stellt ausgerechnet die 

Großstadt dar, die Istanbul seit der Antike, auch noch ‚1850‘ und erst recht um 1910 war. Und das Bild dieser 

Großstadt hängt erst nicht nur in einer ‚chtonischen‘, einer ‚Wohnung zu ebener Erde‘; sondern das ‚neue[] 

Haus[]‘, in dem diese Wohnung liegt, steht seinerseits wieder in einer modernen Großstadt.“ Elsaghe 2006: S. 

195. 
270 Ebd. 2010: S. 41. 



59 

 

fortschrittlicheren ‚republikanischen‘271 Geschlechterrollen augenscheinlich mit einem 

unberechenbaren, wilden weiblichen Sexualverhalten sowie einer gewissen Schwächung der 

Männer einhergehe; zum anderen und besonders schwerwiegend aber ist zu konstatieren, 

dass diese veränderten Geschlechterrollen etwas mit den Gründen des Aufkommens des 

Nationalsozialismus zu tun haben scheinen, deren Beleuchtung Mann sich in diesem Roman 

vornimmt.  

Tatsächlich scheinen die misogynen Bestrafungen im Doktor Faustus ein integraler Teil der 

‚Deutschlandroman‘-Konzeption zu sein: denn sie beschränken sich auf ihrer Herkunft nach 

deutsche Frauenfiguren oder aber finden auf deutschem Boden statt. Das zeigt sich etwa am 

Beispiel der Prostituierten ‚Esmeralda‘, über die der Erzähler nach ihrer Leipziger 

„Berührung“ Leverkühns, die auf seiner und des Erzählers Haut „brannte“, sagt: „Ich hatte 

Lust, die Hexe mit dem Knie wegzustoßen, wie er den Schemel beiseite stieß“272. 

Ausdrücklich jenseits der Reichsgrenze aber, in „Pozsony“273 erkennt der Erzähler ihre 

(durch den One-Night-Stand begründete) „höhere Menschlichkeit“274 und es kommt zu ihrer 

angeblichen ‚Heilung‘. Und auch die ‚beste‘ Frauenfigur des Romans, um Kate Mannes 

saloppe Unterscheidung zwischen good und bad women zu entleihen, Marie Godeau, ist 

ausgerechnet „französische Schweizerin“275. Wie der Erzähler geradezu euphorisch 

ausführt: 

Wenn je das Wort ‚sympathisch‘ unentbehrlich gewesen ist zur Kennzeichnung einer Person, 

so bei der Beschreibung dieses Frauenzimmers, das von Kopf zu Fuß in jedem Zuge, mit 

jedem Wort, jedem Lächeln, jeder Wesensäußerung den geruhig-unüberschwenglichen, 

ästhetisch-moralischen Sinn dieses Wortes erfüllte. Daß sie die schönsten schwarzen Augen 

von der Welt hatte, stelle ich voran, - schwarz wie Jett, wie Teer, wie reife Brombeeren, 

Augen, nicht gar groß, aber von offenem, in seiner Dunkelheit klarem und reinem Aufblick, 

unter Brauen, deren feine, ebenmäßige Zeichnung so wenig mit Kosmetik zu schaffen hatte, 

wie das mäßige Lebensrot der sanften Lippen. Es war nichts Künstliches, keine 

nachziehende, untermalende, färbende Aufmachung an dem Mädchen. Die natürlich-

sachliche Annehmlichkeit, mit welcher etwa ihr dunkelbraunes, im Nacken schweres, die 

Ohren freilassendes Haar aus der Stirn und von den zarten Schläfen zurückgenommen war, 

gab auch ihren Händen das Gepräge, - verständig schönen, keineswegs sehr kleinen, aber 

schlanken und dünnknochigen Händen, an den Gelenken schlicht umspannt von den 

Manschetten einer weißen Seidenbluse. So war von glattem Kragen der Hals umschlossen, 

der schlank und wie eine Säule rund, in der Tat wie gemeißelt, daraus emporstieg, gekrönt 

 
271 Gemeint sind hier die konservativen, antirepublikanischen Tendenzen Manns auch bezüglich der 

Geschlechterrollen, die er vor allem in den Betrachtungen eines Unpolitischen zum Ausdruck bringt, etwa 

wenn er über das gleiche Wahlrecht schreibt: „So bekenne ich denn, daß die sittlichen und geistigen Argumente 

zugunsten des gleichen Wahlrechts mir sehr schwach, sehr wenig stichhaltig erscheinen.“ Thomas Mann: 

Betrachtungen eines Unpolitischen [1918], Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 13.1, hg. und 

textkritisch durgesehen v. Hermann Kurzke, Frankfurt am Main, hier: S. 290. 
272 Mann 1947/2007: S. 217. 
273 Ebd. 1947/2007: S. 225. 
274 Ebd. 1947/2007: S. 226. 
275 Ebd. 1947/2007: S. 606. 



60 

 

von dem lieblich zugespitzten Oval des elfenbeinfarbenen Gesichts mit dem feinen und 

wohlgeformten, durch lebhaft geöffnete Nüstern auffallenden Näschen. Ihr nicht eben 

häufiges Lächeln, ihr noch selteneres Lachen, das immer eine gewisse rührende Anstrengung 

der wie durchsichtigen Schläfenpartie mit sich brachte, entblößte den Schmelz dicht und 

ebenmäßig gestellter Zähne.276 

Besonders bemerkenswert an dieser Beschreibung sind einerseits die Parallelen, andererseits 

die umso auffälligeren Unterschiede zu anderen bereits behandelten Frauenfiguren des 

Romans. So ist Marie Godeau auf natürliche Weise wunderschön, sie hat „nichts 

Künstliches“ an sich, wie etwa die mit ‚übertriebener‘ und ‚missverständlicher‘ „Kosmetik“ 

verbesserte Clarissa Rodde. Sie hat „im Nacken schweres Haar“ wie Ines Institoris, vom 

Erzähler nicht mit enthusiastischen Lobeshymnen bedacht, sondern schlicht als „keineswegs 

ohne weiblichen Reiz“ beschrieben wird und deren „vornehm auf sich haltende Jugend“277 

schon bald (nach Beginn der Affäre) zu degenerieren beginnt. Auch hat Marie Godeau 

„sanfte[] Lippen“, die sie, anders als das den Mund stets offen haltende ‚Fräulein aus der 

besten Gesellschaft‘ bestens kontrolliert: nur bei „seltenen[]“ Gelegenheiten zeigt sie ihre 

perfekten „Zähne“. Ihre „schönen“, und man kann wohl sagen ‚wohlgeformten‘ Hände 

wiederum ordnen sie wiederum in das Syntagma der dienenden Mutter-Figuren wie Else 

Schweigestill oder Signora Manardi ein, und der „Kragen“, der den „Hals umschloss[]“, 

erinnert an die Keuschheit Clementine Schweigestills. Dazu hat sie noch die „musikalische 

Stimme“278 von Adrians Mutter Elsbeth Leverkühns. Marie Godeaus Wesen umfasst also 

alle Qualitäten nach denen die normverletzenden Frauen (gemäss dem Erzähler zumindest) 

erfolglos oder in ‚anstössiger‘ Weise streben, und zwar in einem „ästhetisch-moralischen 

Sinn“, also ohne die hypersexuellen Neigungen oder die mal mehr, mal weniger subtile 

Widerständigkeit, durch die sich die erwähnten Frauenfiguren auszeichnen. Noch dazu 

zeichnet sie sich auch durch die physischen Eigenschaften der normkonformen 

Frauenfiguren aus – sie ist so gesehen ein Hybrid aller positiven weiblich konnotierten 

Eigenschaften, sowohl sexy als auch keusch, selbständig aber physisch schwach: Sie erfüllt 

die an Frauen gerichteten Erwartungen in all ihrer Widersprüchlichkeit und Ambivalenz, ist 

also etwas wie das Inbild einer perfekten Frau. 

 Dass Marie Godeau ausserdem berufstätig (und somit selbständig) ist – sie ist eine 

„Zeichnerin“279 –, ist nicht unwichtig, denn die anderen berufstätigen Frauenfiguren des 

Romans unterliegen perfiden, kleinmachenden Erzählerkommentaren über ihr ‚Talent‘, so 

 
276 Ebd. 1947/2007: S. 606-7. 
277 Ebd. 1947/2007: S. 419. 
278 Ebd. 1947/2007: S. 612. 
279 Ebd. 1947/2007: S. 608. 



61 

 

etwa Clarissa Rodde, der es für eine Theaterkarriere „an der primitiven Grundlage alles 

dramatischen Künstlertums“280 fehlte. Auch hängt die Herabsetzung für die berufliche 

Tätigkeit offensichtlich nicht mit der Normkonformität der jeweiligen Figur zusammen; das 

beweist eine andere Nebenfigur des Romans, die „Verfasserin, Romandichterin“ Jeanette 

Scheurl, eine „vertrauenswürdige[] Person“281 und loyale, ebenfalls „am offenen Grabe“ 

stehende Freundin Leverkühns – insofern die feminin-konnotierten Leistungen erfüllend. Sie 

verfasst „in einem reizend inkorrekten Privatidiom damenhafte und originelle 

Gesellschaftsstudien“, die „unbedingt zur höheren Literatur zählten“, ist aber gleichzeitig 

„[v]on mondäner Häßlichkeit, mit elegantem Schafsgesicht, darin sich das Bäuerliche mit 

dem Aristokratischen mischte“: kurzum, sie ist „außerordentlich intelligent und zugleich 

gehüllt in die naiv nachfragende Ahnungslosigkeit des alternden Mädchens.“282 Wie hoch 

diese „höhere[] Literatur“ dann tatsächlich geschätzt wird, zeigt spätestens die böswillige 

Bemerkung Zeitbloms, dass sie „trotz ihrer geringen Mittel“ die Reise „zu der Aufführung 

[Apocalipsis cum figuris] nach Frankfurt fuhr“283, um dann Leverkühn in Pfeiffering über 

die Erfahrung zu berichten. Tatsächlich hat diese Figur ihr Vorbild im Umkreis Thomas 

Manns: Die Münchner Schriftstellerin Annette Kolb, der Mann die öffentliche Kritik seiner 

„Propaganda-Artikel“ zur Zeit des Ersten Weltkrieg nie verziehen haben soll und an der er 

sich mit „langwährend[er] ‚verdeckte[r] Aggressivität‘“284 rächte. Wie es aber für das 

Prozedere Manns nur allzu gut passt, findet sich wenige Seiten nach der obigen Schilderung 

Jeanette Scheurls eine Stelle, die sozusagen als backup, als Verneinung solchen privaten 

Grolls in seinem Werk gelesen werden kann. So reflektiert der Erzähler über das von 

Leverkühn adaptierte Stück Shakespeares Love’s Labour’s Lost: 

Es kann ja keinem Zweifel unterliegen, daß die sonderbar insistente und dabei unnötige, 

dramatisch wenig gerechtfertigte Charakterisierung der Rosaline als eines verbuhlten, 

treulosen, gefährlichen Weibsstückes, - eine Kennzeichnung, die ihr nur durch Birons Reden 

zuteil wird, während sie in der Wirklichkeit der Komödie nichts weiter als keck und witzig 

ist, - es ist ja kein Zweifel, daß diese Charakterisierung einem zwanghaften, um Kunstfehler 

unbekümmerten Drange des Dichters entspringt, persönliche Erfahrungen unterzubringen 

und sich, passe es oder nicht, dichterisch dafür zu rächen.285 

 
280 Ebd. 1947/2007: S. 415. 
281 Ebd. 1947/2007: S. 294. 
282 Ebd. 1947/2007: S. 294-5. 
283 Ebd. 1947/2007: S. 656. 
284 Alexander Honold: Wo steckt nur der Briand? Frankfurter Allgemeine Zeitung, 06.01.2003, Nr. 4 / Seite 

30 (Kritik: Armin Strohmeyr: Annette Kolb. Dichterin zwischen den Völkern. München 2002.) 
285 Mann 1947/2007: S. 315. 



62 

 

Ein Autor, der in seinem Werk das dichterische Rächen für „persönliche Erfahrungen“ 

kritisiert, wird das ja selbst sicherlich nicht tun. Andererseits würde man den 

Nobelpreisträger Thomas Mann sicherlich keines „Kunstfehler[s]“ beschuldigen wollen. 

In einem komplett anderen Licht erscheint dagegen nun die Schilderung der 

beruflichen Situation Marie Godeaus: 

Der Ruf aber ihrer Tüchtigkeit, Erfindungsgabe, kostümgeschichtlichen Sachverständigkeit 

und ihres delikaten Geschmacks war im Wachsen, und nicht nur hatte ihr Aufenthalt in 

Zürich beruflichen Hintergrund, sondern sie erzählte ihrem Tischnachbarn zur Rechten auch, 

daß sie in einigen Wochen nach München kommen werde, dessen Schauspielhaus sie mit 

der Ausstattung einer modernen Stil-Komödie betrauen wolle.286 

Es ist deutlich, dass bei diesen Worten Zeitbloms weder die boshafte Ironie durchscheint, 

wie bei der Rede von Jeanette Scheurl, noch ihre Kompetenzen oder Talent auf irgendeine 

andere Weise in Frage gestellt werden. Denn es ist „[n]icht nur die sanfte Nacht ihres 

Blickes“, die auch Leverkühn „anspr[icht]“, es ist vor allem die „intelligente Gehaltenheit 

ihres Wesens, die alles Girrend-Weibchenhafte unter sich lassende Sachlichkeit, 

Bestimmtheit, ja Kurzangebundenheit der selbständig-werktätigen Frau.“287 Somit 

unterscheidet sie sich schliesslich auch distinkt – bis auf die Wortebene – von der Senatorin, 

deren „zierlich girrendes Lachen“ in der Anwesenheit Schwerdtfegers „laut geworden 

war“288.  

 Die Figur Marie Godeau funktioniert dabei in ihrer Makellosigkeit vor allem als 

Mittel der Sympathie(Himpathy)lenkung. Sie ruft einerseits in den Leserinnen und Lesern 

eine Abneigung gegen das „Girrend-Weibchenhafte“ der anderen, der deutschen 

Frauenfiguren hervor, die mit ihrem ‚abstossenden‘  Make-up und ihrer sexuellen Forschheit 

kein ‚Heiratsmaterial‘ darstellen, also keine sorgenden und pflegenden Mutterfiguren sind, 

die eine Nation voranbringen werden; andererseits erzeugt sie Sympathien für den schroffen 

Stubenhocker Leverkühn, dessen soft side hier nun zum ersten Mal aufgrund der 

Schweizerin zum Erscheinen kommt und sich darin zeigt, dass er zumindest vorgibt, an 

Heirat mit ihr zu denken, und jedenfalls überhaupt und sehr ungewöhnlicherweise einem 

anderen Menschen Aufmerksamkeit schenkt. Sympathie oder eben Himpathy wird aber 

durch das Auftreten Marie Godeau auch für Schwerdtfeger erzeugt, den Frauenheld und 

Schlingel, der sich nun endlich mit der richtigen Frau ein- und niederzulassen bereit ist. 

Dabei wird Schwerdtfeger sein Glück mit der Schweizerin und die Möglichkeit eines 

 
286 Ebd. 1947/2007: S. 608. 
287 Ebd. 1947/2007: S. 612. 
288 Ebd. 1947/2007: S. 472. 



63 

 

‚Durchbruchs‘289 in die Welt bei dem mit langem foreshadowing erfolgenden 

Strassenbahnmord geraubt, ähnlich einem tragischen Heldenschicksal in der aristotelischen 

Tradition.  

All das signalisiert auf heimtückische Weise, die Berufstätigkeit und gewisse 

Selbständigkeit ‚der‘ Frau sei ja kein Problem, es sei sogar eine grossartige Sache – nachdem 

der Text zuvor Hunderte Seiten lang ein komplett gegensätzliches Bild der deutschen 

Frauenfiguren entworfen hat.  

 

4. Zusammenfassung 

 

Den Ausgangspunkt für die vorliegende Arbeit lieferte die Erkenntnis, dass trotz 

beträchtlicher Forschungsliteratur zum Doktor Faustus zentrale gendertheoretische Aspekte 

des Romans bis heute nicht systematisch thematisiert oder verstanden werden. Das in der 

Forschung seit Elsaghe gängige Verständnis von einer (zum Nachteil der männlichen 

Figuren ausfallenden) Umkehrung der Geschlechterrollen ist durch Manns intensive 

Rezeption der geschichtsphilosophischen Theorien Johann Jakob Bachofens legitimiert; 

diese Lesart bietet tatsächlich grundlegende Einsichten in die zentrale Stellung, welche der 

Geschlechterdarstellung (und den entsprechenden sozial- und diskursgeschichtlichen 

Kontexten) im Roman zukommt. Die vorliegende Arbeit kann dabei als ein nächster Schritt 

verstanden werden, da sie die Frage aufwirft, ob mit der Offenlegung dieser Appellstruktur 

des Texts nun wirklich schon das Wichtigste gesagt ist –, ob der Roman sich also durch 

verkehrte Geschlechterrollen und dominante Frauenfiguren auszeichnet oder ob nicht auch 

andere Dynamiken wirksam werden. Die Antwort lautete, dass im Doktor Faustus nur unter 

bestimmten methodischen Voraussetzungen von einer Dominanz der Frauenfiguren die 

Rede sein kann, und dass man insofern sehr wohl von einer Persistenz ‚traditioneller‘ 

Geschlechterrollen sprechen kann, als davon abweichendes Verhalten in der Diegese sowie 

 
289 Thomas Mann über die Bedeutung der neutralen Schweiz: „Eine Reise etwa aus dem Reich über den 

Bodensee in die Schweiz war eine Fahrt aus dem Provinziellen in die Welt, – so sehr es befremden mag, daß 

die Schweiz, ein enges Ländchen im Vergleich mit dem weiten und mächtigen Deutschen Reich und seinen 

Riesenstädten, als ‚Welt‘ empfunden werden konnte. Es hatte und hat aber damit seine Richtigkeit: Die 

Schweiz, neutral, mehrsprachig, französisch beeinfußt, von westlicher Luft durchweht, war tatsächlich, ihres 

winzigen Formats ungeachtet, weit mehr ‚Welt‘, europäisches Parkett, als der politische Koloß im Norden, wo 

das Wort ‚international‘ längst schon zum Schimpfwort geworden war und ein dünkel-mütiger Provinzialismus 

die Atmosphäre verdorben und stockig gemacht hatte.“ Thomas Mann: Deutschland und die Deutschen [1945], 

in: T. M.: Essays, Band 5: Deutschland und die Deutschen. 1938-1945, hg. v. Hermann Kurzke unter Mitarbeit 

von Stephan Stachorski, Frankfurt am Main 1996, hier: S. 1129. 



64 

 

erzähltechnisch auf misogyne Weise sanktioniert wird. Tatsächlich diente die in dieser 

Arbeit als methodische Grundlage benutzte Analyse Kate Mannes zur Misogynie dazu, 

systematisch anhand von close readings auf die Unterschiede in den Rollen und Funktionen 

der Frauenfiguren einzugehen und diese somit für Interpretationen zugänglich zu machen.  

 Die Analyse von Misogynie, als (gesellschafts-)politisches Phänomen verstanden, 

als Mittel zum Zweck, ermöglichte es, in dieser Arbeit bislang unterbelichtete Aspekte des 

Doktor Faustus in den Fokus zu rücken. Es zeigte sich, dass die von Manne postulierte, 

patriarchalen Ideologien inhärente Aufteilung von Frauen als Geberinnen feminin-

konnotierter Leistungen und Männern als Nehmern von maskulin-konnotierten Privilegien 

auch in literaturwissenschaftlichen Analysen ihre Fruchtbarkeit zeigen kann. Im ersten Teil 

der Arbeit (3.1-3.4) wurde demonstriert, wie sich Clarissa Rodde, Ines Institoris, Senatorin 

Rodde sowie das namenlose ‚Fräulein‘ einerseits darin vereinen, dass sie alle (sexuelle) 

Bedürfnisse und Forderungen äussern, somit also ein nach Manne maskulin-konnotiertes 

Verhalten an den Tag legen; andererseits versäumen sie es, von ihnen moralisch erwartete 

feminin-konnotierte Leistungen zu erfüllen (eine Dynamik, deren Funktionsweise und 

drastische Sanktionierung Manne am Beispiel des US-amerikanischen Amokläufers Elliot 

Rodger demonstriert). Für ihre Überschreitungen der Normkonformität unterliegen alle 

diese Frauenfiguren Sanktionen auf der Handlungs- und der Erzählebene – in ‚récit‘ und 

‚histoire‘, um mit Genette zu sprechen.  

Als besonders beachtlich und bemerkenswerterweise von der bisherigen Forschung 

vernachlässigt erwiesen sich insbesondere die diversen erzähltechnischen Strategien, die 

Infantilisierung, Verteufelung, Sexualisierung, die sexuierte Altersdiskriminierung, 

Moralisierung usw. sowie die bis auf die grammatische Ebene reichenden Kniffe und die 

hier so genannten backups, eine, so kann man es wohl sagen, Spezialität Thomas Manns, die 

darin besteht, dem Gesagten eine alternative, harmlose Bedeutsamkeit oder Lesart zu geben. 

Das prägnanteste Beispiel für diese Ambivalenz des Ausdrucks, die Thomas Mann wohl von 

Nietzsche gelernt hat, stellen sicherlich die Betrachtungen eines Unpolitischen dar, deren 

politisches Substrat in der Forschung bis heute zu wenig beachtet und diskutiert wird, weil 

der Kriegsessay tendenziell zum dichterischen Spiel verharmlost wird: 

Es ist die Rolle des in öffentlichen Angelegenheiten engagierten Schriftstellers, welcher 

Mann mit seinem Buch den Kampf ansagt; und zwar mit Gründen, die weniger auf der Ebene 

politischer Meinungsdifferenzen liegen als im Modus literarisch-fiktionaler Rede selbst. Als 

politischer Mensch das Wort zu ergreifen, setzt voraus, für das Geäußerte individuell 

verantwortlich und auch behaftbar zu sein. Im dichterischen Sprechakt hingegen ist der Autor 

doppelt involviert, als der Urheber literarischer Rollenrede wie auch der jeweils zugehörigen 



65 

 

Sprechfigur. Und gerade deshalb ist der Schriftsteller als persönliche Instanz ‚aus dem 

Spiel‘, da er seine Figuren Recht haben lässt, nicht sich selbst.290 

Falsch ist diese Deutung der Betrachtungen sicherlich nicht, aber zu überzeugen vermag sie 

eben auch nicht, denn Honolds Ehrenrettung des berüchtigten Kriegsbuchs als im Kern 

‚poetologische‘ Schrift ist um den Preis einer Abschwächung oder gar Eskamotierung seiner 

doch zweifellos vorhandenen politischen Bedeutungsebene erkauft. Jedenfalls bleibt der 

Aspekt der (von Mann vehement bestrittenen) Verantwortung des Schriftstellers für das 

Gesagte weiterhin ein Streitpunkt. Und gerade in Bezug auf Manns wohl politischsten 

Roman, den Doktor Faustus, demonstrierte diese Arbeit nun eben, dass die in ihm zur 

Geltung kommende Misogynie über den spielerisch-funktionsentlasteten „Modus 

literarisch-fiktionaler Rede“ hinaus geht, wenn das Master-Narrativ des Romans auf allen 

Ebenen in einer Sympathielenkung weg von ‚hypersexualisierten‘, sozial und 

‚rassisch‘ benachteiligten und sanktionierten Frauenfiguren besteht, – und das ausgerechnet 

in einem Roman, für den der Autor selbst den Anspruch erhebt, dass er sich mit den Gründen 

der deutschen Katastrophe auseinandersetzte. Dabei erscheint es gerade als eine zentrale 

Aufgabe der Literaturwissenschaften, die besonders auch für heutige Diskussionen und 

Debatten wichtigen Mechanismen hinter verschiedenen Konstruktionen erkenntlich zu 

machen und somit verschiedene Akteure sehr wohl für ihre Positionen behaftbar zu machen. 

Schliesslich konnte in der Arbeit abermals am Text gezeigt werden, wie die Erwartungen an 

die Frauenfiguren in der Diegese von absurder Ambivalenz geprägt sind. ‚Sie‘ ist bald zu 

sexuell forsch, bald nicht begehrenswert, eine schlechte Mutter, oder aber zu anhänglich in 

der Mütterlichkeit; ‚sie‘ sollte sich durch die ‚Sachlichkeit‘ der ‚selbständig-werktätigen 

Frau‘ auszeichnen wie die Schweizerin Marie Godeau, jedoch fehlt es ‚ihr‘ dann doch ‚im 

Primitiven‘ wie Clarissa Rodde für ihre Schauspielkunst. Gerade die Perfektion Marie 

Godeaus unterstreicht und widerspiegelt einerseits all das, was den deutschen Frauenfiguren 

angeblich fehlt; in ihr löst sich die ganze Ambivalenz der an Frauen herangetragenen 

Erwartungen auf geradezu magische Weise auf. Andererseits verkörpert sie sowohl für 

Schwerdtfeger als auch zumindest dem Schein nach für Leverkühn die Möglichkeit eines 

‚Durchbruchs‘ oder Ausbruchs aus der ‚deutschen Innerlichkeit‘, ähnlich wie es etwa der 

jüdische Manager Saul Fitelberg mit seiner Einladung in die grosse Welt tut. Im Unterschied 

zu der dubiosen und vieldeutigen Erscheinung Fitelbergs291 jedoch erscheint Marie Godeau 

 
290 Alexander Honold: Betrachtungen eines Unpolitischen (1918). In: Andreas Blödorn, Friedhelm Marx (Hg.): 

Thomas Mann Handbuch. Stuttgart 2015, S. 156-162, hier S. 159. 
291 Vgl. Marquardt 2004. 



66 

 

und die internationale Welt, die sie in Form der Schweiz repräsentiert, als eine durch und 

durch aufrichtige und gute Option den Durchbruch in die Welt zu schaffen, der dann 

allerdings nach dem mit langem foreshadowing die Tragik steigernden Mord der verteufelten 

Ines Institoris an Schwerdtfeger zunichte gemacht wird. 

 Der zweite Teil der Arbeit (3.2) befasste sich zunächst mit der Kehrseite der 

Normverletzerinnen und demonstrierte aus dieser Warte, dass die Vorgehensweise Elsaghes 

zu kurz greift, die Frauenfiguren des Romans unter dem Bachofen-Gesichtspunkt in einen 

Topf zu werfen. Es zeigte sich, dass die Beherbergerin Leverkühns, Else Schweigestill, eine 

bisher nicht anerkannte Doppelrolle einnimmt: zum einen als unterwürfige Dienerin der 

männlichen Bewohner des Haushalts ohne eigene ausgedrückte (sexuelle) Bedürfnisse, zum 

anderen als brutale Sanktionsinstanz bezüglich der normverletzenden Frauenfiguren. Eine 

alternative Lesart zum italienischen Kapitel, das nach Elsaghe die meisten Indizien 

‚hetärischer Rückschlagsbewegungen‘ aufweist, legte eine Interpretation nahe, wonach 

Signora Manardi, Else Schweigestill nicht unähnlich, eine einfache, gutgesinnte Dienerin 

des Haushalts sei, geführt von ihrem als ‚Parasit‘, la dolce vita geniessenden Bruder.  

  Anhand von close readings belegte die Arbeit (3.3) nicht nur von der 

Forschung bisher wenig beachtete Indizien dafür, dass die namenlose Prostituierte 

‚Esmeralda‘ signifikante Gemeinsamkeiten mit Kunigunde Rosenstiel, der jüdischen 

Wurstfabrikantin und aufopferungsvollen Dienerin Leverkühns aufweist und somit ebenfalls 

als eine jüdische Figur gelesen werden kann. Sie diskutierte auch kritisch ein von Oswald 

1948 inauguriertes und insbesondere von Vaget am Leben erhaltenes Forschungsparadigma, 

das obige Lesarten, die das ‚Jüdische‘ und ‚Alteritäre‘ im Allgemeinen in den Fokus rücken, 

bis heute marginalisiert. Dabei handelt es sich um eine Lesart, wonach die 

‚unsichtbare‘ Mäzenin Leverkühns, Madame de Tolna, gemäss Vaget als unbestreitbare 

diegetische Tatsache die ehemalige Prostituierte ‚Esmeralda‘ sei. Dabei schiebt Vaget die 

Problematik einer solchen Interpretation einfach beiseite, einer Interpretation, die im Grunde 

die Appellstruktur des Texts für bare Münze nimmt und die gesamte weibliche Dienerschaft 

– Jüdinnen inklusive – am Grab des deutschen Tonsetzers und Verkörperung des 

Vaterlandes um ihn trauern sieht. Die solch einer Lesart inhärente Reproduktion der 

Misogynie, das äusserst Fragwürdige daran, ‚Esmeralda‘ auf eine hooker with a golden heart 

zu reduzieren, wurde bis dato nicht kritisiert. Unbegreiflicherweise soll in dieser Analyse 

die durch den One-Night-Stand ‚Geheilte‘ am Grab des Tonsetzers schlicht von Gnade und 

‚divine love‘ zeugen. 



67 

 

 Dieses Forschungsparadigma wurde schliesslich in einen grösseren Kontext gestellt (3.4), 

und zwar in den Kontext des von Kate Manne zutreffend benannten Phänomens der 

Himpathy, die mit den von ihr aufgestellten zwei Kategorien, Frauen als Geberinnen 

feminin-konnotierter Leistungen und Männer als Nehmer von maskulin-konnotierten 

Privilegien, zusammenhängt. Gemeint ist damit einerseits die Tendenz in der Gesellschaft, 

privilegierten Männern ihre ‚Sünden zu verzeihen‘ und ihre Herausforderungen vor 

diejenigen von Frauen zu stellen, andererseits die Tendenz, insbesondere von den 

Diskriminierungsfaktoren ‚Rasse‘ und ‚Klasse‘ betroffenen Frauen, das Annehmen der 

Leistungen und der Sympathie zu verweigern, die zu geben sie als moralisch verpflichtet 

betrachtet werden. Auch die Thomas Mann-Forschung ist gegen solche Tendenzen nicht 

immun. Wie die vorliegende Arbeit an mehreren Stellen demonstriert hat, verkennt die 

Forschung immer wieder misogyne Situationen und verliert somit auch das diesbezügliche 

Gesamtbild aus den Augen: Die dem Text inhärente Suggestion, weibliche Sexualität sei in 

irgendeiner Weise mit dem Aufkommen des Nationalsozialismus in Verbindung zu bringen. 

Nachdem in den letzten Jahrzehnten die tragende Rolle des Antisemitismus in seinen 

diversen Erscheinungsformen und Funktionen, etwa im Sinne des nation building, im Werk 

Thomas Manns insbesondere durch die Forschungsarbeit von Elsaghe erhellt wurde, sollte 

auch die Misogynie in ihrer ganzen Vielfalt und der politischen Funktion erkennbar werden. 

Die vorliegende Arbeit hat den Versuch gewagt, einen ersten Schritt in diese Richtung zu 

unternehmen. 

 

  



68 

 

5. Literaturverzeichnis 

 

Primärliteratur: 

von Magdeburg, Mechthild: Das fließende Licht der Gottheit. Einsiedeln, Zürich, Köln 

1955. 

Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen [1918], Große kommentierte 

Frankfurter Ausgabe, Bd. 13.1, hg. und textkritisch durgesehen v. Hermann Kurzke, 

Frankfurt am Main 2013. 

Mann, Thomas: Buddenbrooks. Verfall einer Familie [1901], Große kommentierte 

Frankfurter Ausgabe, Bd. 1,1, hg. v. Eckhard Heftrich unter Mitarbeit von Stephan 

Stachorski und Herbert Lehnert, Frankfurt am Main 2002. 

Mann, Thomas: Deutschland und die Deutschen [1945], in: T. M.: Essays, Band 5: 

Deutschland und die Deutschen. 1938-1945, hg. v. Hermann Kurzke unter Mitarbeit von 

Stephan Stachorski, Frankfurt am Main 1996. 

Mann, Thomas: Doktor Faustus [1947], Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 

10.1, Bd. 10.2: Kommentar, hg. und textkritisch durchgesehen v. Ruprecht Wimmer unter 

Mitarbeit von Stephan Stachorski, Frankfurt am Main 2007. 

 

Sekundärliteratur: 

Baier, Christian: Zwischen höllischem Feuer und doppeltem Segen: Geniekonzepte in 

Thomas Manns Romanen Lotte in Weimar, Joseph und seine Brüder und Doktor Faustus, 

Göttingen 2011. 

Böhme, Hartmut: Der Affe und die Magie in der „Historia von D. Johann Fausten“, in: 

Werner Röcke (Hg.): Thomas Mann: Doktor Faustus 1947-1997. Publikationen zur 

Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge Band 3, Bern 2004, S. 109-144. 

Elsaghe, Yahya: Die vertauschten Köpfe und Thomas Manns politische Bachofen-

Rezeption, in: Ulrich Boss/Yahya Elsaghe/Florian Heiniger (Hg.): Matriarchatsfiktionen. 

Johann Jakob Bachofen und die deutsche Literatur des 20. Jahrhunderts, Basel 2018, S. 221-

245. 

Elsaghe, Yahya: Das Goldene Horn und die Hörner der Männchen. Zur Krise der 

Männlichkeit in Doktor Faustus und Mario und der Zauberer, in: Alexander Honold/Niels 

Werber (Hg.): Deconstructing Thomas Mann, Heidelberg 2012, S. 121-134. 

Elsaghe, Yahya: Krankheit und Matriarchat: Thomas Manns Betrogene im Kontext. Berlin 

2010. 

Elsaghe, Yahya: Die „Principe[ssa] X“ und „diese Frauen –!“: Zur Bachofen-Rezeption in 

Mario und der Zauberer, in: Thomas Mann Jahrbuch, Vol. 22, 2009, S. 175-193. 

Elsaghe, Yahya: Gynaikokratie, Grossstadt und Republik in Thomas Manns Doktor Faustus, 

in: Rüdiger Görner/Nima Mina (Hg.): Wenn Rosenhimmel tanzen. Orientalische Motivik in 

der deutschsprachigen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts, München 2006, S. 186-199. 



69 

 

Elsaghe, Yahya: Thomas Mann und die kleinen Unterschiede: zur erzählerischen 

Imagination des Anderen. Böhlau 2004. 

Elsaghe, Yahya: Die imaginäre Nation. Thomas Mann und das „Deutsche“, München 2000. 

Fukuyama, Francis: Identity. Contemporary Identity Politics and the Struggle for 

Recognition, London 2018. 

Goebel, Eckart: Esmeralda: Deutsch-französische Verhältnisse in Thomas Manns Doktor 

Faustus. Göttingen 2015. 

Griffin, Gabriele: Oxford Dictionary of Gender Studies, Online version 2017: „Misogyny”, 

https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780191834837.001.0001/acref-

9780191834837-e-263?rskey=vsMreI&result=5 [23.12.2020]. 

Honold, Alexander: Betrachtungen eines Unpolitischen (1918). In: Andreas 

Blödorn/Friedhelm Marx (Hg.): Thomas Mann Handbuch. Stuttgart 2015, S. 156-162. 

Honold, Alexander: Wo steckt nur der Briand? (Kritik: Armin Strohmeyr: Annette Kolb. 

Dichterin zwischen den Völkern. München 2002.), in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 

06.01.2003, Nr. 4, S. 30. 

Klugkist, Thomas: Sehnsuchtskosmogonie. Thomas Manns Doktor Faustus im Umkreis 

seiner Schopenhauer-, Nietzsche- und Wagner Rezeption. Würzburg 2000. 

Koopmann, Helmut: Doktor Faustus – Eine Geschichte der deutschen Innerlichkeit?, in: 

Thomas Mann Jahrbuch 1989, Vol. 2, S. 5-19. 

Kurzke, Hermann: Thomas Mann: Das Leben als Kunstwerk. Frankfurt am Main 1999. 

Lee, Frances: Overturning Dr. Faustus. Re-reading Thomas Mann’s novel in Light of 

Observations of a Non-Political Man, Rochester 2007. 

Lehnert, Herbert: Introduction, in: Herbert Lehnert/Eva Wessel (Hg.): A Companion to the 

Works of Thomas Mann, Rochester und New York 2004, S. 1-28. 

Lehnert Herbert: Betrayed or Not Betrayed: A Testament?, in: Herbert Lehnert/Eva Wessel 

(Hg.): A Companion to the Works of Thomas Mann, Rochester und New York 2004, S. 297-

306. 

Manne, Kate: Down Girl: The Logic of Misogyny. New York 2017. 

Marquardt, Franka: Der Manager als Sündenbock. Zur Funktion des jüdischen Impresario 

Saul Fitelberg in Thomas Manns „Doktor Faustus“, Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge, 

Vol. 14, No. 3, 2004, S. 564-580. 

Mundt, Hannelore: Female Identities and Autobiographical Impulses in Thomas Mann’s 

Work, in: Herbert Lehnert/Eva Wessel (Hg.): A Companion to the Works of Thomas Mann, 

Rocherster und New York 2004, S. 271-295. 

Oswald, Victor J. Jr.: Thomas Mann’s Doktor Faustus. The Enigma of Frau von Tolna, in: 

The Germanic Review 23, München 1948, S. 249-253. 

Reed, T. J.: Thomas Mann: The Uses of Tradition, Oxford, New York 1973/1996. 

https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780191834837.001.0001/acref-9780191834837-e-263?rskey=vsMreI&result=5
https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780191834837.001.0001/acref-9780191834837-e-263?rskey=vsMreI&result=5


70 

 

Röcke, Werner: Teufelsgelächter. Inszenierungen des Bösen und des Lachens in der 

„Historia von D. Johann Fausten“ (1587) und in Thomas Manns „Doktor Faustus“, in: 

Werner Röcke (Hg.): Thomas Mann: Doktor Faustus 1947-1997. Publikationen zur 

Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge Band 3, Bern 2004, S. 187-206. 

Schulze, Matthias: Wagner und Thomas Manns Doktor Faustus, in: Thomas Mann Jahrbuch 

2000, Vol. 13, S. 195-218. 

Schneider, Thomas: Das literarische Porträt: Quellen, Vorbilder und Modelle in Thomas 

Manns Doktor Faustus, Berlin 2005. 

Vaget, Hans Rudolf: Doktor Faustus, in: Andreas Blödorn & Friedhelm Marx (Hg.): Thomas 

Mann Handbuch, Stuttgart 2015, S. 66-75. 

Vaget, Hans Rudolf: “German” Music and German Catastrophe: A Re-Reading of Doktor 

Faustus, in: Herbert Lehnert/Eva Wessel (Hg.): A Companion to the Works of Thomas 

Mann, Rocherster und New York 2004, S. 221-244. 

Vaget, Hans Rudolf: Fünfzig Jahre Leiden an Deutschland: Thomas Manns „Doktor 

Faustus“ im Lichte unserer Erfahrung, in: Werner Röcke (Hg.): Thomas Mann: Doktor 

Faustus 1947-1997. Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge Band 3, Bern 

2004, S. 11-34. 

Wambsganz, Friedrich: Thomas Manns Doktor Faustus. Das fehlgeleitete deutsche Genie. 

Norderstedt 2002. 

 

 

 

 

 

 


