Manfred Eikelmann: Bilder des Erkennens. Uber Lichtmetaphorik und Analogiedenken in Wolframs
Parzival

Im Zuge jingerer Forschungen zur bedeutungsstiftenden Leistung der Metapher erfahrt seit einigen Jahren die
Bildsprache  vormoderner  Erzahltexte  verstarkte  Aufmerksamkeit in  kultur-, medien- und
literaturwissenschaftlichen Analysen. Allerdings wurden Metaphern dabei bisher nur selten in epistemischer
Perspektive betrachtet, obwohl sie fur die Darstellung und Reflexion von Welterleben, Fremd- und Selbsterfahrung
bis zur Gotteserkenntnis zentral sind und diese erst ermdglichen. Ein aufschlussreiches Beispiel dafiir ist Wolframs
von Eschenbach Parzival, dessen metaphorische Sprache gerade das traditionsreiche Bildfeld von Licht und
Dunkelheit mit ungewohnlicher Kreativitat nutzt, um die Spielrdume menschlichen Erkennens und Verkennens zu
erkunden. Nicht unwichtig ist zudem, dass das Erzahlen im Parzival die metaphorische Ubertragungsrelation
zwischen Bildspender und Bildempféinger im Modus einer spannungsvollen ,,unihnlichen Ahnlichkeit (Louis
2009, S. 102) realisiert, so dass die Erkenntnisleistung der Metapher selbstbeziiglich thematisch wird und
poetologische Relevanz erhalt. Und gerade auch so stellt sich hier die Frage, inwiefern Wolframs Roman Einblick
in epistemische Bedingungen, Mdglichkeiten und Grenzen analogischen Erkennens gibt.

Ausgehend von diesen Uberlegungen machte ich die Metaphorik des Romans in pragnanten Passagen analysieren
und ihre Semantik auf den impliziten epistemischen Gehalt lesbar machen. In diesem Zusammenhang muss es
auch um die Diskussion von Analogiekonzepten in der neueren Metaphorologie gehen. Mit Blick auf die
provokante Bildsprache, die der Parzival seinen Rezipienten zumutet, schlage ich gegeniiber herkémmlichen
Ansatzen den Weg einer Kontextualisierung ein, bei der die Verfahren der textuellen wie ko-textuellen Anbahnung
der Erkenntnismetaphern ins Zentrum riicken und damit die sprachliche Vermittlung der als evident dargestellten
Erkenntnis zur Geltung kommt.

Manfred Eikelmann : Images de la connaissance. Sur la métaphore de la lumiére et la pensée analogique
dans Perceval de Wolfram

Dans le cadre des recherches récentes sur la métaphore en tant que performance signifiante, les études culturelles,
médiatiques et littéraires accordent, depuis quelques années, une attention accrue au langage visuel dans les textes
narratifs pré-modernes. En effet, les métaphores jouent un role central dans la construction de la représentation et
de la réflexion de I’expérience du monde, de I’expérience d’autrui et de soi-méme, ainsi que de la connaissance de
Dieu et permettent seulement cette derniere. Cependant, les métaphores n’ont pour I’instant été que rarement
considérées par la critique dans une perspective épistémique. Le Parzival de Wolfram von Eschenbach constitue
un exemple tout a fait révélateur de cet aspect. En effet, les images issues de la tradition de la lumiére et de
I’obscurité y sont exploitées par le langage métaphorique avec une créativité inhabituelle dans le but d’explorer
les marges de manceuvre de la connaissance et de la méconnaissance humaine. D’ailleurs, il n’est pas sans
importance que le récit de Parzival réalise la relation de transfert entre le donneur et le récepteur de I’image sur
un mode riche en tension d’une ,,ressemblance dissemblable* (Louis 2009, p. 102), de sorte que la performance
métaphorique de la connaissance devient une thématique autoréférentielle du texte qui acquiert en méme temps
une pertinence poétologique. C’est précisément de cette maniére que nous pouvons nous interroger sur les
conditions épistémiques, les possibilités et les limites de la connaissance analogique dans le roman de Wolfram.
A partir de ces quelques réflexions, je souhaite analyser la métaphore de la lumiére dans le roman avec ’aide de
passage marquants et d’expliciter sa sémantique sur le contenu épistémique implicite. Dans cette perspective, il
s’agira également de s’intéresser au traitement des concepts d’analogie dans la métaphorologie contemporaine. A
I’instar du langage provoquant qu’impose le Parzival & ses récepteurs, je propose, par rapport aux approches
traditionnelles, d’explorer la voie d’une contextualisation qui se concentre sur les procédés d’initiation textuelle et
co-textuelle des métaphores de la connaissance et qui souligne ainsi la médiation linguistique de la connaissance
présentée comme évidente.

Natalia Cziganj: By a forbisene I shal pe faire shewe. La métaphore de la lumiére et la conceptualisation de
la connaissance en moyen anglais

L’analogie est une forme de pensée qui permet de conceptualiser les notions, les choses, les étres et les événements
en en déchiffrant les ressemblances. Fondamentale & la conceptualisation des notions abstraites, la pensee par
analogie se manifeste, au Moyen-Age, par une association des événements de 1’histoire a ceux de ’avenir, de la
vie du Christ & la vie d’un chrétien, ou encore de la nature et des phénomenes physiques au monde spirituel,
métaphysique (Manning).

Cette présentation se concentrera sur une forme particuliére de la pensée par analogie qui est la métaphore, et
s’inscrira dans une approche cognitive a celle-Ci : la métaphore est un outil qui est a I’origine de notre systéme
conceptuel de perception et de représentation (Lakoff/Johnson). Premiérement, la présentation portera sur le role
de la métaphore dans la catégorisation du monde dans une perspective diachronique. Deuxiémement, nous

1




aborderons le sujet de la place de la perception, notamment la vision, dans I’acquisition des connaissances dans le
contexte philosophique médiéval.

La troisiéme partie de I’exposé, elle, présentera une étude sémantique des termes en relation avec la notion de la
lumiére en moyen anglais (les adjectifs fair « clair », bryght < brillant >, c/é r < clair», dim < sombre, obscur », dul
< terne », le verbe sheuen < voir » et I’adjectif dérivé sheuinge). Une analyse contextuelle permettra d’établir le role
de la métaphore de la lumiére et des termes de la perception dans la représentation mentale de la connaissance
dans les textes littéraires anglais de I’époque étudiée.

Natalia Cziganj: By a forbisene | shal pe faire shewe. Die Metapher des Lichtes und die Konzeptualisierung
von Wissen im Mittelenglischen

Die Analogie ist eine Form des Denkens, die es ermdglicht, Begriffe, Dinge, Wesen und Ereignisse zu
konzeptualisieren, indem man auf ihre Ahnlichkeiten fokussiert. Das fiir die Konzeptualisierung abstrakter
Begriffe grundlegende Denken in Analogien &ulert sich im Mittelalter darin, dass Ereignisse der Geschichte mit
denen der Zukunft, das Leben Christi mit dem Leben eines Christen oder die Natur und physikalische Phdnomene
mit der spirituellen, metaphysischen Welt in VVerbindung gebracht werden.

Der Vortrag konzentriert sich in kognitionswissenschaftlicher Perspektive auf eine besondere Form des Denkens
in Analogien: die Metapher. Sie ist ein Werkzeug, das unserem konzeptuellen System der Wahrnehmung und
Darstellung zugrunde liegt. Dabei geht es zunéchst um die Rolle der Metapher bei der Kategorisierung der Welt
in diachroner Perspektive, um anschliefend den Stellenwert der Wahrnehmung, insbesondere des Sehens, beim
Wissenserwerb im mittelalterlichen philosophischen Kontext zu betrachten. Der letzte Teil des Vortrags ist einer
semantischen Untersuchung von Begriffen gewidmet, die mit dem Begriff des Lichts im Mittelenglischen in
Verbindung stehen (wie die Adjektive fair ,klar‘, bryght ,glinzend®, cle r ,hell‘, dim ,dunkel, finster*, dul ,stumpf*,
das Verb sheuen ,sehen‘ und das abgeleitete Adjektiv sheuinge). Eine Kontextanalyse wird die Rolle der
Lichtmetapher und der Wahrnehmungsbegriffe bei der mentalen Représentation von Wissen in englischen
literarischen Texten der untersuchten Epoche aufzeigen.

Marie-Luise Musiol: Recht spiegeln. Mediale Kollisionen in Ulrich Tenglers Laienspiegel

Vormoderne Rechtsspiegel, wie der Sachsenspiegel Eikes von Repgow, der Deutschenspiegel oder der
frihneuzeitliche Laienspiegel Ulrich Tenglers inszenieren sich in einem Netz von Rechtswissen und
Rechtspraktiken und reflektieren sich dabei selbst als sogenannte Spiegel (speculum, speghel oder spyghel). Der
Beitrag geht davon aus, dass vormodernen Rechtsspiegeln eine spezifische Form der Literarizitat und Asthetik
eigen ist, die sich einerseits in den verschiedenen Strategien zeigt, mit denen die Spiegel das Wissen, das sie
prasentieren, inszenieren und andererseits in rhetorischen und textuellen Mustern, die die Texte zwischen
Fachliteratur und — in einem weiteren Sinne — literarischen Texten changieren lassen. Der Laienspiegel Ulrich
Tenglers gilt literaturgeschichtlich als vorlaufiger Endpunkt der volkssprachlichen Rechtsspiegeltradition und ist
zugleich einer ihrer schillerndsten Vertreter. Anders als in den mittelalterlichen Rechtsspiegeln des 13.
Jahrhunderts, in deren Fokus die Darstellung und Kompilation geltender Rechtsgewohnheiten zu einem
Kompendium steht, finden sich in den Drucken des Laienspiegels neben unterschiedlichen Vorreden, etwa
Sebastian Brandts, eine Vielzahl an Holzschnitten, Vorrede- und Beschlussformeln in Reimform, literarische
Einschube, wie das Weltgerichtsspiel und zahlreiche weitere intertextuelle Beziige. Diese signifikanten
thematischen und medialen Verdichtungen im Laienspiegel sollen auf Synergien und Spannungen, aber auch auf
Brechungen hin untersucht werden. Als Erweiterung zur literaturgeschichtlich etablierten Auffassung vom Spiegel
als einer Gattungsbezeichnung soll dabei das Spiegeln selbst als ein programmatisches gestalterisches Prinzip
fokussiert werden, das historisch und kulturell unterschiedlich codiert sein kann. Ziel ist es, neben der
gattungsimmanenten Reflexivitdt rechtlicher und sozialer Praktiken in vormodernen Rechtsspiegeln, auch ihre
signifikante kinstlerische Verfasstheit in inhaltlichen und formalen Gestaltungsaspekten sowie ihre &sthetische
Selbstreferentialitat in den Blick zu nehmen.

Marie-Luise Musiol : Refléter le droit. Collisions médiatiques dans le Miroir des laics d’Ulrich Tengler

Les miroirs juridiques de 1’époque prémoderne, comme le Sachsenspiegel d’Eike von Repgow, le
Deutschenspiegel ou le Laienspiegel d’Ulrich Tengler se mettent en scéne dans un réseau de connaissances et
pratiques du droit et se reflétent également eux-mémes en tant que miroir (speculum, speghel ou spyghel). Ma
contribution part du principe que les miroirs juridiques prémodernes sont dotés de valeurs littéraires et esthétiques
spécifiques. Ces derniéres se manifestent d’une part dans les différentes stratégies avec lesquelles les miroirs
mettent en scéne le savoir et d’autre part par les modeles rhétoriques et textuels qui font osciller les textes entre la
littérature spécialisée et — dans un sens plus large — les textes littéraires. Pour ’histoire littéraire, le Laienspiegel
d’Ulrich Tengler est considéré comme le point final provisoire de la tradition des miroirs juridiques en langue

2



vernaculaire et est en méme temps 1’un de ses représentants les plus chatoyants. En effet, alors que les miroirs
juridiques médiévaux du Xllle siecle se concentrent sur la présentation et la compilation de coutumes juridiques
en vigueur en un compendium, les imprimés du Laienspiegel offrent, en plus de différentes préfaces comme celle
de Sebastian Brandt, une multitude de gravures sur bois, des formules de préambule et de décision rimées, des
insertions littéraires, comme le Weltgerichtsspiel (jeu du jugement dernier) et de nombreuses autres références
intertextuelles. Ces densifications thématiques et médiatiques significatives dans le Laienspiegel doivent étre
examinées en tenant compte des synergies et des tensions, mais aussi des ruptures. Dans le but d’élargir la
conception du miroir comme désignation générique établie dans 1’histoire de la littérature, il s’agira de se focaliser
sur la réflexion elle-méme considérée comme principe programmatique de création, qui peut étre codée
différemment selon 1’époque et la culture dominante. L’objectif est de mettre en évidence non seulement la
réflexivité inhérente au genre des pratiques juridiques et sociales dans les miroirs juridiques pré-modernes, mais
aussi leur caractere artistique significatif dans les aspects de la conception du contenu et de la forme, ainsi que leur
autoréférentialité esthétique.

Christine Ferlampin-Acher : Mireoir dans la littérature arthurienne médiévale en francais

A priori il semble prometteur de chercher les occurrences de mireoir et mirer dans les textes arthuriens francais
du moyen &ge : la multiplicité des fontaines laisse espérer des reflets, ’excellence héroique autorise a émettre
I’hypothése que les emplois métaphoriques sont nombreux. Pourtant un relevé diachronique, dans un large corpus,
du Xlle au XVe siecle, des emplois de mireoir et mirer, rares, est déceptif. Aprés avoir établi une typologie de ces
emplois (objet miroir, substituts comme les armes ou les reflets sur ’eau, métaphores), I’on s’interrogera sur
quelques épisodes ou mireoir/mirer jouent au contraire un réle particulierement significatif (Palamedes a la
fontaine dans le Tristan en prose, Beste Glatissant ou Mont du Miroir de Perceforest). On tentera au cours de
I’exposé d’expliquer cette discrétion de mireoir et mirer : on s’interrogera sur la concurrence de 1’ombre, et surtout
de I’image, qui renvoie a une pratique de la mimesis, de la représentation, horizontale, dans laquelle la quéte du
sens spirituel reste secondaire, y compris dans les textes du Graal. Dans les romans arthuriens, c’est plus le double,
I’image (en deux ou trois dimensions) que le reflet dans le miroir qui est convoqué. Le cas particulier des romans
arthuriens tardifs en prose (postérieurs a 1270) sera développé : ils pratiquent la réécriture, pour un lectorat marqué
par I’enromancement du monde ; dans la mesure ou ils réécrivent et rejouent une matiére arthurienne en voie
d’obsolescence, ils sont, a priori, plus susceptibles de présenter des emplois de mireoir, mirer que les romans
arthuriens des Xlle et Xllle siécles, d’autant qu’ils ont souvent une plus forte dimension didactique, morale et
exemplaire : on constatera néanmoins que Perceforest et sa facination pour le miroir constituent une exception,
Artus de Bretagne privilégiant [ image.

Christine Ferlampin-Acher : Mireoir in der mittelalterlichen franzosischen Artusliteratur

Auf den ersten Blick scheint es vielversprechend, nach mireoir und mirer in den franzgsischen Artus-Texten des
Mittelalters zu suchen: Die Vielzahl der Brunnen l&sst auf Spiegelungen hoffen, die heroische Exzellenz I&sst
vermuten, dass es zahlreiche metaphorische Verwendungen gibt. Doch eine Erhebung zur Verwendungen von
mireoir und mirer in einem grofRen Korpus vom 12. bis zum 15. Jahrhundert ergibt nur wenige Belege. Dennoch
sollen, nach einer Klassifizierung der Verwendung (mireoir als Spiegelobjekt, Substitut fur Waffen oder
Spiegelungen auf dem Wasser, Metaphern etc.), einige Episoden untersucht werden, in denen mireoir / mirer
gerade eine besonders bedeutende Rolle spielen (Palamedes a la fontaine im Tristan en prose, Beste Glatissant
oder der Mont du Miroir aus dem Perceforest). Im Vortrag werde ich versuchen, die Seltenheit von mireoir und
mirer zu erklaren: Dazu werden die Konkurrenz des Schattens und vor allem des Bildes herausgestellt, die auf
eine horizontale Praxis der Mimesis (die Reprasentation) verweisen, bei der die Suche nach dem spirituellen Sinn
auch in den Gralstexten zweitrangig bleibt. In den Artusromanen wird eher der Doppelgénger, das Bild (in zwei
oder drei Dimensionen), als das Spiegelbild aufgerufen. Darlber hinaus wird der Sonderfall der spaten
Artusromane in Prosa (nach 1270) betrachtet: Die Texte lassen sich als Neuschreibungen fiir eine Leserschaft
begreifen, die von der Verarbeitung der Welt zu einem Roman gepragt ist; insofern sie einen veraltenden Artusstoff
umschreiben und nachspielen, sind sie a priori anfalliger fir die Verwendung von mireoir, mirer als die
Artusromane des 12. und 13. Jahrhunderts, zumal sie oft eine stérkere didaktische, moralische und exemplarische
Dimension haben. Es ist jedoch festzustellen, dass der Perceforest und seine Vorliebe fir den Spiegel eine
Ausnahme bildet, da im Artus de Bretagne ihm gegenuber das Bild bevorzugt wird.



Joana Thinius: ein swert daz Iit da zwischen in / schoene unde lGter unde bar. Tristans Schwert als
identitatsspiegelndes Objekt

Wenn in Gottfrieds Tristan der Protagonist zum ersten Mal zum Kampf ausgeriistet wird, glanzt dessen Iip wie ein
niuwe spiegelglas (V. 6613). Der auffallige spiegelglas-Vergleich wird insgesamt im Tristan vier Mal verwendet,
wobei zwar je unterschiedliche Abstraktionsgrade zu beobachten sind, jedoch immer der Bezug zu den Figuren
Tristan und Isolde bestehen bleibt. Wéhrend beide narrativ zu Glasspiegeln stilisiert werden, bestehen auch auf
der Ebene des discours spiegelnde Relationen, die ein komplexes Netz diagrammatischer Verbindungen
aufweisen. In eben dieses relationale Geflecht ist auch Tristans Schwert einzuordnen, das in Analogie zu seinem
Tréger steht. So werden nicht erst im Kontext des aktuellen Ding-Diskurses der germanistischen Mediévistik
Obijekte als Spiegel des Subjekts gedeutet, vielmehr wird ein solches analoges Verhaltnis bereits im Tristan selbst
nahegelegt. Hier ist es das Schwert, welches den Helden nicht nur als herausragenden Ritter qualifiziert, sondern
Uber seine Tugenden identifiziert und spiegelt. Gleichzeitig handelt es sich um ein ,tiickisches Objekt‘, das Tantris
gegeniber Isolde anhand seines gesplitterten Zustandes als Tristan enttarnt: Dieser gebrochene Spiegel fuhrt Isolde
somit zur Erkenntnis Uber Tristans wahre Identitat. Das gesplitterte Schwert bringt derart auch die Beziehung
zwischen Tristan und Isolde vorerst zu Bruch, wobei es wiederum ein anderes Objekt braucht — den Minnetrank —
um die beiden wieder zusammenzufiihren. Erst mit diesem beginnen beide sich im jeweils anderen zu spiegeln
(V. 11004). In der Minnegrotte tritt dieses Motiv der Simultanitat von Differenz und Vereinigung in sinnlich
intensiver Weise zu Tage. Gemeinsam mit dem Schwert zwischen sich schlafend wird auch metaphorisch an
diesem klar: Das Schwert, verstanden als identitatsspiegelndes Objekt, trennt und verbindet die Liebenden.

Joana Thinius : ein swert daz Iit da zwischen in / schoene unde lGter unde bar. L’épée de Tristan comme objet
reflétant I’identité

Lorsque le protagoniste du Tristan de Gottfried von Strasbourg est équipé pour son premier combat, son Iip (corps)
brille comme un niuwe spiegelglas (houveau verre de miroir, v. 6613). Cette comparaison frappante est exploitée
guatre fois dans le roman et s’observe certes avec différents degrés d’abstraction, mais est toujours en rapport avec
les personnages de Tristan et Isolde. Bien que les deux personnages sont stylisés en miroir, d’autres relations
spéculaires dans la diégése sont utilisées pour présenter un réseau complexe de liens diagrammatiques. C’est
précisément dans ce réseau relationnel que s’inscrit ’épée de Tristan, qui devient une analogie de son porteur.
Ainsi, on remarque que ce n’est pas uniquement dans le cadre de la recherche des material studies des médiévistes
que les objets sont considérés comme des miroirs du sujet, mais que déja dans le Tristan une relation analogue est
formée. En effet, en plus de qualifier le héros de chevalier exceptionnel, 1’épée identifie Tristan et le refléte a
travers toutes ses vertus. Il s’agit en méme temps d’un < objet perfide » qui démasque Tantris comme imposteur :
ce miroir brisé permet a Isolde de prendre connaissance de la véritable identité de Tristan. De cette maniere, I’épée
en éclats rompt la relation entre Tristan et Isolde, ¢’est pourquoi un nouvel objet est nécessaire pour les réunir a
nouveau : le philtre d’amour. C’est donc avec ce dernier que les amants commencent a se refléter I’'un dans 1’autre
(v. 11004). Dans la minnegrotte (grotte d’amour), ce motif de la simultanéité de la différence et de I’union
s’intensifie de maniére sensuelle. Lorsque les amants dorment avec 1’épée entre eux, il est clair que,
métaphoriquement parlant, 1’épée, considérée comme objet reflétant 1’identité, sépare et unit les amants.

Dennis Disselhoff: Lichtschriften. Zur semantischen Dimension leuchtender Inschriftlichkeit in der
Visionsliteratur des Mittelalters

Offenbar anknlpfend an die biblische Lichtmetaphorik und die neuplatonische Lichtmetaphysik begegnen
aufleuchtende Buchstaben und mystische Lichtschriften haufig in der geistlichen und weltlichen Visionsliteratur
des Mittelalters. Im Legatus divinae pietatis (Buch IV, Kap. 33) Gertruds der GroRen von Helfta etwa erscheint in
Helligkeit graduell skalierte Schrift auf Kleinodien, die leuchtenden bzw. aus Lichtmaterie bestehenden Spiegeln
gleichen. Eine ganz ahnliche Vorstellung leuchtender Schrift kultiviert ihr Zeitgenosse Dante Alighieri: In
der Divina Commedia offenbart sich bspw. eine kaum lesbare Inschrift, die (iber dem Tor zur Hélle angebracht ist
und die von Dante und Vergil gelesen wird (Inferno, Canto 111,1-12), einer gewissermalien ,lebendigen‘ (bzw.
bewegten) Lichtschrift als gegentibergestellt, die in der Jupitersphare in Form von sich stets neuformierenden
seligen Leuchtgeschdpfen erscheint (Paradiso, Canto XVIIl, 70-99).

Das mittelalterliche Konzept dieser Lichtschriftlichkeit verschaltet — so lautet die These meines angedachten
Beitrags — die erkenntniskonstitutive Funktion der Schrift mit einer bedeutungstragenden Dimension, die dem
als lichtmaterialimaginierten Schreib- bzw. Beschreibstoff inhérent ist. Epistemologische und semantische
Aspekte der Lichtschrift finden sowohl textpragmatisch (liber den Schriftinhalt) als auch materiell Ausdruck. Die
Rezipienten erkenntnisvermittelnder Licht(in)schriften werden, wie ich zeigen und diskutieren mdéchte, regelrecht
(mystagogisch (Gertrud) bzw. admonitiv (Dante)) erleuchtet.




Dennis Disselhoff : La dimension sémantique des inscriptions lumineuses dans la littérature visionnaire du
Moyen Age)

Apparemment inscrites dans la tradition de la métaphore biblique de la lumiére et de la métaphysique
néoplatonicienne, les lettres rayonnantes et les écritures mystiques lumineuses apparaissent souvent dans les récits
visionnaires de la littérature religieuse comme profane du Moyen Age. Dans son Legatus divinae pietatis (Livre
1V, chapitre 33), Gertrud la Grande de Helfta décrit une écriture graduée en luminosité qui apparait sur des bijoux
ressemblant a des miroirs rayonnants ou composés de matiére lumineuse. Une conception similaire de I’écriture
lumineuse se retrouve également chez son contemporain, Dante Alighieri. En effet, dans la Divina Commedia,
I’inscription a peine lisible au-dessus de la porte de I’Enfer lue par le narrateur et Virgile (Inferno, Canto 111,1-12)
se révele étre opposée a une écriture lumineuse que 1’on qualifierait de vivante (ou en mouvement). Celle-ci elle
apparait dans la sphére de Jupiter sous la forme de créatures lumineuses et bienheureuses qui sont toujours en train
de se réformer (Paradiso, Canto XVIII, 70-99).

La thése de ma contribution part du principe que I’écriture lumineuse est un concept médiéval qui associe la
fonction de I’écriture constituant la connaissance a une dimension porteuse de sens, inhérente au matériau
d’écriture ou de description imaginé comme matériau lumineux. Les aspects épistémologiques et sémantiques de
I’écriture lumineuse s’expriment a la fois sur le plan de la pragmatique textuelle (par le biais du contenu de
I’écriture) et sur le plan matériel. Comme je souhaiterais 1’exposer et le discuter, les écrits lumineux transmettant
la connaissance illuminent véritablement leurs destinataires, de maniére mystagogique chez Gertrud ou de maniére
admonitive chez Dante.

Alban Stuckel : Lumiéere et miroir chez maitre Eckhart. Une contribution a la métaphorologie de Hans
Blumenberg

Les métaphores de la lumiére abondent dans les traités et les sermons de maitre Eckhart. Révélatrices de ses
nombreux héritages théologiques et philosophiques, ces images assurent un role didactique permettant de se
représenter « le fond sans fond » de ’ame, la connaissance ou encore la gloire de Dieu. Mais leur abondance méme
ne manque pas de surprendre au sein d’une démarche qui enseigne justement a se défaire de la multiplicité des
ressemblances pour accéder a I’unité du divin. Cette difficulté n’échappe pas a maitre Eckhart. Bien au contraire,
celui-ci élabore a cet égard une théorie non seulement de la comparaison mais de 1’image elle-méme — au sein de
laquelle intervient cette fois I’analogie du miroir.

Ainsi, dans cette communication, nous nous proposons d’abord d’examiner la valeur de la lumiére et du miroir au
sein de ces diverses métaphores. Nous interrogeons ensuite la fonction de ces analogies elles-mémes au sein de la
théorie du verbe et de la vérité de maitre Eckhart. Enfin, adoptant une perspective méthodologique et philosophique
plus générale, nous indiquons en quoi une telle étude métaphorologique peut contribuer a une théorie de 1’évidence,
voire & ce que Hans Blumenberg — lui-méme théoricien de la métaphorologie et auteur d’une stimulante étude sur
la lumiére comme métaphore de la vérité — appelle la « métacinétique des horizons de sens ».

Alban Stuckel: Licht und Spiegel bei Meister Eckhart. Ein Beitrag zur Metaphorologie von Hans
Blumenberg

Lichtmetaphern sind in Meister Eckharts Traktaten und Predigten reichlich vorhanden. Diese Bilder, die seine
zahlreichen theologischen und philosophischen Hinterlassenschaften offenbaren, erflllen eine didaktische
Funktion und erméglichen es, sich den ,bodenlosen Grund‘ der Seele, die Erkenntnis oder auch die Herrlichkeit
Gottes vorzustellen. Doch gerade ihre Fille tberrascht bei einem Ansatz, der lehrt, sich von der Vielfalt der
Ahnlichkeiten zu lésen, um zur Einheit des Géttlichen zu gelangen. Diese Schwierigkeit ist Meister Eckhart nicht
entgangen. Im Gegenteil, er entwickelt in dieser Hinsicht eine Theorie nicht nur des Vergleichs, sondern des Bildes
selbst — auf Grundlage der Analogie des Spiegels.

So steht der Wert des Lichts und des Spiegels in diesen verschiedenen Metaphern im Fokus dieses Vortrags.
Hinterfragt wird die Funktion dieser Analogien in Meister Eckharts Theorie des Wortes und der Wahrheit. Aus
einer allgemeineren methodologischen und philosophischen Perspektive soll gezeigt werden, inwiefern eine solche
metaphorologische Studie zu einer Theorie der Evidenz, und sogar zu dem, was Hans Blumenberg die
,,Metakinetik der Sinnhorizonte* nennt, beitragen kann.




Marius Rimmele: Wunderspiegel. Kognitive Implikationen verschiedener Spiegelmetaphern in der Kunst
des 15. und frihen 16. Jahrhunderts

Der kunsthistorische Vortrag mit metapherntheoretischer Perspektive stellt verschiedene Spiegelkonzepte aus
Kunsttheorie, Theologie, moralischer Erbauung und Passionsmeditation vor, die sich allesamt in Bildmotiven oder
Bildkonzepten des 15. und frihen 16. Jahrhunderts niedergeschlagen haben. Dabei liegt das Interesse einerseits
auf der Art und Weise, wie genau solche Konzeptualisierungen in die sichtbare Gestalt der Bilder, ihre Motivik
und deren implizite Imperative eingehen. Andererseits sollen die Einsichten kognitiver Metapherntheorien in die
Hervorhebungs- und Abdeckungsleistung von Metaphern bzw. in die besondere Rolle von emergenter Struktur in
gedanklichen Mischungen (Blends) ernst genommen werden. Die verschiedenen evozierten Spiegelverhéltnisse
sind weder mit der alltaglichen Erfahrung des Spiegelblicks noch untereinander deckungsgleich, was sich z.B.
daran erkennen lasst, dass im Spiegel oft etwas anderes als der eigene, derzeitige Zustand zu sehen sein soll. Wie
unterscheiden sich die verschiedenen Félle auftretender Spiegelmetaphorik im Hinblick auf das, was durch das
Spiegelkonzept verdeutlicht werden soll und was wird bei jenen analogen Einsétzen des Spiegels als Kategorie
jeweils irrelevant? VVon besonderem Interesse sind dabei jene Aspekte, die bei materiellen Spiegeln nicht auftreten
konnen, die die evozierten Spiegel niichtern betrachtet zu wunderbaren oder magischen Objekten machen. Die
Conceptual Blending-Theorie hat den Blick darauf geschérft, dass Metaphern oft Teile von komplexeren
gedanklichen Mischungsnetzwerken sind, in denen Personen und Zeiten komprimiert und in elaborierten, hochst
ungewohnlichen, aber effizienten Handlungsszenarien zusammengefiihrt werden. Der Vortrag versucht in diesem
Sinne, die erbaulichen und transformativen Spiegelungen des Spéatmittelalters als kinstliche Szenarien zu
verstehen, die durch emergente Struktur besondere Evidenzen schaffen, welche mit einer bloBen Ubertragung von
konkreten optischen Erfahrungen auf abstrakte Zusammenhange noch nicht erklart sind.

Marius Rimmele : Miroirs miraculeux. Implications cognitives de différentes métaphores du miroir dans
I’art du XVe et du début du XVle siécle

Inscrite dans une perspective des théories des métaphores, cette contribution en histoire de I’art présente différents
concepts de miroirs issus de la théorie de I’art, de la théologie, de I’édification morale et de la méditation sur la
Passion, qui se sont tous traduits par des motifs ou concepts picturaux du XVe et du début du XVle siécle. L’intérét
porte d’une part sur la maniére avec laquelle ces conceptualisations s’integrent précisément dans la forme visible
des images, leurs motifs et leurs impératifs implicites. D’autre part, il s’agit de prendre au sérieux les conclusions
des théories cognitives qui interrogent la capacité des métaphores de mettre en évidence et de couvrir les concepts.
La réflexion se penchera également sur le rdle particulier de la structure émergente dans les mélanges mentaux
(blends). Les différents rapports spéculaires ne coincident pas avec I’expérience quotidienne du regard dans le
miroir et ne sont pas non plus congruents entre eux. Le miroir est ainsi souvent censé montrer autre chose que le
propre état actuel du spectateur. Quelle distinction faut-il opérer entre les différents cas de métaphore du miroir
par rapport a ce qui doit étre illustré par le concept ? Quels aspects sont relégués au second plan lors de ces
utilisations analogues du miroir en tant que catégorie ? Un intérét particulier est porté aux aspects non réalistes par
rapport aux miroirs matériels qui rendent ces objets merveilleux ou magiques. En effet, la théorie du Conceptual
Blending a permis de prendre conscience que les métaphores font souvent partie de réseaux mentaux complexes
mélangés ensemble. Les personnes et les temps se trouvent comprimés au sein de ces réseaux et sont réunis dans
des scénarios d’action élaborés, certes inhabituels, mais efficients. En ce sens, ’exposé tente de comprendre les
reflets édifiants et transformateurs (produits par les miroirs) de la fin du Moyen Age en tant que scénarios artificiels
qui, par une structure émergente, construisent des évidences particuliéres qui ne s’expliquent pas par une simple
transposition d’expériences optiques concrétes a des contextes abstraits.

Dans ce sens, I’exposé tente de comprendre les reflets de miroir édifiants et transformateurs de la fin du Moyen
Age comme des scénarios artificiels qui, par une structure émergente, créent des évidences particuliéres qui ne
sont pas vraiment explicables par une simple transposition d’expériences optiques concrétes sur des contextes
abstraits.

Stefan Abel: Der Blick des Kindes in den Spiegel. Augustinische Lesarten der Spiegelmetaphorik bei
Heinrich von Morungen und im Umkreis der Sizilianischen Schule

Der antike Narzissmythos hat auch in die mittelalterliche Liebesdichtung Einzug gehalten, so etwa im Narzisslied
Heinrichs von Morungen, Mir ist geschehen als einem Kkindeline (MF 145,1), und in altitalienischen
Paralleldichtungen im Umkreis der Sizilianischen Schule: Monte Andrea, Si come ciascuno om puo sua figura —
Chiaro Davanzati, Come ‘I fantin ca ne lo speglio mira und Come Narcissi, in sua spera mirando — Guardando la
fontana il buo Narciso (anonym). Ein mdgliches Verstandnis des Narzissmythos und seiner Spiegelmetaphorik in
diesen Liedern ldsst sich iiber Augustinus’ trinitarisches Konzept des se nosse (in Abgrenzung von se cogitare)
und der notitia sui gewinnen. Ausgehend vom Delphischen Gebot (Nosce te ipsum) und der Uberzeugung, der

6




menschliche Geist (mens) kénne nichts und niemanden (und so auch sich selbst) lieben, solange er es und ihn (und
so auch sich selbst) nicht auch kenne, postuliert Augustinus eine Selbstgegenwart des Menschen a priori. Diese
sei Voraussetzung der fur die (Selbst-)Liebe (amor [sui]) notwendigen Selbstkenntnis (notitia sui) im Zuge des
Denkprozesses (cogitatio). Vor diesem augustinischen Hintergrund I&sst sich der verkennende Blick des Kindes,
in dem Vernunft und Erkenntnis noch schlummern, als epistemische Vorstufe der notitia sui betrachten. Das Sehen
verbindet sich im Kind mit dem Greifen (nach dem Spiegelbild), noch nicht mit dem Denken. UbermaRige
Begierde zum Selbstbild lasst sich als Selbstvergessenheit deuten, und mit Augustinus erklart sich auch der
Zusammenhang zwischen Verkennen des Spiegelbildes und dem Handeln des Menschen gegen seine Natur.

Stefan Abel : Le regard de I’enfant dans le miroir. Lectures augustiniennes de la métaphore du miroir chez
Heinrich von Morungen et dans I’entourage de I’Ecole sicilienne

Le mythe antique de Narcisse a aussi fait son entrée ans la poésie amoureuse médiévale. En témoignent la
Narzisslied d’Heinrich von Morungen, Mir ist geschehen als einem kindeline (MF 145,1) et divers poémes
concernant ce mythe en ancien italien produits dans le cercle de I’Ecole sicilienne, comme Si come ciascuno om
puo sua figura de Monte Andrea, Come ‘1 fantin ca ne lo speglio mira et Come Narcissi, in sua spera mirandon
de Chiaro Davanzati, I’anonyme Guardando la fontana il buo Narciso. Une compréhension envisageable du mythe
de Narcisse et de sa métaphore spéculaire peut s’obtenir en tenant compte du concept se nosse (a distinguer du
cogitare) de la Trinité d’Augustin et du notitia sui. Dans la perspective du précepte de Delphes (Nosce te ipsum)
et de la conviction que I’esprit humain (mens) ne peut aimer rien et personne (non plus soi-méme) tant qu’il ne se
connait pas, Augustin postule une autoprésence de I’homme a priori. Dans le processus de la pensée (cogitatio),
I’autoprésence serait la condition de la connaissance de soi (notitia sui), nécessaire a I’amour (de soi) (amor [sui]).
Si la raison et la connaissance sont encore endormis dans le regard méconnaissant de 1’enfant, le regard peut étre
considéré, dans cet arriére-fond augustinien, comme une étape épistémique préalable a la notitia sui. En effet, la
vision chez I’enfant s’associe a la préhension (du reflet dans le miroir), et non pas a la pensée. Désirer I’image de
soi de maniére excessive peut s’interpréter comme un oubli de soi. Avec Augustin s’explique également la
connexion entre la méconnaissance du reflet spéculaire et I’action de ’homme contre sa nature.

Anne-Gaélle Cuif: Tanquam in speculis... Les « miroirs » du sensible, de la spéculation a la conversion, dans
les systémes perceptifs et cognitifs de Saint Bonaventure et de Pierre de Jean Olivi

Au Xllle siecle, le miroir et la réflexivité des rayons lumineux constituent des similitudes inhérentes a la
représentation et a I’expression des systemes perceptifs et cognitifs spécifiquement humains. Parmi les théologiens
qui ont particulierement développé la métaphore de la speculatio comme phénoméne de conversio, Bonaventure
de Bagnoreége et Pierre de Jean Olivi représentent la cognition spéculative comme fondement non seulement de la
connaissance du divin mais aussi d’une foi volontaire et d’une perception active, principe d’une spiritualisation
salvatrice de la sensorialité. Dans la présente intervention, nous analysons le langage analogique du miroir et de la
perception du visible dans une perspective épistémologique mais aussi rhétorique et éthique, en comparant les
systémes cognitifs des deux théologiens. Pour Bonaventure, voir en Dieu signifie voir a travers de multiples miroirs
(videre per speculum in aenigmate) a travers un systéme perceptif qui doit étre purifié, par le prisme de 1’affectus
et du plaisir des sens intérieurs (per oblectationes spiritualium sensuum). Pierre de Jean Olivi revisite le systeme
des vestigia bonaventuriens en I’appliquant a une psychologie cognitive de 1’aspectus : I’intentionnalité du regard,
reflet de I’ame, constitue ’expression de la plus haute activité de I’intelligence humaine (II Sent. Q. 58 ; 1, 471).
Nous étudions les interpénétrations de ces deux systémes perceptifs et cognitifs et distinguons 1’originalité de la
pensée olivienne : la spéculation comme conversion intentionnelle, non plus < miroir > simple mais < prisme »
complexe, qui embrasse la suavité du < voir > angélique.

Anne-Gaélle Cuif: Tanquam in speculis... Die ,,Spiegel“ des Sinnlichen, von der Spekulation zur Konversion,
in den Wahrnehmungs- und kognitiven Systemen des Heiligen Bonaventura und des Petrus von Johannes
Olivi

Im 13. Jahrhundert weisen der Spiegel und die Reflexivitat von Lichtstrahlen eine Ahnlichkeit beziiglich der
Darstellung und des Ausdrucks inhérenter, spezifischer Vorstellungen von menschlicher Wahrnehmung und
Kognition auf. Unter den Theologen, die die Metapher der speculatio als Phdnomen der conversio besonders betont
haben, stellen Bonaventura und Petrus Johannes Olivi die spekulative Kognition als Grundlage sowohl fiir die
Erkenntnis des Gottlichen als auch fur einen freiwilligen Glauben und eine aktive Wahrnehmung als Prinzip einer
heilsamen Vergeistigung der Sinneswahrnehmung dar. Im Vortrag wird die analoge Sprache des Spiegels und der
Wahrnehmung des Sichtbaren aus einer epistemologischen, aber auch rhetorischen und ethischen Perspektive
analysiert, indem die kognitiven Systeme der beiden Theologen verglichen werden. Fur Bonaventura bedeutet das
Sehen in Gott das Sehen durch viele Spiegel (videre per speculum in aenigmate) vermittels eines

7




Wahrnehmungssystems, das geldutert werden muss, und zwar durch das Prisma des Affectus und der Lust der
inneren Sinne (per oblectationes spiritualium sensuum). Petrus Johannes Olivi hingegen Uberarbeitet das System
der Bonaventurischen vestigia, indem er es auf eine kognitive Psychologie des aspectus anwendet: Die
Intentionalitit des Blicks, ein Spiegelbild der Seele, stellt dabei den Ausdruck der hdchsten Aktivitat der
menschlichen Intelligenz dar. Untersucht werden hier die Wechselwirkungen dieser Vorstellungen von
Wahrnehmung und Kognition, wobei besonders die Originalitit des Olivianischen Denkens augenféllig ist, nach
der Spekulation intentionale Umwandlung und nicht mehr einfacher ,Spiegel‘, sondern komplexes ,Prisma“ ist,
das die Lieblichkeit des engelhaften Sehens umfasst.

Emmanuel Sander : Contribution & une épistémologie interprétative fondée sur ’analogie

Une inclinaison de ’esprit humain est de confondre un congu nécessairement dépendant de concepts, eux-mémes
fruits d’une histoire individuelle, sociale, collective, culturelle, avec un tenu-pour-pergu qui en serait dénue,
comme si le produit conscient de I’activité représentationnelle était assimilable a une donnée objective. Ainsi,
I’étre humain confond ses interprétations avec une réalité intrinseque au monde. Le cadre qui sera adopté dans
cette conférence est celui de ’analogie, proposant une vision de la cognition humaine comme guidée par des
concepts développés tout au long de la vie et ancrés dans 1’expérience, tout en la synthétisant, I’abstrayant et la
rapprochant d’autres < mémes > aux allures pourtant souvent fort disparates. Il reléve d’une psychologie de la
ressemblance, se fondant sur le fait que 1’étre humain doit en permanence faire face au paradoxe apparent d’étre
face a la nouveauté - car chaque situation différe nécessairement par quelque détail de toute situation préalablement
Vecue —, et qu’il n’a en méme temps pas d’autre latitude que d’appréhender cette nouveauté a travers le déja-
vécu. Ainsi, I’étre humain se développe en construisant et faisant évoluer des concepts qui sont non seulement des
grilles d’interprétation de son environnement, d’appréciation de ses valeurs, de définition de ses orientations, de
guidage de ses interactions sociales et de ses comportements affectifs mais avant tout sa maniére la plus intime et
la plus directe d’étre en contact avec le monde.

Emmanuel Sander: Beitrag zu einer interpretativen Epistemologie auf der Grundlage der Analogie

Es ist eine Eigenart des menschlichen Geistes, einen Begriff, der notwendigerweise von Konzepten abhéngt, die
ihrerseits individuell, sozial, kollektiv und kulturell gepragt / definiert sind, mit dem ,,Wahrgenommenen* (dem
tatséchlichen Eindruck) zu verwechseln, das frei von solchen Konzepten ist, als ob das Produkt des
Vergegenwartigungsakts unseres Bewusstseins mit etwas Objektivem gleichzusetzen wére. So verwechselt der
Mensch seine Interpretationen mit der eigentlichen Realitét der Welt.

Den Rahmen des Vortrags bildet die Analogie, die das menschliche Denken bei der Bildung von Konzepten leitet,
welche das ganze Leben lang weiterentwickelt werden und auf Erfahrungen grinden. Der Konzeptualisierung
liegen dabei Synthesen, Abstraktionen und Annéherungen an andere ,,gleiche” Erfahrungen zugrunde, die jedoch
oftmals eher disparat sind. All das ist Teil einer Psychologie der Ahnlichkeit, die darauf beruht, dass der Mensch
permanent mit dem Paradoxon konfrontiert ist, Neuem zu begegnen — denn jede Situation unterscheidet sich
notwendigerweise in einigen Details von jeder zuvor erlebten—, und gleichzeitig keine andere Wahl zu haben, als
dieses Neue durch bereits Erlebtes zu begreifen. Die Entwicklung des Menschen basiert auf dieser Art, Konzepte
aufzubauen und weiterzuentwickeln, die nicht nur ein Raster fiir die Interpretation seiner Umwelt, die Beurteilung
seiner eigenen Werte, die Festlegung seiner Orientierungen, die Steuerung seiner sozialen Interaktionen und seiner
Affekte bilden, sondern vor allem seine intimste und direkteste Weise, der Welt zu begegnen.

Annette Volfing: Mirrors and Violence in the Works of Neidhart and of Wittenwiler

The paper examines the association of Neidhart’s mirrors with various forms of violence, as well as considering
the extent to which these configurations are continued in the Wittenwiler’s Ring, a narrative which stands in a
complex intertextual relationship with Neidhart’s songs. The paper considers not only literal (and specifically
sexual) violence, but also symbolic violence, in the sense proposed by Bourdieu to describe the way in which
under-privileged or marginalised groups are made to internalise the hostile discourses of the dominant. Whilst
literal violence is implicit in the motif of the broken mirror, symbolic violence is associated with satire as a literary
mode and with the motif of the satiric mirror. Andersen’s fairy-tale The Snow Queen fuses these two motifs in a
way which provides a helpful foil for the medieval texts. The analysis of Neidhart will focus partly on the broken
(or stolen) mirror of Vriderune, and partly on the deployment of the satiric mirror, both by an
individual dorper within Winterlied 16, and by Neidhart himself. The discussion of Wittenwiler’s
Ring foregrounds deliberate discontinuities: Wittenwiler’s Neithart is no Minnesinger, the narration of rape no
longer requires any symbolic euphemism, and the breaking of the mirror does not matter because nobody in
Lappenhausen is capable of literary reflection. Whilst the hostility towards the peasant world in the Ring is even

8



stronger than in Neidhart’s songs, Wittenwiler’s narrator holds himself aloof from it, unlike Neidhart’s persona
who, in true satiric mode, is deeply implicated in the world which he is mocking.

Annette Volfing: Spiegel und Gewalt in den Werken Neidharts und Wittenwilers

Der Beitrag untersucht die Assoziation von Neidharts Spiegeln mit verschiedenen Formen von Gewalt und geht
der Frage nach, inwieweit diese Konfigurationen in Wittenwilers Ring weitergefiihrt werden, einer Erzédhlung, die
in einem komplexen intertextuellen Verhéltnis zu Neidharts Liedern steht. Dabei geht es nicht nur um
buchstébliche (und insbesondere sexuelle) Gewalt, sondern auch um symbolische in dem von Bourdieu
vorgeschlagenen Sinne, um die Art und Weise zu beschreiben, in der unterprivilegierte oder marginalisierte
Gruppen dazu gebracht werden, die feindseligen Diskurse herrschender Gruppen zu verinnerlichen. Wahrend die
buchstébliche Gewalt im Motiv des zerbrochenen Spiegels impliziert ist, wird die symbolische Gewalt mit der
Satire als literarischem Modus und dem Motiv des satirischen Spiegels in Verbindung gebracht. In Andersens
Marchen Die Schneekdnigin verschmelzen diese beiden Motive auf eine Weise und stellen so eine hilfreiche Folie
fur die mittelalterlichen Texte dar. Die Analyse von Neidhart wird sich zum einen auf den zerbrochenen (oder
gestohlenen) Spiegel der Vriderune konzentrieren, zum anderen auf den Einsatz des satirischen Spiegels, sowohl
durch einen einzelnen dérper im Winterlied 16 als auch durch Neidhart selbst. Die Diskussion von Wittenwilers
Ring stellt bewusste Diskontinuitdten in den Vordergrund: Wittenwilers Neithart ist kein Minnesanger, die
Erzéhlung der Vergewaltigung bedarf keines symbolischen Euphemismus mehr, und das Zerbrechen des Spiegels
spielt keine Rolle, weil in Lappenhausen niemand zur literarischen Reflexion fahig ist. Wahrend die Feindseligkeit
gegeniber der bauerlichen Welt im Ring noch stérker ist als in Neidharts Liedern, hélt sich Wittenwilers Erzahler
von ihr fern, anders als Neidharts Figur, die in wahrhaft satirischer Manier tief in die Welt verstrickt ist, die er
verspottet.

Annette Volfing : Miroirs et violence dans les ceuvres de Neidhart et de Wittenwiler

Cette contribution examine 1’association des miroirs de Neidhart avec diverses formes de violence et se penche
sur la question de comment ces configurations se poursuivent dans le Ring de Wittenwiler, un récit qui entretient
une relation intertextuelle complexe avec les chansons de Neidhart. L’exposé se concentre non seulement sur la
violence pure et dure (et spécifiquement sexuelle), mais aussi sur la violence symbolique, tel que 1’a formulé
Bourdieu pour décrire comment les groupes défavorises ou marginalisés sont amenés a intérioriser les discours
hostiles des dominants. Alors que la violence en soi est implicite dans le motif du miroir brisé, la violence
symbolique est associée a la satire en tant que modalité littéraire et également au motif du miroir satirique. Le
conte d’Andersen La Reine des Neiges fusionne ces deux motifs et constitue ainsi un arriere-plan utile pour les
textes médiévaux. L ’analyse de Neidhart se concentrera d’une part sur le miroir brisé (ou volé) de Vriderune, mais
d’autre part aussi sur le déploiement du miroir satirique, aussi bien a travers un seul dorper (¢ vilain») dans le
Winterlied 16, que par Neidhart lui-méme. La discussion sur le Ring de Wittenwiler mettra en évidence des
discontinuités délibérées. En effet, le Neithart de Wittenwiler n’est pas un Minnesanger, la narration du viol ne
nécessite plus d’euphémisme symbolique. De plus, le bris du miroir n’a pas d’importance, car personne a
Lappenhausen n’est capable de développer une réflexion littéraire. Si 1’hostilité envers le monde paysan est plus
forte dans le Ring que dans les chansons de Neidhart, le narrateur de Wittenwiler garde une certaine distance, ce
qui n’est en revanche pas le cas du personnage de Neidhart qui est profondément impliqué dans le monde dont il
se moque a la maniére d’un véritable satiriste.

Bjorn Reich / Christoph Schanze: Das Ganze im Fragment. Zur Metaphorik des zerbrochenen Spiegels in
der geistlichen Literatur des Mittelalters

Bereits in der paulinischen Theologie ist der Spiegel eine wichtige Metapher fiir die Gotteserkenntnis. Zunéchst
kénnen wir Gott nur stiickweise erkennen — wie ein dunkles Bild in einem Spiegel —, erst erfiillt von der wahren
Erkenntnis sehen wir ihn von Angesicht zu Angesicht. Dieses direkte Sehen ist in der Deutung haufig in das noch
ferne Jenseits verlagert worden, den Glaubigen im Diesseits bleibt nur die unvollkommene Erkenntnis. Dass dabei
der Glaube immer auch seine Stiitze im Sicht- und Greifbaren braucht, hat das Sprechen tber Gott jahrhundertelang
gepragt. Dazu gehdren Gleichnisse, die Glaubensgeheimnisse bildhaft erfahrbar machen, Schwankerzahlungen,
die sie umkreisen oder in ihr Gegenteil verkehren, um sie sichtbar zu machen, dazu gehdrt aber auch eine reiche
Metaphorik, die sich immer wieder gerade an Fragen der Sichtbarkeit oder konkret an optischen Phdnomenen wie
Spiegelungen oder dem Licht entziindet. Gerade dort, wo das Géttliche besonders wenig fassbar wird und sich der
Rationalitat des menschlichen Denkens entzieht, kommen diese Metaphern und Vergleiche besonders haufig zum
Tragen: etwa dann, wenn Uber die Transsubstantiation oder die Dreieinigkeitslehre gesprochen wird, denn wie
kann man, was kaum zu denken ist, sichtbar (und damit auch erst memorierbar) machen?




Der zerbrochene Spiegel ist eine der haufigsten Metaphern, die in Predigten heranzogen wird, um zu zeigen, wie
die unendliche Absolutheit Gottes fragmentiert werden kann, ohne dabei ihre Gesamtheit einzubiRen. Diesem
Bild, seinen verschiedenen Verwendungsweisen als Metapher sowie deren Funktionalisierungen werden wir in
unserem Vortrag nachgehen. Als Textgrundlage dient uns eine reprasentative Auswahl aus der
mittelhochdeutschen Predigtliteratur, die ergénzt wird durch vergleichende Seitenblicke auf die Spruchdichtung
sowie auf die Goldene Schmiede Konrads von Wiirzburg.

Bjorn Reich / Christoph Schanze : Le tout dans le fragment. A propos de la métaphore du miroir brisé dans
la littérature spirituelle du Moyen Age

Le miroir est, dans la théologie paulinienne déja, une métaphore importante pour la connaissance de Dieu. Tout
d’abord, Dieu peut nous étre connu que partiellement — comme une image sombre dans un miroir —, ce n’est que
remplis de la vraie connaissance que nous pouvons le voir face a face. Comme les croyants d’ici-bas ne disposent
gue d’une connaissance imparfaite, I’interprétation sous-entend que cette vision directe ne peut avoir lieu que dans
le lointain au-dela. Pendant des siécles, le discours sur Dieu a été marqué par le fait que la foi a toujours eu besoin
d’étre soutenue par le visible et le tangible. C’est ainsi que se comprennent les paraboles, qui rendent les mystéres
de la foi perceptibles en images ou les récits facétieux qui les effleurent ou les inversent pour les rendre visibles.
Une riche métaphorique s’inspire des questions de visibilit¢ ou plus concrétement des phénoménes optiques,
comme les reflets ou la lumiére. Ces métaphores et comparaisons sont particulierement fréquentes lorsque le divin
s’avére tout spécialement insaisissable et échappe donc a la rationalité de la pensée humaine. En effet, comment
rendre visible (et donc mémorisable) ce qui est a peine concevable tel que, par exemple, un discours sur la
transsubstantiation ou sur la doctrine trinitaire ?

Le miroir brisé est I’une des métaphores les plus fréqguemment utilisées dans les sermons pour montrer comment
I’absolu infini de Dieu peut étre fragmenté sans perdre sa totalité. Dans notre expose, nous aborderons cette image,
ses différentes utilisations en tant que métaphore, ainsi que ses fonctionnalisations. Nous nous appuierons sur une
sélection représentative de la littérature de prédication en moyen haut allemand et évoquerons également dans une
perspective comparatiste la Spruchdichtung (poésie gnomique), ainsi que la Goldene Schmiede (Forge d’or) de
Konrad von Wiirzburg.

Fabienne Pomel : Une luminothérapie allégorique. Métaphores et expérience de pensée spéculaire et
analogique dans Le Songe vert

Le Songe Vert (milieu X1Ve) met en scéne une crise associée a I’expérience du deuil de ’aimée et un dépassement
du désespoir suicidaire par la possibilité d’un nouvel amour, emblématisé par la reverdie de la garde-robe du héros.
Il illustre divers enjeux cognitifs et poétiques du songe allégorique en engageant a la fois des métaphores de la
lumiére ou de 1’obscurité et une logique analogiques. La mélancolie associée au noir désespoir va €tre contrée par
I’intervention de personnifications et réifications lumineuses. Le songe met ainsi en ceuvre une logique spéculaire
qui projette sur la scéne allégorique des instances du moi et un débat intérieur entre désir de mort et puissance de
vie, loyauté et déloyauté amoureuse. Confronté a la reine d’Amour, ’amant endeuillé refuse longuement de lui
réitérer son service, avant de se voir prodiguer des soins qui le ressuscitent.

La lumiére associe dans un méme paradigme reverdie de la nature, beauté de la fleur, regard de la dame et électuaire
préparé par Amour et Désir : le lecteur est invité a interpréter la scénographie allégorique comme éloge de la nature
et du désir, forces de vie capables de surmonter Fortune et Mort. L’intertextualité avec Boece dans la logique de
luminothérapie, corrélée a une mutation et désopacification du regard, fournit un paradigme philosophique et
littéraire, au-deld du « dit » de circonstance qui requiert peut-étre une lecture a clefs. Le songe-cadre fonctionne
ainsi comme écran mental pour une expérience de pensée et comme protocole d’une lecture analogique attendue
du lecteur.

Fabienne Pomel: Eine allegorische Lichttherapie. Metaphern und spiegelbildliche sowie analoge
Gedankenexperimente in Le Songe vert

Le Songe Vert (Mitte 14. Jh.) handelt von einer Krise, die mit der Trauer um die Geliebte verbunden ist und von
der Uberwindung einer selbstzerstérerischen Verzweiflung durch die Méglichkeit einer neuen Liebe, die durch
das Wiederergriinen der Garderobe des Helden versinnbildlicht wird.

Der Text veranschaulicht verschiedene kognitive und poetische Herausforderungen des allegorischen Traums,
indem er sowohl Metaphern fiir Licht oder Dunkelheit als auch eine analoge Logik einsetzt. Der Melancholie
(,Schwarzgalligkeit®), die mit Dunkelheit assoziiert werden kann, wird durch die Intervention von
Personifikationen und Verdinglichungen des Lichts entgegengewirkt. Der Traum setzt somit eine spiegelbildliche
Logik ein, die die Instanzen des Selbst und eine innere Auseinandersetzung zwischen Todeswunsch und
Lebensmacht, Loyalitdat und Untreue in der Liebe auf die allegorische Biihne projiziert. Der trauernde Liebhaber,

10




der der Konigin von Amor gegeniibersteht, weigert sich so lange, ihr erneut zu dienen, bis ihm jene Heilung
zuteilwird, die ihn wieder zum Leben erweckt.

Das Licht verbindet das Griin der Natur, die Schénheit der Blume, den Blick der Dame und die von Liebe und
Verlangen vorbereitete Wahl: Der Leser wird aufgefordert, die allegorische Szenerie als Lobpreisung der Natur
und des Verlangens als Lebenskréfte zu interpretieren, die Fortuna und Tod tberwinden kénnen. Der Bezug zu
Boethius, der, in der Logik der Lichttherapie, mit einer Verdnderung und Kl&rung des Blicks korreliert, liefert ein
philosophisches und literarisches Paradigma, das iiber das beildufige ,dit* hinausgeht, das vielleicht eine
Entschlusselung erfordert. Der Traum fungiert als Rahmen und somit als mentaler Schirm fir ein
Gedankenexperiment und als Protokoll einer vom Leser erwarteten analogischen Lektire.

Christine Putzo: Apollonius im Spiegelkabinett? Analogische Strukturverfahren im Apollonius von Tyrlant
des Heinrich von Neustadt

Um 1300 schuf der Wiener Arzt Heinrich von Neustadt auf Grundlage der spatantiken Historia Apollonii regis
Tyri einen umfangreichen Roman, dessen wesentliche Neuerung darin besteht, die in der lateinischen Vorlage
,fehlende* Zeit zu fiillen, in der Apollonius nach dem vermeintlichen Verlust von Frau und Tochter vierzehn Jahre
lang in unbestimmt bleibender Weise die Weltmeere bereiste, ehe es zur gliicklichen Wiederbegegnung mit der
Familie kommt. Heinrich von Neustadt gestaltet diese Jahre in einer Binnengeschichte, die, anndhernd vierfach so
lang wie die antike Rahmengeschichte, in ihrer Stoff- und Detailfiille und auch in ihrer scheinbar arbitraren
Abfolge als sinnhaftes Ganzes kaum erfasshar scheint. Als Musterbeispiel eines spatmittelalterlichen
,verwilderten® Romans (Stierle) gilt die Binnenhandlung des Apollonius von Tyrlant der Forschung als
,.hermeneutisch unerschlieBbar” (Rocke).

Der projektierte Beitrag geht dagegen von der Hypothese aus, dass Heinrichs Roman wie auch andere Erzahlwerke
des spateren 13. und des 14. Jahrhunderts narrative Erkenntnisverfahren einfordert, die nicht auf Prinzipien der
Sequentialitat beruhen, sondern genuin diagrammatisch sind: Zugrunde liegt eine konzeptuelle Konfiguration des
Erz&hlganzen und seiner Teile, bei denen die Teile dieses Ganzen mit dem jederzeit prasent gedachten Ganzen
stets verbunden sind —aber nicht oder nicht notwendigerweise (und auch nicht zwingend konsekutiv) miteinander.
Durch eine Lekture des Apollonius, die die Binnenerzdhlung als diagrammatische und nicht sequentiell-
konsekutive Struktur interpretiert, soll einerseits ein Beitrag zum Verstdndnis des ,verwilderten Romans im
Spéatmittelalter geleistet werden, andererseits das Verfahren der analogischen Bedeutungsbildung im Kontext eines
diagrammatischen Verstandnisses von Narrativitat untersucht werden.

Christine Putzo : Apollonius dans le cabinet des glaces ? Procédés structurels analogiques dans Apollonius
von Tyrlant de Heinrich von Neustadt

S’inspirant de 1’Historia Apollonii regis Tyri datant de I’ Antiquité tardive, c’est vers 1300 que le médecin viennois
Heinrich von Neustadt rédige un vaste roman, dont la principale innovation repose sur I’ambition de combler une
lacune de I’original latin. En effet, I’auteur raconte de maniére indéterminée comment, apres la supposée perte de
sa femme et de sa fille, Appolonius traverse pendant quatorze ans les mers du monde, pour finalement retrouver
les siens avec bonheur. En raison de la richesse des matieres et des détails narrés ainsi que de la succession narrative
apparemment arbitraire, le récit enchissé d’Heinrich von Neustadt — qui est quatre fois plus long que le récit-cadre
de la source antique — semble a peine saisissable en tant qu’entité narrative pertinente. Prototype d’un roman
ensauvagé (« verwildert ») de la fin du Moyen Age (Stierle), le récit enchassé d’Appolonius von Tyrlant est
considéré par la critique comme « herméneutiquement incompréhensible » (Rdcke).

En tentant de dépasser ces appréciations de la recherche, la présente contribution émet 1’hypothése que, comme
d’autres textes littéraires de la fin du Xllle et du XIVe siécle, le roman d’Heinrich exige des procédés narratifs
épistémiques qui ne reposent pas sur des principes de séquentialités, mais qui s’avérent véritablement
diagrammatiques. En examinant mieux le texte, on reléve qu’est construite une configuration conceptuelle de
I’ensemble du récit et des parties. Par ailleurs, au sein de cette configuration, les parties sont toujours reliées a
I’ensemble narratif pensé comme présent a tout moment — mais pas ou pas nécessairement entre elles (et pas non
plus obligatoirement de maniére consécutive). Par cette lecture d’Appolonius von Tyrlant qui interpréte le récit
enchassé comme une structure non séquentielle et consécutive, mais diagrammatique, il s’agit, d’une part, de
contribuer a la compréhension du roman ensauvagé de la fin du Moyen Age et d’autre part d’examiner le procédé
de formation analogique de la signification dans le contexte d’une analyse diagrammatique de la narrativité.

11




Marie Anne Polo de Beaulieu : Potentiels et fonctions des analogies animaliéres dans deux recueils
d’exempla dominicains des Xllle et X1Ve siecles

Notre communication se placera au niveau didactique comme annoncé dans I’appel a communication de ce
collogue. Nous nous interrogerons sur la construction, la structuration et la transmission ciblées de concepts
mentaux représentant des idéaux éthiques de comportement via les recueils d’exempla largement diffusés dans la
prédication ad populum systématisée par les ordres mendiants a partir du XIlIle siécle. Leur objectif est d’obtenir
la conversion des fidéles grace précisément au processus analogique. On réfléchira a un cas particulier d’usage de
I’analogie : celle qui met en regard 1’animal et I’homme. Nous interrogerons alors I’efficacité de ces analogies
animaliéres a deux niveaux : dans I’organisation globale du Bonum universale de apibus (1273) de Thomas de
Cantimpré et dans les fables animalieres de la Scala coeli (1327-1330) de Jean Gobi le Jeune. Nous analyserons
également le prologue de la Scala coeli qui est le seul a utiliser la métaphore de la lumiére pour évoquer ce
processus analogique en renvoyant a la Hiérarchie angélique du Pseudo-Denis 1’ Aréopagite et & Augustin.

Nous serons alors a méme de mieux comprendre quels idéaux éthiques sont rattachés au comportement de tel ou
tel animal et comment le passage analogique se fait de I’animal vers ’homme au sein de cette rhétorique de la
persuasion. In fine, nous pourrons ainsi répondre & la question : quelle part prend 1’analogie animaliére dans la
construction de 1’exemplarité dominicaine ?

Marie Anne Polo de Beaulieu: Potentiale und Funktionen von Tieranalogien in zwei Sammlungen
dominikanischer exempla des 13. und 14. Jahrhunderts

Der Beitrag bewegt sich auf didaktischer Ebene und hat die gezielte Konstruktion, Strukturierung und Vermittlung
mentaler Konzepte zum Thema, die ethische Verhaltensideale darstellen, wie sie in dominikanischen Exempel-
Sammlungen auftreten, die in der Predigt ad populum ab dem 13. Jahrhundert weit verbreitet waren.. Ihr Ziel ist
es, die Bekehrung der Glaubigen gerade durch analogische Prozesse zu erreichen. Dabei wird ein besonderer Fall
der Verwendung von Analogien in den Blick genommen: die Analogie, bei der Tier und Mensch einander
gegenibergestellt werden. Die Wirksamkeit dieser Tieranalogien soll auf zwei Ebenen hinterfragt werden: in der
Gesamtorganisation des Bonum universale de apibus (1273) von Thomas de Cantimpré und in den Tierfabeln der
Scala coeli (1327-1330) von Jean Gobi dem Jungeren. Dabei soll auch der Prolog der Scala coeli analysiert
werden, der als einziger die Metapher des Lichts verwendet, um diesen analogen Prozess heraufzubeschwdren,
indem er auf die Engelhierarchie des Pseudo-Denis Areopagita und auf Augustinus verweist.

Dies soll zu einem tieferen Verstandnis dariber fuhren, welche ethischen Ideale mit dem Verhalten eines
bestimmten Tieres verbunden sind und wie der analoge Ubergang vom Tier zum Menschen innerhalb dieser
persuasiven Rhetorik stattfindet. Auf diese Weise soll klar werden, welchen Anteil die Tieranalogie an der
Konstruktion dominikanischer Exemplaritét hat.

Camille Bellenger: Ou mireoir de sa pensee. La logique spéculaire dans les Miracles de Nostre Dame de
Gautier de Coinci

Parmi la multitude d’images poétiques qui servent le discours apologético-didactique des Miracles de Nostre Dame
et qui informent ce recueil vernaculaire du bénédictin Gautier de Coinci, celle du miroir se démarque. Elle possede
en effet une profondeur sémantique, une force structurante ainsi qu’une valeur épistémologique qui la distinguent
des autres et qui distinguent méme 1’ceuvre du prieur de Vic par rapport a d’autres corpus miraculaires mariaux.
De I’examen de ses occurrences dans le texte, on observe d’emblée que le miroir est un objet polymorphe, sa
nature et le jugement porté sur lui variant avec les degrés de la figuration ; seules ses caractéristiques fonctionnelles
restent fixes, ce qui en suggere I’importance métapoétique : le miroir refléte, dédouble et fait naitre des images.
Le sens moral donné aux deux premiers phénomenes spéculaires rend compte de la finalité édifiante des récits
supposés offrir au public un reflet de son ame.

L’analyse des discours iconologique, mariologique et spirituel contenus dans les Miracles peut pourtant enrichir
ces considérations attendues, voire réductrices. Il s’agit moins, en I’espece, d’y fournir des exemples pour susciter
la contrition que d’y élever a la contemplation dévouée de la Mere Dieu, médiation centrale et pivot de toute
spécularité dans ’ceuvre. L’enjeu de la lecture ne serait donc plus le fait de prendre modéle sur des pécheurs ou
sur d’inatteignables prérogatives, mais de faire advenir en soi et pour soi I’image salvatrice de Notre Dame : la
véritable configuration a la Vierge passe par le fait de devenir miroir.

12




Camille Bellenger: Ou mireoir de sa pensee. Die spiegelbildliche Logik in den Miracles de Nostre Dame von
Gautier de Coinci

Unter der Vielzahl poetischer Bilder im apologetisch-didaktischen Diskurs der Miracles de Nostre Dame, die die
volkssprachliche Sammlung des Benediktiners Gautier de Coinci durchziehen, sticht das Bild des Spiegels hervor.
Es besitzt namlich eine semantische Tiefe, eine strukturierende Kraft sowie einen epistemologischen Wert,
wodurch sich das Werk des Priors von Vic von anderen marianischen Mirakelkorpora abhebt. Hierbei fungiert der
Spiegel als ein polymorpher Gegenstand, da seine Natur und das Urteil Gber ihn je nach Figurationsgrad variieren;
nur seine funktionalen Eigenschaften bleiben fest, was seine metapoetische Bedeutung nahelegt: Der Spiegel
reflektiert, verdoppelt und l&sst Bilder entstehen. Die moralische Bedeutung, die den ersten beiden spekulativen
Phdnomenen beigemessen wird, verdeutlicht den erbaulichen Zweck der Erzdhlungen, die dem Publikum ein
Spiegelbild seiner Seele bieten sollen.

Die Analyse des ikonologischen, mariologischen und spirituellen Diskurses, der in den Mirakeln enthalten ist,
kann diese erwartungsgemaRen, wenn nicht gar reduktiven Uberlegungen bereichern. In diesem Fall geht es
weniger darum, Beispiele zu liefern, die zur Reue anregen, als vielmehr darum, zur hingebungsvollen
Kontemplation der Gottesmutter zu erziehen, die die zentrale Vermittlerin und Dreh- und Angelpunkt aller
Spekulationen im Werk ist. Die Herausforderung beim Lesen besteht also nicht mehr darin, sich an Siindern oder
unerreichbaren Vorbildern zu orientieren, sondern das rettende Bild der Gottesmutter in sich selbst und fiir sich
selbst entstehen zu lassen: Die wahre Konfiguration der Jungfrau Maria erfolgt durch das Spiegelwerden.

Pauline Quarroz : Li dis dou miroir de Jean de Condé. De I’idéal éthique a la légitimation poétique

Le Dit du miroir de Jean de Condé, poeme moral et didactique, se fonde sur une métaphore spéculaire dont il
exploite doublement les potentialités. D une part, la piece se fait miroir, car ’objet métaphorise le dit. D’autre
part, le poéme est présenté comme un don offert aux prud’hommes dans un monde ignorant la vertu. Ce miroir a
deux faces, qui reflete le bon comportement a apprendre et les écueils a éviter, constitue une aide précieuse pour
s’approcher de 1’idéal éthique de I’honneur.

On étudiera les multiples reflets que 1’analogie met en ceuvre en interrogeant d’abord les enjeux didactiques du
dit. Une analyse micro-textuelle de la métaphore mettra en lumiére les mécanismes rhétoriques responsables de la
dynamique instaurée entre le dit et son destinataire. On s’attachera notamment au tropisme initiant le cheminement
moral. Puis, on envisagera comment I’image du miroir informe la poétique du dit aux niveaux formel et conceptuel.
Il s’agira de questionner les affinités que le poeéme présente avec le genre des miroirs aux princes et surtout de
voir, par la confrontation avec d’autres piéces du ménestrel, en quoi I’entreprise poétique au service de la
clairvoyance morale légitime sa pratique. A cet égard, le Dit de la torche, qui mobilise aussi une analogie relative
a la vision, se prétera bien a la comparaison.

Pauline Quarroz: Li dis dou miroir von Jean de Condé. Vom ethischen ldeal zur poetischen Legitimation

Jean de Condés Dit vom Spiegel (Li dis dou miroir), ein moralisches und didaktisches Gedicht, basiert auf einer
Spiegelmetapher, deren Potenzial es in zweifacher Hinsicht ausschopft. Einerseits wird der Text zum Spiegel, da
das Objekt das Gesagte metaphorisiert. Andererseits wird das Gedicht als ein Geschenk présentiert, das den
prud’hommes in einer Welt, die die Tugend nicht kennt, angeboten wird. Dieser doppelseitige Spiegel, der das
richtige Verhalten widerspiegelt, das es zu lernen, und die Klippen, die es zu umschiffen gilt, stellt eine wertvolle
Hilfe dar, um sich der Ehre als ethisches Ideal zu n&hern.

Es sollen die zahlreichen Spiegelungen, die die Analogie in Gang setzt, untersucht werden, indem zunachst die
didaktischen Herausforderungen des ,dit* hinterfragt werden. Eine mikrotextuelle Analyse der Metapher wird die
rhetorischen Mechanismen beleuchten, die fur die Dynamik zwischen dem Gesagten und seinem Adressaten
verantwortlich sind. Ein besonderes Augenmerk wird auf den Tropismus gelegt, der den moralischen Weg
einleitet. Anschliefend wird untersucht, wie das Spiegelbild die Poetik des Gesagten auf formaler und
konzeptueller Ebene beeinflusst. Es geht darum, die Affinitat des Gedichts zum Genre der Firstenspiegel zu
hinterfragen und vor allem durch die Konfrontation mit anderen Stlicken des Minneséngers zu sehen, inwiefern
das poetische Unternehmen bezuglich der moralischen Einsicht seine Praxis legitimiert. In dieser Hinsicht soll der
Dit de la torche, der ebenfalls eine Analogie zum Sehen verwendet, vergleichend herangezogen werden.

13




