
 1 

Manfred Eikelmann: Bilder des Erkennens. Über Lichtmetaphorik und Analogiedenken in Wolframs 

Parzival 

 

Im Zuge jüngerer Forschungen zur bedeutungsstiftenden Leistung der Metapher erfährt seit einigen Jahren die 

Bildsprache vormoderner Erzähltexte verstärkte Aufmerksamkeit in kultur-, medien- und 

literaturwissenschaftlichen Analysen. Allerdings wurden Metaphern dabei bisher nur selten in epistemischer 

Perspektive betrachtet, obwohl sie für die Darstellung und Reflexion von Welterleben, Fremd- und Selbsterfahrung 

bis zur Gotteserkenntnis zentral sind und diese erst ermöglichen. Ein aufschlussreiches Beispiel dafür ist Wolframs 

von Eschenbach Parzival, dessen metaphorische Sprache gerade das traditionsreiche Bildfeld von Licht und 

Dunkelheit mit ungewöhnlicher Kreativität nutzt, um die Spielräume menschlichen Erkennens und Verkennens zu 

erkunden. Nicht unwichtig ist zudem, dass das Erzählen im Parzival die metaphorische Übertragungsrelation 

zwischen Bildspender und Bildempfänger im Modus einer spannungsvollen „unähnlichen Ähnlichkeit“ (Louis 

2009, S. 102) realisiert, so dass die Erkenntnisleistung der Metapher selbstbezüglich thematisch wird und 

poetologische Relevanz erhält. Und gerade auch so stellt sich hier die Frage, inwiefern Wolframs Roman Einblick 

in epistemische Bedingungen, Möglichkeiten und Grenzen analogischen Erkennens gibt. 

Ausgehend von diesen Überlegungen möchte ich die Metaphorik des Romans in prägnanten Passagen analysieren 

und ihre Semantik auf den impliziten epistemischen Gehalt lesbar machen. In diesem Zusammenhang muss es 

auch um die Diskussion von Analogiekonzepten in der neueren Metaphorologie gehen. Mit Blick auf die 

provokante Bildsprache, die der Parzival seinen Rezipienten zumutet, schlage ich gegenüber herkömmlichen 

Ansätzen den Weg einer Kontextualisierung ein, bei der die Verfahren der textuellen wie ko-textuellen Anbahnung 

der Erkenntnismetaphern ins Zentrum rücken und damit die sprachliche Vermittlung der als evident dargestellten 

Erkenntnis zur Geltung kommt. 

 

Manfred Eikelmann : Images de la connaissance. Sur la métaphore de la lumière et la pensée analogique 

dans Perceval de Wolfram 

 

Dans le cadre des recherches récentes sur la métaphore en tant que performance signifiante, les études culturelles, 

médiatiques et littéraires accordent, depuis quelques années, une attention accrue au langage visuel dans les textes 

narratifs pré-modernes. En effet, les métaphores jouent un rôle central dans la construction de la représentation et 

de la réflexion de l’expérience du monde, de l’expérience d’autrui et de soi-même, ainsi que de la connaissance de 

Dieu et permettent seulement cette dernière. Cependant, les métaphores n’ont pour l’instant été que rarement 

considérées par la critique dans une perspective épistémique. Le Parzival de Wolfram von Eschenbach constitue 

un exemple tout à fait révélateur de cet aspect. En effet, les images issues de la tradition de la lumière et de 

l’obscurité y sont exploitées par le langage métaphorique avec une créativité inhabituelle dans le but d’explorer 

les marges de manœuvre de la connaissance et de la méconnaissance humaine. D’ailleurs, il n’est pas sans 

importance que le récit de Parzival réalise la relation de transfert entre le donneur et le récepteur de l’image sur 

un mode riche en tension d’une „ressemblance dissemblable“ (Louis 2009, p. 102), de sorte que la performance 

métaphorique de la connaissance devient une thématique autoréférentielle du texte qui acquiert en même temps 

une pertinence poétologique. C’est précisément de cette manière que nous pouvons nous interroger sur les 

conditions épistémiques, les possibilités et les limites de la connaissance analogique dans le roman de Wolfram. 

À partir de ces quelques réflexions, je souhaite analyser la métaphore de la lumière dans le roman avec l’aide de 

passage marquants et d’expliciter sa sémantique sur le contenu épistémique implicite. Dans cette perspective, il 

s’agira également de s’intéresser au traitement des concepts d’analogie dans la métaphorologie contemporaine. À 

l’instar du langage provoquant qu’impose le Parzival à ses récepteurs, je propose, par rapport aux approches 

traditionnelles, d’explorer la voie d’une contextualisation qui se concentre sur les procédés d’initiation textuelle et 

co-textuelle des métaphores de la connaissance et qui souligne ainsi la médiation linguistique de la connaissance 

présentée comme évidente. 

 

 

Natalia Cziganj: By a forbisene I shal þe faire shewe. La métaphore de la lumière et la conceptualisation de 

la connaissance en moyen anglais 

 

L’analogie est une forme de pensée qui permet de conceptualiser les notions, les choses, les êtres et les événements 

en en déchiffrant les ressemblances. Fondamentale à la conceptualisation des notions abstraites, la pensée par 

analogie se manifeste, au Moyen-Âge, par une association des événements de l’histoire à ceux de l’avenir, de la 

vie du Christ à la vie d’un chrétien, ou encore de la nature et des phénomènes physiques au monde spirituel, 

métaphysique (Manning). 

Cette présentation se concentrera sur une forme particulière de la pensée par analogie qui est la métaphore, et 

s’inscrira dans une approche cognitive à celle-ci : la métaphore est un outil qui est à l’origine de notre système 

conceptuel de perception et de représentation (Lakoff/Johnson). Premièrement, la présentation portera sur le rôle 

de la métaphore dans la catégorisation du monde dans une perspective diachronique. Deuxièmement, nous 



 2 

aborderons le sujet de la place de la perception, notamment la vision, dans l’acquisition des connaissances dans le 

contexte philosophique médiéval. 

La troisième partie de l’exposé, elle, présentera une étude sémantique des termes en relation avec la notion de la 

lumière en moyen anglais (les adjectifs fair ‹ clair ›, bryght ‹ brillant ›, clē ̣r ‹ clair ›, dim ‹ sombre, obscur ›, dul 

‹ terne ›, le verbe sheuen ‹ voir › et l’adjectif dérivé sheuinge). Une analyse contextuelle permettra d’établir le rôle 

de la métaphore de la lumière et des termes de la perception dans la représentation mentale de la connaissance 

dans les textes littéraires anglais de l’époque étudiée. 

 

Natalia Cziganj: By a forbisene I shal þe faire shewe. Die Metapher des Lichtes und die Konzeptualisierung 

von Wissen im Mittelenglischen  

 

Die Analogie ist eine Form des Denkens, die es ermöglicht, Begriffe, Dinge, Wesen und Ereignisse zu 

konzeptualisieren, indem man auf ihre Ähnlichkeiten fokussiert. Das für die Konzeptualisierung abstrakter 

Begriffe grundlegende Denken in Analogien äußert sich im Mittelalter darin, dass Ereignisse der Geschichte mit 

denen der Zukunft, das Leben Christi mit dem Leben eines Christen oder die Natur und physikalische Phänomene 

mit der spirituellen, metaphysischen Welt in Verbindung gebracht werden. 

Der Vortrag konzentriert sich in kognitionswissenschaftlicher Perspektive auf eine besondere Form des Denkens 

in Analogien: die Metapher. Sie ist ein Werkzeug, das unserem konzeptuellen System der Wahrnehmung und 

Darstellung zugrunde liegt. Dabei geht es zunächst um die Rolle der Metapher bei der Kategorisierung der Welt 

in diachroner Perspektive, um anschließend den Stellenwert der Wahrnehmung, insbesondere des Sehens, beim 

Wissenserwerb im mittelalterlichen philosophischen Kontext zu betrachten. Der letzte Teil des Vortrags ist einer 

semantischen Untersuchung von Begriffen gewidmet, die mit dem Begriff des Lichts im Mittelenglischen in 

Verbindung stehen (wie die Adjektive fair ‚klar‘, bryght ‚glänzend‘, clē ̣r ‚hell‘, dim ‚dunkel, finster‘, dul ‚stumpf‘, 

das Verb sheuen ‚sehen‘ und das abgeleitete Adjektiv sheuinge). Eine Kontextanalyse wird die Rolle der 

Lichtmetapher und der Wahrnehmungsbegriffe bei der mentalen Repräsentation von Wissen in englischen 

literarischen Texten der untersuchten Epoche aufzeigen. 

 

 

Marie-Luise Musiol: Recht spiegeln. Mediale Kollisionen in Ulrich Tenglers Laienspiegel 

 

Vormoderne Rechtsspiegel, wie der Sachsenspiegel Eikes von Repgow, der Deutschenspiegel oder der 

frühneuzeitliche Laienspiegel Ulrich Tenglers inszenieren sich in einem Netz von Rechtswissen und 

Rechtspraktiken und reflektieren sich dabei selbst als sogenannte Spiegel (speculum, speghel oder spyghel). Der 

Beitrag geht davon aus, dass vormodernen Rechtsspiegeln eine spezifische Form der Literarizität und Ästhetik 

eigen ist, die sich einerseits in den verschiedenen Strategien zeigt, mit denen die Spiegel das Wissen, das sie 

präsentieren, inszenieren und andererseits in rhetorischen und textuellen Mustern, die die Texte zwischen 

Fachliteratur und – in einem weiteren Sinne – literarischen Texten changieren lassen. Der Laienspiegel Ulrich 

Tenglers gilt literaturgeschichtlich als vorläufiger Endpunkt der volkssprachlichen Rechtsspiegeltradition und ist 

zugleich einer ihrer schillerndsten Vertreter. Anders als in den mittelalterlichen Rechtsspiegeln des 13. 

Jahrhunderts, in deren Fokus die Darstellung und Kompilation geltender Rechtsgewohnheiten zu einem 

Kompendium steht, finden sich in den Drucken des Laienspiegels neben unterschiedlichen Vorreden, etwa 

Sebastian Brandts, eine Vielzahl an Holzschnitten, Vorrede- und Beschlussformeln in Reimform, literarische 

Einschübe, wie das Weltgerichtsspiel und zahlreiche weitere intertextuelle Bezüge. Diese signifikanten 

thematischen und medialen Verdichtungen im Laienspiegel sollen auf Synergien und Spannungen, aber auch auf 

Brechungen hin untersucht werden. Als Erweiterung zur literaturgeschichtlich etablierten Auffassung vom Spiegel 

als einer Gattungsbezeichnung soll dabei das Spiegeln selbst als ein programmatisches gestalterisches Prinzip 

fokussiert werden, das historisch und kulturell unterschiedlich codiert sein kann. Ziel ist es, neben der 

gattungsimmanenten Reflexivität rechtlicher und sozialer Praktiken in vormodernen Rechtsspiegeln, auch ihre 

signifikante künstlerische Verfasstheit in inhaltlichen und formalen Gestaltungsaspekten sowie ihre ästhetische 

Selbstreferentialität in den Blick zu nehmen. 

 

Marie-Luise Musiol : Refléter le droit. Collisions médiatiques dans le Miroir des laïcs d’Ulrich Tengler 

 

Les miroirs juridiques de l’époque prémoderne, comme le Sachsenspiegel d’Eike von Repgow, le 

Deutschenspiegel ou le Laienspiegel d’Ulrich Tengler se mettent en scène dans un réseau de connaissances et 

pratiques du droit et se reflètent également eux-mêmes en tant que miroir (speculum, speghel ou spyghel). Ma 

contribution part du principe que les miroirs juridiques prémodernes sont dotés de valeurs littéraires et esthétiques 

spécifiques. Ces dernières se manifestent d’une part dans les différentes stratégies avec lesquelles les miroirs 

mettent en scène le savoir et d’autre part par les modèles rhétoriques et textuels qui font osciller les textes entre la 

littérature spécialisée et – dans un sens plus large – les textes littéraires. Pour l’histoire littéraire, le Laienspiegel 

d’Ulrich Tengler est considéré comme le point final provisoire de la tradition des miroirs juridiques en langue 



 3 

vernaculaire et est en même temps l’un de ses représentants les plus chatoyants. En effet, alors que les miroirs 

juridiques médiévaux du XIIIe siècle se concentrent sur la présentation et la compilation de coutumes juridiques  

en vigueur en un compendium, les imprimés du Laienspiegel offrent, en plus de différentes préfaces comme celle 

de Sebastian Brandt, une multitude de gravures sur bois, des formules de préambule et de décision rimées, des 

insertions littéraires, comme le Weltgerichtsspiel (jeu du jugement dernier) et de nombreuses autres références 

intertextuelles. Ces densifications thématiques et médiatiques significatives dans le Laienspiegel doivent être 

examinées en tenant compte des synergies et des tensions, mais aussi des ruptures. Dans le but d’élargir la 

conception du miroir comme désignation générique établie dans l’histoire de la littérature, il s’agira de se focaliser 

sur la réflexion elle-même considérée comme principe programmatique de création, qui peut être codée 

différemment selon l’époque et la culture dominante. L’objectif est de mettre en évidence non seulement la 

réflexivité inhérente au genre des pratiques juridiques et sociales dans les miroirs juridiques pré-modernes, mais 

aussi leur caractère artistique significatif dans les aspects de la conception du contenu et de la forme, ainsi que leur 

autoréférentialité esthétique. 

 

 

Christine Ferlampin-Acher : Mireoir dans la littérature arthurienne médiévale en français  

 

A priori il semble prometteur de chercher les occurrences de mireoir et mirer dans les textes arthuriens français 

du moyen âge : la multiplicité des fontaines laisse espérer des reflets, l’excellence héroïque autorise à émettre 

l’hypothèse que les emplois métaphoriques sont nombreux. Pourtant un relevé diachronique, dans un large corpus, 

du XIIe au XVe siècle, des emplois de mireoir et mirer, rares, est déceptif. Après avoir établi une typologie de ces 

emplois (objet miroir, substituts comme les armes ou les reflets sur l’eau, métaphores), l’on s’interrogera sur 

quelques épisodes où mireoir/mirer jouent au contraire un rôle particulièrement significatif (Palamedes à la 

fontaine dans le Tristan en prose, Beste Glatissant ou Mont du Miroir de Perceforest). On tentera au cours de 

l’exposé d’expliquer cette discrétion de mireoir et mirer : on s’interrogera sur la concurrence de l’ombre, et surtout 
de l’image, qui renvoie à une pratique de la mimesis, de la représentation, horizontale, dans laquelle la quête du 

sens spirituel reste secondaire, y compris dans les textes du Graal. Dans les romans arthuriens, c’est plus le double, 

l’image (en deux ou trois dimensions) que le reflet dans le miroir qui est convoqué. Le cas  particulier des romans 

arthuriens tardifs en prose (postérieurs à 1270) sera développé : ils pratiquent la réécriture, pour un lectorat marqué 

par l’enromancement du monde ; dans la mesure où ils réécrivent et rejouent une matière arthurienne en voie 

d’obsolescence, ils sont, a priori, plus susceptibles de présenter des emplois de mireoir, mirer que les romans 

arthuriens des XIIe et XIIIe siècles, d’autant qu’ils ont souvent une plus forte dimension didactique, morale et 

exemplaire : on constatera néanmoins que Perceforest et sa facination pour le miroir constituent une exception, 

Artus de Bretagne privilégiant l’image. 

 

Christine Ferlampin-Acher : Mireoir in der mittelalterlichen französischen Artusliteratur 

 

Auf den ersten Blick scheint es vielversprechend, nach mireoir und mirer in den französischen Artus-Texten des 

Mittelalters zu suchen: Die Vielzahl der Brunnen lässt auf Spiegelungen hoffen, die heroische Exzellenz lässt 

vermuten, dass es zahlreiche metaphorische Verwendungen gibt. Doch eine Erhebung zur Verwendungen von 

mireoir und mirer in einem großen Korpus vom 12. bis zum 15. Jahrhundert ergibt nur wenige Belege. Dennoch 

sollen, nach einer Klassifizierung der Verwendung (mireoir als Spiegelobjekt, Substitut für Waffen oder 

Spiegelungen auf dem Wasser, Metaphern etc.), einige Episoden untersucht werden, in denen mireoir / mirer 

gerade eine besonders bedeutende Rolle spielen (Palamedes à la fontaine im Tristan en prose, Beste Glatissant 

oder der Mont du Miroir aus dem Perceforest). Im Vortrag werde ich versuchen, die Seltenheit von mireoir und 

mirer zu erklären: Dazu werden die Konkurrenz des Schattens und vor allem des Bildes herausgestellt, die auf 

eine horizontale Praxis der Mimesis (die Repräsentation) verweisen, bei der die Suche nach dem spirituellen Sinn 

auch in den Gralstexten zweitrangig bleibt. In den Artusromanen wird eher der Doppelgänger, das Bild (in zwei 

oder drei Dimensionen), als das Spiegelbild aufgerufen. Darüber hinaus wird der Sonderfall der späten 

Artusromane in Prosa (nach 1270) betrachtet: Die Texte lassen sich als Neuschreibungen für eine Leserschaft 

begreifen, die von der Verarbeitung der Welt zu einem Roman geprägt ist; insofern sie einen veraltenden Artusstoff 

umschreiben und nachspielen, sind sie a priori anfälliger für die Verwendung von mireoir, mirer als die 

Artusromane des 12. und 13. Jahrhunderts, zumal sie oft eine stärkere didaktische, moralische und exemplarische 

Dimension haben. Es ist jedoch festzustellen, dass der Perceforest und seine Vorliebe für den Spiegel eine 

Ausnahme bildet, da im Artus de Bretagne ihm gegenüber das Bild bevorzugt wird. 

 

 

 

 

 



 4 

Joana Thinius: ein swert daz lît dâ zwischen in / schoene unde lûter unde bar. Tristans Schwert als 

identitätsspiegelndes Objekt 

 

Wenn in Gottfrieds Tristan der Protagonist zum ersten Mal zum Kampf ausgerüstet wird, glänzt dessen lîp wie ein 

niuwe spiegelglas (V. 6613). Der auffällige spiegelglas-Vergleich wird insgesamt im Tristan vier Mal verwendet, 

wobei zwar je unterschiedliche Abstraktionsgrade zu beobachten sind, jedoch immer der Bezug zu den Figuren 

Tristan und Isolde bestehen bleibt. Während beide narrativ zu Glasspiegeln stilisiert werden, bestehen auch auf 

der Ebene des discours spiegelnde Relationen, die ein komplexes Netz diagrammatischer Verbindungen 

aufweisen. In eben dieses relationale Geflecht ist auch Tristans Schwert einzuordnen, das in Analogie zu seinem 

Träger steht. So werden nicht erst im Kontext des aktuellen Ding-Diskurses der germanistischen Mediävistik 

Objekte als Spiegel des Subjekts gedeutet, vielmehr wird ein solches analoges Verhältnis bereits im Tristan selbst 

nahegelegt. Hier ist es das Schwert, welches den Helden nicht nur als herausragenden Ritter qualifiziert, sondern 

über seine Tugenden identifiziert und spiegelt. Gleichzeitig handelt es sich um ein ‚tückisches Objekt‘, das Tantris 

gegenüber Isolde anhand seines gesplitterten Zustandes als Tristan enttarnt: Dieser gebrochene Spiegel führt Isolde 

somit zur Erkenntnis über Tristans wahre Identität. Das gesplitterte Schwert bringt derart auch die Beziehung 

zwischen Tristan und Isolde vorerst zu Bruch, wobei es wiederum ein anderes Objekt braucht – den Minnetrank – 

um die beiden wieder zusammenzuführen. Erst mit diesem beginnen beide sich im jeweils anderen zu spiegeln 

(V. 11004). In der Minnegrotte tritt dieses Motiv der Simultanität von Differenz und Vereinigung in sinnlich 

intensiver Weise zu Tage. Gemeinsam mit dem Schwert zwischen sich schlafend wird auch metaphorisch an 

diesem klar: Das Schwert, verstanden als identitätsspiegelndes Objekt, trennt und verbindet die Liebenden. 

 

Joana Thinius : ein swert daz lît dâ zwischen in / schoene unde lûter unde bar. L’épée de Tristan comme objet 

reflétant l’identité 

 

Lorsque le protagoniste du Tristan de Gottfried von Strasbourg est équipé pour son premier combat, son lîp (corps) 

brille comme un niuwe spiegelglas (nouveau verre de miroir, v. 6613). Cette comparaison frappante est exploitée 

quatre fois dans le roman et s’observe certes avec différents degrés d’abstraction, mais est toujours en rapport avec 

les personnages de Tristan et Isolde. Bien que les deux personnages sont stylisés en miroir, d’autres relations 

spéculaires dans la diégèse sont utilisées pour présenter un réseau complexe de liens diagrammatiques. C’est 

précisément dans ce réseau relationnel que s’inscrit l’épée de Tristan, qui devient une analogie de son porteur. 

Ainsi, on remarque que ce n’est pas uniquement dans le cadre de la recherche des material studies des médiévistes 

que les objets sont considérés comme des miroirs du sujet, mais que déjà dans le Tristan une relation analogue est 

formée. En effet, en plus de qualifier le héros de chevalier exceptionnel, l’épée identifie Tristan et le reflète à 

travers toutes ses vertus. Il s’agit en même temps d’un ‹ objet perfide › qui démasque Tantris comme imposteur : 

ce miroir brisé permet à Isolde de prendre connaissance de la véritable identité de Tristan. De cette manière, l’épée 

en éclats rompt la relation entre Tristan et Isolde, c’est pourquoi un nouvel objet est nécessaire pour les réunir à 

nouveau : le philtre d’amour. C’est donc avec ce dernier que les amants commencent à se refléter l’un dans l’autre 

(v. 11004). Dans la minnegrotte (grotte d’amour), ce motif de la simultanéité de la différence et de l’union 

s’intensifie de manière sensuelle. Lorsque les amants dorment avec l’épée entre eux, il est clair que, 

métaphoriquement parlant, l’épée, considérée comme objet reflétant l’identité, sépare et unit les amants. 

 

 

Dennis Disselhoff: Lichtschriften. Zur semantischen Dimension leuchtender Inschriftlichkeit in der 

Visionsliteratur des Mittelalters 

 

Offenbar anknüpfend an die biblische Lichtmetaphorik und die neuplatonische Lichtmetaphysik begegnen 

aufleuchtende Buchstaben und mystische Lichtschriften häufig in der geistlichen und weltlichen Visionsliteratur 

des Mittelalters. Im Legatus divinae pietatis (Buch IV, Kap. 33) Gertruds der Großen von Helfta etwa erscheint in 

Helligkeit graduell skalierte Schrift auf Kleinodien, die leuchtenden bzw. aus Lichtmaterie bestehenden Spiegeln 

gleichen. Eine ganz ähnliche Vorstellung leuchtender Schrift kultiviert ihr Zeitgenosse Dante Alighieri: In 

der Divina Commedia offenbart sich bspw. eine kaum lesbare Inschrift, die über dem Tor zur Hölle angebracht ist 

und die von Dante und Vergil gelesen wird (Inferno, Canto III,1–12), einer gewissermaßen ‚lebendigen‘ (bzw. 

bewegten) Lichtschrift als gegenübergestellt, die in der Jupitersphäre in Form von sich stets neuformierenden 

seligen Leuchtgeschöpfen erscheint (Paradiso, Canto XVIII, 70–99).  

Das mittelalterliche Konzept dieser Lichtschriftlichkeit verschaltet – so lautet die These meines angedachten 

Beitrags – die erkenntniskonstitutive Funktion der Schrift mit einer bedeutungstragenden Dimension, die dem 

als lichtmaterialimaginierten Schreib- bzw. Beschreibstoff inhärent ist. Epistemologische und semantische 

Aspekte der Lichtschrift finden sowohl textpragmatisch (über den Schriftinhalt) als auch materiell Ausdruck. Die 

Rezipienten erkenntnisvermittelnder Licht(in)schriften werden, wie ich zeigen und diskutieren möchte, regelrecht 

(mystagogisch (Gertrud) bzw. admonitiv (Dante)) erleuchtet.  

 



 5 

Dennis Disselhoff : La dimension sémantique des inscriptions lumineuses dans la littérature visionnaire du 

Moyen Âge) 

 

Apparemment inscrites dans la tradition de la métaphore biblique de la lumière et de la métaphysique 

néoplatonicienne, les lettres rayonnantes et les écritures mystiques lumineuses apparaissent souvent dans les récits 

visionnaires de la littérature religieuse comme profane du Moyen Âge. Dans son Legatus divinae pietatis (Livre 

IV, chapitre 33), Gertrud la Grande de Helfta décrit une écriture graduée en luminosité qui apparait sur des bijoux 

ressemblant à des miroirs rayonnants ou composés de matière lumineuse. Une conception similaire de l’écriture 

lumineuse se retrouve également chez son contemporain, Dante Alighieri. En effet, dans la Divina Commedia, 

l’inscription à peine lisible au-dessus de la porte de l’Enfer lue par le narrateur et Virgile (Inferno, Canto III,1-12) 

se révèle être opposée à une écriture lumineuse que l’on qualifierait de vivante (ou en mouvement). Celle-ci elle 

apparait dans la sphère de Jupiter sous la forme de créatures lumineuses et bienheureuses qui sont toujours en train 

de se réformer (Paradiso, Canto XVIII, 70-99). 

La thèse de ma contribution part du principe que l’écriture lumineuse est un concept médiéval qui associe la 

fonction de l’écriture constituant la connaissance à une dimension porteuse de sens, inhérente au matériau 

d’écriture ou de description imaginé comme matériau lumineux. Les aspects épistémologiques et sémantiques de 

l’écriture lumineuse s’expriment à la fois sur le plan de la pragmatique textuelle (par le biais du contenu de 

l’écriture) et sur le plan matériel. Comme je souhaiterais l’exposer et le discuter, les écrits lumineux transmettant 

la connaissance illuminent véritablement leurs destinataires, de manière mystagogique chez Gertrud ou de manière 

admonitive chez Dante. 

 

 

Alban Stuckel : Lumière et miroir chez maître Eckhart. Une contribution à la métaphorologie de Hans 

Blumenberg 

 

Les métaphores de la lumière abondent dans les traités et les sermons de maître Eckhart. Révélatrices de ses 

nombreux héritages théologiques et philosophiques, ces images assurent un rôle didactique permettant de se 

représenter ‹ le fond sans fond › de l’âme, la connaissance ou encore la gloire de Dieu. Mais leur abondance même 

ne manque pas de surprendre au sein d’une démarche qui enseigne justement à se défaire de la multiplicité des 

ressemblances pour accéder à l’unité du divin. Cette difficulté n’échappe pas à maître Eckhart. Bien au contraire, 

celui-ci élabore à cet égard une théorie non seulement de la comparaison mais de l’image elle-même – au sein de 

laquelle intervient cette fois l’analogie du miroir. 

Ainsi, dans cette communication, nous nous proposons d’abord d’examiner la valeur de la lumière et du miroir au 

sein de ces diverses métaphores. Nous interrogeons ensuite la fonction de ces analogies elles-mêmes au sein de la 

théorie du verbe et de la vérité de maître Eckhart. Enfin, adoptant une perspective méthodologique et philosophique 

plus générale, nous indiquons en quoi une telle étude métaphorologique peut contribuer à une théorie de l’évidence, 

voire à ce que Hans Blumenberg – lui-même théoricien de la métaphorologie et auteur d’une stimulante étude sur 

la lumière comme métaphore de la vérité – appelle la « métacinétique des horizons de sens ». 

 

Alban Stuckel: Licht und Spiegel bei Meister Eckhart. Ein Beitrag zur Metaphorologie von Hans 

Blumenberg 

 

Lichtmetaphern sind in Meister Eckharts Traktaten und Predigten reichlich vorhanden. Diese Bilder, die seine 

zahlreichen theologischen und philosophischen Hinterlassenschaften offenbaren, erfüllen eine didaktische 

Funktion und ermöglichen es, sich den ‚bodenlosen Grund‘ der Seele, die Erkenntnis oder auch die Herrlichkeit 

Gottes vorzustellen. Doch gerade ihre Fülle überrascht bei einem Ansatz, der lehrt, sich von der Vielfalt der 

Ähnlichkeiten zu lösen, um zur Einheit des Göttlichen zu gelangen. Diese Schwierigkeit ist Meister Eckhart nicht 

entgangen. Im Gegenteil, er entwickelt in dieser Hinsicht eine Theorie nicht nur des Vergleichs, sondern des Bildes 

selbst – auf Grundlage der Analogie des Spiegels. 

So steht der Wert des Lichts und des Spiegels in diesen verschiedenen Metaphern im Fokus dieses Vortrags. 

Hinterfragt wird die Funktion dieser Analogien in Meister Eckharts Theorie des Wortes und der Wahrheit. Aus 

einer allgemeineren methodologischen und philosophischen Perspektive soll gezeigt werden, inwiefern eine solche 

metaphorologische Studie zu einer Theorie der Evidenz, und sogar zu dem, was Hans Blumenberg die 

„Metakinetik der Sinnhorizonte“ nennt, beitragen kann. 

 

 

 

 

 

 



 6 

Marius Rimmele: Wunderspiegel. Kognitive Implikationen verschiedener Spiegelmetaphern in der Kunst 

des 15. und frühen 16. Jahrhunderts 

 

Der kunsthistorische Vortrag mit metapherntheoretischer Perspektive stellt verschiedene Spiegelkonzepte aus 

Kunsttheorie, Theologie, moralischer Erbauung und Passionsmeditation vor, die sich allesamt in Bildmotiven oder 

Bildkonzepten des 15. und frühen 16. Jahrhunderts niedergeschlagen haben. Dabei liegt das Interesse einerseits 

auf der Art und Weise, wie genau solche Konzeptualisierungen in die sichtbare Gestalt der Bilder, ihre Motivik 

und deren implizite Imperative eingehen. Andererseits sollen die Einsichten kognitiver Metapherntheorien in die 

Hervorhebungs- und Abdeckungsleistung von Metaphern bzw. in die besondere Rolle von emergenter Struktur in 

gedanklichen Mischungen (Blends) ernst genommen werden. Die verschiedenen evozierten Spiegelverhältnisse 

sind weder mit der alltäglichen Erfahrung des Spiegelblicks noch untereinander deckungsgleich, was sich z.B. 

daran erkennen lässt, dass im Spiegel oft etwas anderes als der eigene, derzeitige Zustand zu sehen sein soll. Wie 

unterscheiden sich die verschiedenen Fälle auftretender Spiegelmetaphorik im Hinblick auf das, was durch das 

Spiegelkonzept verdeutlicht werden soll und was wird bei jenen analogen Einsätzen des Spiegels als Kategorie 

jeweils irrelevant? Von besonderem Interesse sind dabei jene Aspekte, die bei materiellen Spiegeln nicht auftreten 

können, die die evozierten Spiegel nüchtern betrachtet zu wunderbaren oder magischen Objekten machen. Die 

Conceptual Blending-Theorie hat den Blick darauf geschärft, dass Metaphern oft Teile von komplexeren 

gedanklichen Mischungsnetzwerken sind, in denen Personen und Zeiten komprimiert und in elaborierten, höchst 

ungewöhnlichen, aber effizienten Handlungsszenarien zusammengeführt werden. Der Vortrag versucht in diesem 

Sinne, die erbaulichen und transformativen Spiegelungen des Spätmittelalters als künstliche Szenarien zu 

verstehen, die durch emergente Struktur besondere Evidenzen schaffen, welche mit einer bloßen Übertragung von 

konkreten optischen Erfahrungen auf abstrakte Zusammenhänge noch nicht erklärt sind.  

 

Marius Rimmele : Miroirs miraculeux. Implications cognitives de différentes métaphores du miroir dans 

l’art du XVe et du début du XVIe siècle 

 

Inscrite dans une perspective des théories des métaphores, cette contribution en histoire de l’art présente différents 

concepts de miroirs issus de la théorie de l’art, de la théologie, de l’édification morale et de la méditation sur la 

Passion, qui se sont tous traduits par des motifs ou concepts picturaux du XVe et du début du XVIe siècle. L’intérêt 

porte d’une part sur la manière avec laquelle ces conceptualisations s’intègrent précisément dans la forme visible 

des images, leurs motifs et leurs impératifs implicites. D’autre part, il s’agit de prendre au sérieux les conclusions 

des théories cognitives qui interrogent la capacité des métaphores de mettre en évidence et de couvrir les concepts. 

La réflexion se penchera également sur le rôle particulier de la structure émergente dans les mélanges mentaux 

(blends). Les différents rapports spéculaires ne coïncident pas avec l’expérience quotidienne du regard dans le 

miroir et ne sont pas non plus congruents entre eux. Le miroir est ainsi souvent censé montrer autre chose que le 

propre état actuel du spectateur. Quelle distinction faut-il opérer entre les différents cas de métaphore du miroir 

par rapport à ce qui doit être illustré par le concept ? Quels aspects sont relégués au second plan lors de ces 

utilisations analogues du miroir en tant que catégorie ? Un intérêt particulier est porté aux aspects non réalistes par 

rapport aux miroirs matériels qui rendent ces objets merveilleux ou magiques. En effet, la théorie du Conceptual 

Blending a permis de prendre conscience que les métaphores font souvent partie de réseaux mentaux complexes 

mélangés ensemble. Les personnes et les temps se trouvent comprimés au sein de ces réseaux et sont réunis dans 

des scénarios d’action élaborés, certes inhabituels, mais efficients. En ce sens, l’exposé tente de comprendre les 

reflets édifiants et transformateurs (produits par les miroirs) de la fin du Moyen Âge en tant que scénarios artificiels 

qui, par une structure émergente, construisent des évidences particulières qui ne s’expliquent pas par une simple 

transposition d’expériences optiques concrètes à des contextes abstraits. 

Dans ce sens, l’exposé tente de comprendre les reflets de miroir édifiants et transformateurs de la fin du Moyen 

Âge comme des scénarios artificiels qui, par une structure émergente, créent des évidences particulières qui ne 

sont pas vraiment explicables par une simple transposition d’expériences optiques concrètes sur des contextes 

abstraits.  

 

 

Stefan Abel: Der Blick des Kindes in den Spiegel. Augustinische Lesarten der Spiegelmetaphorik bei 

Heinrich von Morungen und im Umkreis der Sizilianischen Schule 

 

Der antike Narzissmythos hat auch in die mittelalterliche Liebesdichtung Einzug gehalten, so etwa im Narzisslied 

Heinrichs von Morungen, Mir ist geschehen als einem kindelîne (MF 145,1), und in altitalienischen 

Paralleldichtungen im Umkreis der Sizilianischen Schule: Monte Andrea, Sì come ciascuno om può sua figura – 

Chiaro Davanzati, Come ‘l fantin ca ne lo speglio mira und Come Narcissi, in sua spera mirando – Guardando la 

fontana il buo Narciso (anonym). Ein mögliches Verständnis des Narzissmythos und seiner Spiegelmetaphorik in 

diesen Liedern lässt sich über Augustinus’ trinitarisches Konzept des se nosse (in Abgrenzung von se cogitare) 

und der notitia sui gewinnen. Ausgehend vom Delphischen Gebot (Nosce te ipsum) und der Überzeugung, der 



 7 

menschliche Geist (mens) könne nichts und niemanden (und so auch sich selbst) lieben, solange er es und ihn (und 

so auch sich selbst) nicht auch kenne, postuliert Augustinus eine Selbstgegenwart des Menschen a priori. Diese 

sei Voraussetzung der für die (Selbst-)Liebe (amor [sui]) notwendigen Selbstkenntnis (notitia sui) im Zuge des 

Denkprozesses (cogitatio). Vor diesem augustinischen Hintergrund lässt sich der verkennende Blick des Kindes, 

in dem Vernunft und Erkenntnis noch schlummern, als epistemische Vorstufe der notitia sui betrachten. Das Sehen 

verbindet sich im Kind mit dem Greifen (nach dem Spiegelbild), noch nicht mit dem Denken. Übermäßige 

Begierde zum Selbstbild lässt sich als Selbstvergessenheit deuten, und mit Augustinus erklärt sich auch der 

Zusammenhang zwischen Verkennen des Spiegelbildes und dem Handeln des Menschen gegen seine Natur. 

 

Stefan Abel : Le regard de l’enfant dans le miroir. Lectures augustiniennes de la métaphore du miroir chez 

Heinrich von Morungen et dans l’entourage de l’École sicilienne 

 

Le mythe antique de Narcisse a aussi fait son entrée ans la poésie amoureuse médiévale. En témoignent la 

Narzisslied d’Heinrich von Morungen, Mir ist geschehen als einem kindelîne (MF 145,1) et divers poèmes 

concernant ce mythe en ancien italien produits dans le cercle de l’École sicilienne, comme Sì come ciascuno om 

può sua figura de Monte Andrea, Come ‘l fantin ca ne lo speglio mira et Come Narcissi, in sua spera mirandon 

de Chiaro Davanzati, l’anonyme Guardando la fontana il buo Narciso. Une compréhension envisageable du mythe 

de Narcisse et de sa métaphore spéculaire peut s’obtenir en tenant compte du concept se nosse (à distinguer du 

cogitare) de la Trinité d’Augustin et du notitia sui. Dans la perspective du précepte de Delphes (Nosce te ipsum) 

et de la conviction que l’esprit humain (mens) ne peut aimer rien et personne (non plus soi-même) tant qu’il ne se 

connaît pas, Augustin postule une autoprésence de l’homme a priori. Dans le processus de la pensée (cogitatio), 

l’autoprésence serait la condition de la connaissance de soi (notitia sui), nécessaire à l’amour (de soi) (amor [sui]). 

Si la raison et la connaissance sont encore endormis dans le regard méconnaissant de l’enfant, le regard peut être 

considéré, dans cet arrière-fond augustinien, comme une étape épistémique préalable à la notitia sui. En effet, la 

vision chez l’enfant s’associe à la préhension (du reflet dans le miroir), et non pas à la pensée. Désirer l’image de 

soi de manière excessive peut s’interpréter comme un oubli de soi. Avec Augustin s’explique également la 

connexion entre la méconnaissance du reflet spéculaire et l’action de l’homme contre sa nature. 

 

 

Anne-Gaëlle Cuif: Tanquam in speculis... Les « miroirs » du sensible, de la spéculation à la conversion, dans 

les systèmes perceptifs et cognitifs de Saint Bonaventure et de Pierre de Jean Olivi 

 

Au XIIIe siècle, le miroir et la réflexivité des rayons lumineux constituent des similitudes inhérentes à la 

représentation et à l’expression des systèmes perceptifs et cognitifs spécifiquement humains. Parmi les théologiens 

qui ont particulièrement développé la métaphore de la speculatio comme phénomène de conversio, Bonaventure 

de Bagnorège et Pierre de Jean Olivi représentent la cognition spéculative comme fondement non seulement de la 

connaissance du divin mais aussi d’une foi volontaire et d’une perception active, principe d’une spiritualisation 

salvatrice de la sensorialité. Dans la présente intervention, nous analysons le langage analogique du miroir et de la 

perception du visible dans une perspective épistémologique mais aussi rhétorique et éthique, en comparant les 

systèmes cognitifs des deux théologiens. Pour Bonaventure, voir en Dieu signifie voir à travers de multiples miroirs 

(videre per speculum in aenigmate) à travers un système perceptif qui doit être purifié, par le prisme de l’affectus 

et du plaisir des sens intérieurs (per oblectationes spiritualium sensuum). Pierre de Jean Olivi revisite le système 

des vestigia bonaventuriens en l’appliquant à une psychologie cognitive de l’aspectus : l’intentionnalité du regard, 

reflet de l’âme, constitue l’expression de la plus haute activité de l’intelligence humaine (II Sent. Q. 58 ; II, 471). 

Nous étudions les interpénétrations de ces deux systèmes perceptifs et cognitifs et distinguons l’originalité de la 

pensée olivienne : la spéculation comme conversion intentionnelle, non plus ‹ miroir › simple mais ‹ prisme › 

complexe, qui embrasse la suavité du ‹ voir › angélique.  

 

Anne-Gaëlle Cuif: Tanquam in speculis... Die „Spiegel“ des Sinnlichen, von der Spekulation zur Konversion, 

in den Wahrnehmungs- und kognitiven Systemen des Heiligen Bonaventura und des Petrus von Johannes 

Olivi  

 

Im 13. Jahrhundert weisen der Spiegel und die Reflexivität von Lichtstrahlen eine Ähnlichkeit bezüglich der 

Darstellung und des Ausdrucks inhärenter, spezifischer Vorstellungen von menschlicher Wahrnehmung und 

Kognition auf. Unter den Theologen, die die Metapher der speculatio als Phänomen der conversio besonders betont 

haben, stellen Bonaventura und Petrus Johannes Olivi die spekulative Kognition als Grundlage sowohl für die 

Erkenntnis des Göttlichen als auch für einen freiwilligen Glauben und eine aktive Wahrnehmung als Prinzip einer 

heilsamen Vergeistigung der Sinneswahrnehmung dar. Im Vortrag wird die analoge Sprache des Spiegels und der 

Wahrnehmung des Sichtbaren aus einer epistemologischen, aber auch rhetorischen und ethischen Perspektive 

analysiert, indem die kognitiven Systeme der beiden Theologen verglichen werden. Für Bonaventura bedeutet das 

Sehen in Gott das Sehen durch viele Spiegel (videre per speculum in aenigmate) vermittels eines 



 8 

Wahrnehmungssystems, das geläutert werden muss, und zwar durch das Prisma des Affectus und der Lust der 

inneren Sinne (per oblectationes spiritualium sensuum). Petrus Johannes Olivi hingegen überarbeitet das System 

der Bonaventurischen vestigia, indem er es auf eine kognitive Psychologie des aspectus anwendet: Die 

Intentionalität des Blicks, ein Spiegelbild der Seele, stellt dabei den Ausdruck der höchsten Aktivität der 

menschlichen Intelligenz dar. Untersucht werden hier die Wechselwirkungen dieser Vorstellungen von 

Wahrnehmung und Kognition, wobei besonders die Originalität des Olivianischen Denkens augenfällig ist, nach 

der Spekulation intentionale Umwandlung und nicht mehr einfacher ‚Spiegel‘, sondern komplexes ‚Prisma‘ ist, 

das die Lieblichkeit des engelhaften Sehens umfasst.  

 

 

Emmanuel Sander : Contribution à une épistémologie interprétative fondée sur l’analogie 

 

Une inclinaison de l’esprit humain est de confondre un conçu nécessairement dépendant de concepts, eux-mêmes 

fruits d’une histoire individuelle, sociale, collective, culturelle, avec un tenu-pour-perçu qui en serait dénué, 

comme si le produit conscient de l’activité représentationnelle était assimilable à une donnée objective. Ainsi, 

l’être humain confond ses interprétations avec une réalité intrinsèque au monde. Le cadre qui sera adopté dans 

cette conférence est celui de l’analogie, proposant une vision de la cognition humaine comme guidée par des 

concepts développés tout au long de la vie et ancrés dans l’expérience, tout en la synthétisant, l’abstrayant et la 

rapprochant d’autres ‹ mêmes › aux allures pourtant souvent fort disparates. Il relève d’une psychologie de la 

ressemblance, se fondant sur le fait que l’être humain doit en permanence faire face au paradoxe apparent d’être 

face à la nouveauté - car chaque situation diffère nécessairement par quelque détail de toute situation préalablement 

vécue –, et qu’il n’a en même temps pas d’autre latitude que d’appréhender cette nouveauté à travers le déjà-

vécu. Ainsi, l’être humain se développe en construisant et faisant évoluer des concepts qui sont non seulement des 

grilles d’interprétation de son environnement, d’appréciation de ses valeurs, de définition de ses orientations, de 

guidage de ses interactions sociales et de ses comportements affectifs mais avant tout sa manière la plus intime et 

la plus directe d’être en contact avec le monde. 

 

Emmanuel Sander: Beitrag zu einer interpretativen Epistemologie auf der Grundlage der Analogie 

 

Es ist eine Eigenart des menschlichen Geistes, einen Begriff, der notwendigerweise von Konzepten abhängt, die 

ihrerseits individuell, sozial, kollektiv und kulturell geprägt / definiert sind, mit dem „Wahrgenommenen“ (dem 

tatsächlichen Eindruck) zu verwechseln, das frei von solchen Konzepten ist, als ob das Produkt des 

Vergegenwärtigungsakts unseres Bewusstseins mit etwas Objektivem gleichzusetzen wäre. So verwechselt der 

Mensch seine Interpretationen mit der eigentlichen Realität der Welt.  

Den Rahmen des Vortrags bildet die Analogie, die das menschliche Denken bei der Bildung von Konzepten leitet, 

welche das ganze Leben lang weiterentwickelt werden und auf Erfahrungen gründen. Der Konzeptualisierung 

liegen dabei Synthesen, Abstraktionen und Annäherungen an andere „gleiche“ Erfahrungen zugrunde, die jedoch 

oftmals eher disparat sind. All das ist Teil einer Psychologie der Ähnlichkeit, die darauf beruht, dass der Mensch 

permanent mit dem Paradoxon konfrontiert ist, Neuem zu begegnen – denn jede Situation unterscheidet sich 

notwendigerweise in einigen Details von jeder zuvor erlebten–, und gleichzeitig keine andere Wahl zu haben, als 

dieses Neue durch bereits Erlebtes zu begreifen. Die Entwicklung des Menschen basiert auf dieser Art, Konzepte 

aufzubauen und weiterzuentwickeln, die nicht nur ein Raster für die Interpretation seiner Umwelt, die Beurteilung 

seiner eigenen Werte, die Festlegung seiner Orientierungen, die Steuerung seiner sozialen Interaktionen und seiner 

Affekte bilden, sondern vor allem seine intimste und direkteste Weise, der Welt zu begegnen. 

 

 

Annette Volfing: Mirrors and Violence in the Works of Neidhart and of Wittenwiler 

 

The paper examines the association of Neidhart’s mirrors with various forms of violence, as well as considering 

the extent to which these configurations are continued in the Wittenwiler’s Ring, a narrative which stands in a 

complex intertextual relationship with Neidhart’s songs. The paper considers not only literal (and specifically 

sexual) violence, but also symbolic violence, in the sense proposed by Bourdieu to describe the way in which 

under-privileged or marginalised groups are made to internalise the hostile discourses of the dominant. Whilst 

literal violence is implicit in the motif of the broken mirror, symbolic violence is associated with satire as a literary 

mode and with the motif of the satiric mirror. Andersen’s fairy-tale The Snow Queen fuses these two motifs in a 

way which provides a helpful foil for the medieval texts.  The analysis of Neidhart will focus partly on the broken 

(or stolen) mirror of Vriderune, and partly on the deployment of the satiric mirror, both by an 

individual dörper within Winterlied 16, and by Neidhart himself. The discussion of Wittenwiler’s 

Ring foregrounds deliberate discontinuities: Wittenwiler’s Neithart is no Minnesänger, the narration of rape no 

longer requires any symbolic euphemism, and the breaking of the mirror does not matter because nobody in 

Lappenhausen is capable of literary reflection. Whilst the hostility towards the peasant world in the Ring is even 



 9 

stronger than in Neidhart’s songs, Wittenwiler’s narrator holds himself aloof from it, unlike Neidhart’s persona 

who, in true satiric mode, is deeply implicated in the world which he is mocking.   

 

Annette Volfing: Spiegel und Gewalt in den Werken Neidharts und Wittenwilers  

 

Der Beitrag untersucht die Assoziation von Neidharts Spiegeln mit verschiedenen Formen von Gewalt und geht 

der Frage nach, inwieweit diese Konfigurationen in Wittenwilers Ring weitergeführt werden, einer Erzählung, die 

in einem komplexen intertextuellen Verhältnis zu Neidharts Liedern steht. Dabei geht es nicht nur um 

buchstäbliche (und insbesondere sexuelle) Gewalt, sondern auch um symbolische in dem von Bourdieu 

vorgeschlagenen Sinne, um die Art und Weise zu beschreiben, in der unterprivilegierte oder marginalisierte 

Gruppen dazu gebracht werden, die feindseligen Diskurse herrschender Gruppen zu verinnerlichen. Während die 

buchstäbliche Gewalt im Motiv des zerbrochenen Spiegels impliziert ist, wird die symbolische Gewalt mit der 

Satire als literarischem Modus und dem Motiv des satirischen Spiegels in Verbindung gebracht. In Andersens 

Märchen Die Schneekönigin verschmelzen diese beiden Motive auf eine Weise und stellen so eine hilfreiche Folie 

für die mittelalterlichen Texte dar. Die Analyse von Neidhart wird sich zum einen auf den zerbrochenen (oder 

gestohlenen) Spiegel der Vriderune konzentrieren, zum anderen auf den Einsatz des satirischen Spiegels, sowohl 

durch einen einzelnen dörper im Winterlied 16 als auch durch Neidhart selbst. Die Diskussion von Wittenwilers 

Ring stellt bewusste Diskontinuitäten in den Vordergrund: Wittenwilers Neithart ist kein Minnesänger, die 

Erzählung der Vergewaltigung bedarf keines symbolischen Euphemismus mehr, und das Zerbrechen des Spiegels 

spielt keine Rolle, weil in Lappenhausen niemand zur literarischen Reflexion fähig ist. Während die Feindseligkeit 

gegenüber der bäuerlichen Welt im Ring noch stärker ist als in Neidharts Liedern, hält sich Wittenwilers Erzähler 

von ihr fern, anders als Neidharts Figur, die in wahrhaft satirischer Manier tief in die Welt verstrickt ist, die er 

verspottet.  

 

Annette Volfing : Miroirs et violence dans les œuvres de Neidhart et de Wittenwiler 

 

Cette contribution examine l’association des miroirs de Neidhart avec diverses formes de violence et se penche 

sur la question de comment ces configurations se poursuivent dans le Ring de Wittenwiler, un récit qui entretient 

une relation intertextuelle complexe avec les chansons de Neidhart. L’exposé se concentre non seulement sur la 

violence pure et dure (et spécifiquement sexuelle), mais aussi sur la violence symbolique, tel que l’a formulé 

Bourdieu pour décrire comment les groupes défavorisés ou marginalisés sont amenés à intérioriser les discours 

hostiles des dominants. Alors que la violence en soi est implicite dans le motif du miroir brisé, la violence 

symbolique est associée à la satire en tant que modalité littéraire et également au motif du miroir satirique. Le 

conte d’Andersen La Reine des Neiges fusionne ces deux motifs et constitue ainsi un arrière-plan utile pour les 

textes médiévaux. L’analyse de Neidhart se concentrera d’une part sur le miroir brisé (ou volé) de Vriderune, mais 

d’autre part aussi sur le déploiement du miroir satirique, aussi bien à travers un seul dörper (‹ vilain ›) dans le 

Winterlied 16, que par Neidhart lui-même. La discussion sur le Ring de Wittenwiler mettra en évidence des 

discontinuités délibérées. En effet, le Neithart de Wittenwiler n’est pas un Minnesänger, la narration du viol ne 

nécessite plus d’euphémisme symbolique. De plus, le bris du miroir n’a pas d’importance, car personne à 

Lappenhausen n’est capable de développer une réflexion littéraire. Si l’hostilité envers le monde paysan est plus 

forte dans le Ring que dans les chansons de Neidhart, le narrateur de Wittenwiler garde une certaine distance, ce 

qui n’est en revanche pas le cas du personnage de Neidhart qui est profondément impliqué dans le monde dont il 

se moque à la manière d’un véritable satiriste. 

 

 

Björn Reich / Christoph Schanze: Das Ganze im Fragment. Zur Metaphorik des zerbrochenen Spiegels in 

der geistlichen Literatur des Mittelalters 

 

Bereits in der paulinischen Theologie ist der Spiegel eine wichtige Metapher für die Gotteserkenntnis. Zunächst 

können wir Gott nur stückweise erkennen – wie ein dunkles Bild in einem Spiegel –, erst erfüllt von der wahren 

Erkenntnis sehen wir ihn von Angesicht zu Angesicht. Dieses direkte Sehen ist in der Deutung häufig in das noch 

ferne Jenseits verlagert worden, den Gläubigen im Diesseits bleibt nur die unvollkommene Erkenntnis. Dass dabei 

der Glaube immer auch seine Stütze im Sicht- und Greifbaren braucht, hat das Sprechen über Gott jahrhundertelang 

geprägt. Dazu gehören Gleichnisse, die Glaubensgeheimnisse bildhaft erfahrbar machen, Schwankerzählungen, 

die sie umkreisen oder in ihr Gegenteil verkehren, um sie sichtbar zu machen, dazu gehört aber auch eine reiche 

Metaphorik, die sich immer wieder gerade an Fragen der Sichtbarkeit oder konkret an optischen Phänomenen wie 

Spiegelungen oder dem Licht entzündet. Gerade dort, wo das Göttliche besonders wenig fassbar wird und sich der 

Rationalität des menschlichen Denkens entzieht, kommen diese Metaphern und Vergleiche besonders häufig zum 

Tragen: etwa dann, wenn über die Transsubstantiation oder die Dreieinigkeitslehre gesprochen wird, denn wie 

kann man, was kaum zu denken ist, sichtbar (und damit auch erst memorierbar) machen?  



 10 

Der zerbrochene Spiegel ist eine der häufigsten Metaphern, die in Predigten heranzogen wird, um zu zeigen, wie 

die unendliche Absolutheit Gottes fragmentiert werden kann, ohne dabei ihre Gesamtheit einzubüßen. Diesem 

Bild, seinen verschiedenen Verwendungsweisen als Metapher sowie deren Funktionalisierungen werden wir in 

unserem Vortrag nachgehen. Als Textgrundlage dient uns eine repräsentative Auswahl aus der 

mittelhochdeutschen Predigtliteratur, die ergänzt wird durch vergleichende Seitenblicke auf die Spruchdichtung 

sowie auf die Goldene Schmiede Konrads von Würzburg. 

 

Björn Reich / Christoph Schanze : Le tout dans le fragment. À propos de la métaphore du miroir brisé dans 

la littérature spirituelle du Moyen Âge 

 

Le miroir est, dans la théologie paulinienne déjà, une métaphore importante pour la connaissance de Dieu. Tout 

d’abord, Dieu peut nous être connu que partiellement – comme une image sombre dans un miroir –, ce n’est que 

remplis de la vraie connaissance que nous pouvons le voir face à face. Comme les croyants d’ici-bas ne disposent 

que d’une connaissance imparfaite, l’interprétation sous-entend que cette vision directe ne peut avoir lieu que dans 

le lointain au-delà. Pendant des siècles, le discours sur Dieu a été marqué par le fait que la foi a toujours eu besoin 

d’être soutenue par le visible et le tangible. C’est ainsi que se comprennent les paraboles, qui rendent les mystères 

de la foi perceptibles en images ou les récits facétieux qui les effleurent ou les inversent pour les rendre visibles. 

Une riche métaphorique s’inspire des questions de visibilité ou plus concrètement des phénomènes optiques, 

comme les reflets ou la lumière. Ces métaphores et comparaisons sont particulièrement fréquentes lorsque le divin 

s’avère tout spécialement insaisissable et échappe donc à la rationalité de la pensée humaine. En effet, comment 

rendre visible (et donc mémorisable) ce qui est à peine concevable tel que, par exemple, un discours sur la 

transsubstantiation ou sur la doctrine trinitaire ?  

Le miroir brisé est l’une des métaphores les plus fréquemment utilisées dans les sermons pour montrer comment 

l’absolu infini de Dieu peut être fragmenté sans perdre sa totalité. Dans notre exposé, nous aborderons cette image, 

ses différentes utilisations en tant que métaphore, ainsi que ses fonctionnalisations. Nous nous appuierons sur une 

sélection représentative de la littérature de prédication en moyen haut allemand et évoquerons également dans une 

perspective comparatiste la Spruchdichtung (poésie gnomique), ainsi que la Goldene Schmiede (Forge d’or) de 

Konrad von Würzburg. 

 

 

Fabienne Pomel : Une luminothérapie allégorique. Métaphores et expérience de pensée spéculaire et 

analogique dans Le Songe vert  

 

Le Songe Vert (milieu XIVe) met en scène une crise associée à l’expérience du deuil de l’aimée et un dépassement 

du désespoir suicidaire par la possibilité d’un nouvel amour, emblématisé par la reverdie de la garde-robe du héros. 

Il illustre divers enjeux cognitifs et poétiques du songe allégorique en engageant à la fois des métaphores de la 

lumière ou de l’obscurité et une logique analogiques. La mélancolie associée au noir désespoir va être contrée par 

l’intervention de personnifications et réifications lumineuses. Le songe met ainsi en œuvre une logique spéculaire 

qui projette sur la scène allégorique des instances du moi et un débat intérieur entre désir de mort et puissance de 

vie, loyauté et déloyauté amoureuse. Confronté à la reine d’Amour, l’amant endeuillé refuse longuement de lui 

réitérer son service, avant de se voir prodiguer des soins qui le ressuscitent. 

La lumière associe dans un même paradigme reverdie de la nature, beauté de la fleur, regard de la dame et électuaire 

préparé par Amour et Désir : le lecteur est invité à interpréter la scénographie allégorique comme éloge de la nature 

et du désir, forces de vie capables de surmonter Fortune et Mort. L’intertextualité avec Boèce dans la logique de 

luminothérapie, corrélée à une mutation et désopacification du regard, fournit un paradigme philosophique et 

littéraire, au-delà du ‹ dit › de circonstance qui requiert peut-être une lecture à clefs. Le songe-cadre fonctionne 

ainsi comme écran mental pour une expérience de pensée et comme protocole d’une lecture analogique attendue 

du lecteur. 

 

Fabienne Pomel: Eine allegorische Lichttherapie. Metaphern und spiegelbildliche sowie analoge 

Gedankenexperimente in Le Songe vert  

 

Le Songe Vert (Mitte 14. Jh.) handelt von einer Krise, die mit der Trauer um die Geliebte verbunden ist und von 

der Überwindung einer selbstzerstörerischen  Verzweiflung durch die Möglichkeit einer neuen Liebe, die durch 

das Wiederergrünen der Garderobe des Helden versinnbildlicht wird. 

Der Text veranschaulicht verschiedene kognitive und poetische Herausforderungen des allegorischen Traums, 

indem er sowohl Metaphern für Licht oder Dunkelheit als auch eine analoge Logik einsetzt. Der Melancholie 

(‚Schwarzgalligkeit‘), die mit Dunkelheit assoziiert werden kann, wird durch die Intervention von 

Personifikationen und Verdinglichungen des Lichts entgegengewirkt. Der Traum setzt somit eine spiegelbildliche 

Logik ein, die die Instanzen des Selbst und eine innere Auseinandersetzung zwischen Todeswunsch und 

Lebensmacht, Loyalität und Untreue in der Liebe auf die allegorische Bühne projiziert. Der trauernde Liebhaber, 



 11 

der der Königin von Amor gegenübersteht, weigert sich so lange, ihr erneut zu dienen, bis ihm jene Heilung 

zuteilwird, die ihn wieder zum Leben erweckt. 

Das Licht verbindet das Grün der Natur, die Schönheit der Blume, den Blick der Dame und die von Liebe und 

Verlangen vorbereitete Wahl: Der Leser wird aufgefordert, die allegorische Szenerie als Lobpreisung der Natur 

und des Verlangens als Lebenskräfte zu interpretieren, die Fortuna und Tod überwinden können. Der Bezug zu 

Boethius, der, in der Logik der Lichttherapie, mit einer Veränderung und Klärung des Blicks korreliert, liefert ein 

philosophisches und literarisches Paradigma, das über das beiläufige ‚dit‘ hinausgeht, das vielleicht eine 

Entschlüsselung erfordert. Der Traum fungiert als Rahmen und somit als mentaler Schirm für ein 

Gedankenexperiment und als Protokoll einer vom Leser erwarteten analogischen Lektüre. 

 

 

Christine Putzo: Apollonius im Spiegelkabinett? Analogische Strukturverfahren im Apollonius von Tyrlant 

des Heinrich von Neustadt 

 

Um 1300 schuf der Wiener Arzt Heinrich von Neustadt auf Grundlage der spätantiken Historia Apollonii regis 

Tyri einen umfangreichen Roman, dessen wesentliche Neuerung darin besteht, die in der lateinischen Vorlage 

‚fehlende‘ Zeit zu füllen, in der Apollonius nach dem vermeintlichen Verlust von Frau und Tochter vierzehn Jahre 

lang in unbestimmt bleibender Weise die Weltmeere bereiste, ehe es zur glücklichen Wiederbegegnung mit der 

Familie kommt. Heinrich von Neustadt gestaltet diese Jahre in einer Binnengeschichte, die, annähernd vierfach so 

lang wie die antike Rahmengeschichte, in ihrer Stoff- und Detailfülle und auch in ihrer scheinbar arbiträren 

Abfolge als sinnhaftes Ganzes kaum erfassbar scheint. Als Musterbeispiel eines spätmittelalterlichen 

„verwilderten“ Romans (Stierle) gilt die Binnenhandlung des Apollonius von Tyrlant der Forschung als 

„hermeneutisch unerschließbar“ (Röcke). 

Der projektierte Beitrag geht dagegen von der Hypothese aus, dass Heinrichs Roman wie auch andere Erzählwerke 

des späteren 13. und des 14. Jahrhunderts narrative Erkenntnisverfahren einfordert, die nicht auf Prinzipien der 

Sequentialität beruhen, sondern genuin diagrammatisch sind: Zugrunde liegt eine konzeptuelle Konfiguration des 

Erzählganzen und seiner Teile, bei denen die Teile dieses Ganzen mit dem jederzeit präsent gedachten Ganzen 

stets verbunden sind – aber nicht oder nicht notwendigerweise (und auch nicht zwingend konsekutiv) miteinander. 

Durch eine Lektüre des Apollonius, die die Binnenerzählung als diagrammatische und nicht sequentiell-

konsekutive Struktur interpretiert, soll einerseits ein Beitrag zum Verständnis des ‚verwilderten‘ Romans im 

Spätmittelalter geleistet werden, andererseits das Verfahren der analogischen Bedeutungsbildung im Kontext eines 

diagrammatischen Verständnisses von Narrativität untersucht werden. 

 

Christine Putzo : Apollonius dans le cabinet des glaces ? Procédés structurels analogiques dans Apollonius 

von Tyrlant de Heinrich von Neustadt 

 

S’inspirant de l’Historia Apollonii regis Tyri datant de l’Antiquité tardive, c’est vers 1300 que le médecin viennois 

Heinrich von Neustadt rédige un vaste roman, dont la principale innovation repose sur l’ambition de combler une 

lacune de l’original latin. En effet, l’auteur raconte de manière indéterminée comment, après la supposée perte de 

sa femme et de sa fille, Appolonius traverse pendant quatorze ans les mers du monde, pour finalement retrouver 

les siens avec bonheur. En raison de la richesse des matières et des détails narrés ainsi que de la succession narrative 

apparemment arbitraire, le récit enchâssé d’Heinrich von Neustadt – qui est quatre fois plus long que le récit-cadre 

de la source antique – semble à peine saisissable en tant qu’entité narrative pertinente. Prototype d’un roman 

ensauvagé (« verwildert ») de la fin du Moyen Âge (Stierle), le récit enchâssé d’Appolonius von Tyrlant est 

considéré par la critique comme « herméneutiquement incompréhensible » (Röcke). 

En tentant de dépasser ces appréciations de la recherche, la présente contribution émet l’hypothèse que, comme 

d’autres textes littéraires de la fin du XIIIe et du XIVe siècle, le roman d’Heinrich exige des procédés narratifs 

épistémiques qui ne reposent pas sur des principes de séquentialités, mais qui s’avèrent véritablement 

diagrammatiques. En examinant mieux le texte, on relève qu’est construite une configuration conceptuelle de 

l’ensemble du récit et des parties. Par ailleurs, au sein de cette configuration, les parties sont toujours reliées à 

l’ensemble narratif pensé comme présent à tout moment – mais pas ou pas nécessairement entre elles (et pas non 

plus obligatoirement de manière consécutive). Par cette lecture d’Appolonius von Tyrlant qui interprète le récit 

enchâssé comme une structure non séquentielle et consécutive, mais diagrammatique, il s’agit, d’une part, de 

contribuer à la compréhension du roman ensauvagé de la fin du Moyen Âge et d’autre part d’examiner le procédé 

de formation analogique de la signification dans le contexte d’une analyse diagrammatique de la narrativité. 

 

 

 

 

 



 12 

Marie Anne Polo de Beaulieu : Potentiels et fonctions des analogies animalières dans deux recueils 

d’exempla dominicains des XIIIe et XIVe siècles 

 

Notre communication se placera au niveau didactique comme annoncé dans l’appel à communication de ce 

colloque. Nous nous interrogerons sur la construction, la structuration et la transmission ciblées de concepts 

mentaux représentant des idéaux éthiques de comportement via les recueils d’exempla largement diffusés dans la 

prédication ad populum systématisée par les ordres mendiants à partir du XIIIe siècle. Leur objectif est d’obtenir 

la conversion des fidèles grâce précisément au processus analogique. On réfléchira à un cas particulier d’usage de 

l’analogie : celle qui met en regard l’animal et l’homme. Nous interrogerons alors l’efficacité de ces analogies 

animalières à deux niveaux : dans l’organisation globale du Bonum universale de apibus (1273) de Thomas de 

Cantimpré et dans les fables animalières de la Scala coeli (1327–1330) de Jean Gobi le Jeune. Nous analyserons 

également le prologue de la Scala coeli qui est le seul à utiliser la métaphore de la lumière pour évoquer ce 

processus analogique en renvoyant à la Hiérarchie angélique du Pseudo-Denis l’Aréopagite et à Augustin.  

Nous serons alors à même de mieux comprendre quels idéaux éthiques sont rattachés au comportement de tel ou 

tel animal et comment le passage analogique se fait de l’animal vers l’homme au sein de cette rhétorique de la 

persuasion. In fine, nous pourrons ainsi répondre à la question : quelle part prend l’analogie animalière dans la 

construction de l’exemplarité dominicaine ?   

 

Marie Anne Polo de Beaulieu: Potentiale und Funktionen von Tieranalogien in zwei Sammlungen 

dominikanischer exempla des 13. und 14. Jahrhunderts  

 

Der Beitrag bewegt sich auf didaktischer Ebene und hat die gezielte Konstruktion, Strukturierung und Vermittlung 

mentaler Konzepte zum Thema, die ethische Verhaltensideale darstellen, wie sie in dominikanischen Exempel-

Sammlungen auftreten, die in der Predigt ad populum ab dem 13. Jahrhundert weit verbreitet waren.. Ihr Ziel ist 

es, die Bekehrung der Gläubigen gerade durch analogische Prozesse zu erreichen. Dabei wird ein besonderer Fall 

der Verwendung von Analogien in den Blick genommen: die Analogie, bei der Tier und Mensch einander 

gegenübergestellt werden. Die Wirksamkeit dieser Tieranalogien soll auf zwei Ebenen hinterfragt werden: in der 

Gesamtorganisation des Bonum universale de apibus (1273) von Thomas de Cantimpré und in den Tierfabeln der 

Scala coeli (1327–1330) von Jean Gobi dem Jüngeren. Dabei soll auch der Prolog der Scala coeli analysiert 

werden, der als einziger die Metapher des Lichts verwendet, um diesen analogen Prozess heraufzubeschwören, 

indem er auf die Engelhierarchie des Pseudo-Denis Areopagita und auf Augustinus verweist.  

Dies soll zu einem tieferen Verständnis darüber führen, welche ethischen Ideale mit dem Verhalten eines 

bestimmten Tieres verbunden sind und wie der analoge Übergang vom Tier zum Menschen innerhalb dieser 

persuasiven Rhetorik stattfindet. Auf diese Weise soll klar werden, welchen Anteil die Tieranalogie an der 

Konstruktion dominikanischer Exemplarität hat.   

 

 

Camille Bellenger: Ou mireoir de sa pensee. La logique spéculaire dans les Miracles de Nostre Dame de 

Gautier de Coinci 

 

Parmi la multitude d’images poétiques qui servent le discours apologético-didactique des Miracles de Nostre Dame 

et qui informent ce recueil vernaculaire du bénédictin Gautier de Coinci, celle du miroir se démarque. Elle possède 

en effet une profondeur sémantique, une force structurante ainsi qu’une valeur épistémologique qui la distinguent 

des autres et qui distinguent même l’œuvre du prieur de Vic par rapport à d’autres corpus miraculaires mariaux. 

De l’examen de ses occurrences dans le texte, on observe d’emblée que le miroir est un objet polymorphe, sa 

nature et le jugement porté sur lui variant avec les degrés de la figuration ; seules ses caractéristiques fonctionnelles 

restent fixes, ce qui en suggère l’importance métapoétique : le miroir reflète, dédouble et fait naître des images. 

Le sens moral donné aux deux premiers phénomènes spéculaires rend compte de la finalité édifiante des récits 

supposés offrir au public un reflet de son âme. 

L’analyse des discours iconologique, mariologique et spirituel contenus dans les Miracles peut pourtant enrichir 

ces considérations attendues, voire réductrices. Il s’agit moins, en l’espèce, d’y fournir des exemples pour susciter 

la contrition que d’y élever à la contemplation dévouée de la Mere Dieu, médiation centrale et pivot de toute 

spécularité dans l’œuvre. L’enjeu de la lecture ne serait donc plus le fait de prendre modèle sur des pécheurs ou 

sur d’inatteignables prérogatives, mais de faire advenir en soi et pour soi l’image salvatrice de Notre Dame : la 

véritable configuration à la Vierge passe par le fait de devenir miroir. 

 

 

 

 

 



 13 

Camille Bellenger: Ou mireoir de sa pensee. Die spiegelbildliche Logik in den Miracles de Nostre Dame von 

Gautier de Coinci  

 

Unter der Vielzahl poetischer Bilder im apologetisch-didaktischen Diskurs der Miracles de Nostre Dame, die die 

volkssprachliche Sammlung des Benediktiners Gautier de Coinci durchziehen, sticht das Bild des Spiegels hervor. 

Es besitzt nämlich eine semantische Tiefe, eine strukturierende Kraft sowie einen epistemologischen Wert, 

wodurch sich das Werk des Priors von Vic von anderen marianischen Mirakelkorpora abhebt. Hierbei fungiert der 

Spiegel als ein polymorpher Gegenstand, da seine Natur und das Urteil über ihn je nach Figurationsgrad variieren; 

nur seine funktionalen Eigenschaften bleiben fest, was seine metapoetische Bedeutung nahelegt: Der Spiegel 

reflektiert, verdoppelt und lässt Bilder entstehen. Die moralische Bedeutung, die den ersten beiden spekulativen 

Phänomenen beigemessen wird, verdeutlicht den erbaulichen Zweck der Erzählungen, die dem Publikum ein 

Spiegelbild seiner Seele bieten sollen. 

Die Analyse des ikonologischen, mariologischen und spirituellen Diskurses, der in den Mirakeln enthalten ist, 

kann diese erwartungsgemäßen, wenn nicht gar reduktiven Überlegungen bereichern. In diesem Fall geht es 

weniger darum, Beispiele zu liefern, die zur Reue anregen, als vielmehr darum, zur hingebungsvollen 

Kontemplation der Gottesmutter zu erziehen, die die zentrale Vermittlerin und Dreh- und Angelpunkt aller 

Spekulationen im Werk ist. Die Herausforderung beim Lesen besteht also nicht mehr darin, sich an Sündern oder 

unerreichbaren Vorbildern zu orientieren, sondern das rettende Bild der Gottesmutter in sich selbst und für sich 

selbst entstehen zu lassen: Die wahre Konfiguration der Jungfrau Maria erfolgt durch das Spiegelwerden. 

 

 

Pauline Quarroz : Li dis dou miroir de Jean de Condé. De l’idéal éthique à la légitimation poétique 

 

Le Dit du miroir de Jean de Condé, poème moral et didactique, se fonde sur une métaphore spéculaire dont il 

exploite doublement les potentialités. D’une part, la pièce se fait miroir, car l’objet métaphorise le dit. D’autre 

part, le poème est présenté comme un don offert aux prud’hommes dans un monde ignorant la vertu. Ce miroir à 

deux faces, qui reflète le bon comportement à apprendre et les écueils à éviter, constitue une aide précieuse pour 

s’approcher de l’idéal éthique de l’honneur.  

On étudiera les multiples reflets que l’analogie met en œuvre en interrogeant d’abord les enjeux didactiques du 

dit. Une analyse micro-textuelle de la métaphore mettra en lumière les mécanismes rhétoriques responsables de la 

dynamique instaurée entre le dit et son destinataire. On s’attachera notamment au tropisme initiant le cheminement 

moral. Puis, on envisagera comment l’image du miroir informe la poétique du dit aux niveaux formel et conceptuel. 

Il s’agira de questionner les affinités que le poème présente avec le genre des miroirs aux princes et surtout de 

voir, par la confrontation avec d’autres pièces du ménestrel, en quoi l’entreprise poétique au service de la 

clairvoyance morale légitime sa pratique. À cet égard, le Dit de la torche, qui mobilise aussi une analogie relative 

à la vision, se prêtera bien à la comparaison. 

 

Pauline Quarroz:  Li dis dou miroir von Jean de Condé. Vom ethischen Ideal zur poetischen Legitimation 

 

Jean de Condés Dit vom Spiegel (Li dis dou miroir), ein moralisches und didaktisches Gedicht, basiert auf einer 

Spiegelmetapher, deren Potenzial es in zweifacher Hinsicht ausschöpft. Einerseits wird der Text zum Spiegel, da 

das Objekt das Gesagte metaphorisiert. Andererseits wird das Gedicht als ein Geschenk präsentiert, das den 

prud’hommes in einer Welt, die die Tugend nicht kennt, angeboten wird. Dieser doppelseitige Spiegel, der das 

richtige Verhalten widerspiegelt, das es zu lernen, und die Klippen, die es zu umschiffen gilt, stellt eine wertvolle 

Hilfe dar, um sich der Ehre als ethisches Ideal zu nähern.  

Es sollen die zahlreichen Spiegelungen, die die Analogie in Gang setzt, untersucht werden, indem zunächst die 

didaktischen Herausforderungen des ‚dit‘ hinterfragt werden. Eine mikrotextuelle Analyse der Metapher wird die 

rhetorischen Mechanismen beleuchten, die für die Dynamik zwischen dem Gesagten und seinem Adressaten 

verantwortlich sind. Ein besonderes Augenmerk wird auf den Tropismus gelegt, der den moralischen Weg 

einleitet. Anschließend wird untersucht, wie das Spiegelbild die Poetik des Gesagten auf formaler und 

konzeptueller Ebene beeinflusst. Es geht darum, die Affinität des Gedichts zum Genre der Fürstenspiegel zu 

hinterfragen und vor allem durch die Konfrontation mit anderen Stücken des Minnesängers zu sehen, inwiefern 

das poetische Unternehmen bezüglich der moralischen Einsicht seine Praxis legitimiert. In dieser Hinsicht soll der 

Dit de la torche, der ebenfalls eine Analogie zum Sehen verwendet, vergleichend herangezogen werden. 


