Sur les mémes thématiques
chez Labor ct Fides -

.- Philippe Borgeaud, Exercices de mythologie, 2004
Jean Rudhardt, Les dieux, le féminin, le pouvoir, 2006

Philippe Borgeaud, Nicole Durisch Gauthier,
Dominique Jaillard, Agnes Anna Nagy,
Francesca Prescendi, Thomas Romer, Youri Volokhine

RELIGIONS ANTIQUES

Une introduction comparée

Egypte — Gréce — Proche-Orient — Rome

Edité par Philippe Borgeaud et Francesca Prescendi

——

LABOR ET FIDES

| BIBLIGTHEQUE DES SCIENCES DE L4 TIQUITE
FACULTE DES LECTRES

FTRTTVITID GO 17T St PRSI 17




Chapitre 4

POURQUOI ET COMMENT
CONNAITRE LA VOLONTE DES DIFUX ? .
DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE

Dominique Jaillard et Francesca Prescendi

La divination 2 Rome

La divination fait partie de la religion, selon ’affirmation de
Cicéron'. Elle est une activité qui intéresse la sphére publique et
la sphere privée. Si, pour des questions privées, les méthodes de
divinations étaient innombrables (devins itinérants, prophétes,
magiciens, haruspices, augures, etc.), dans la religion publique
seules trois formes de consultation étaient pratiquées 3 Rome :
la divination des augures (auspicium), la consultation des livres
sibyllins et la consultation des organes intérieurs des victimes
sacrificielles (extispicium). Le méme Cicéron (La divination 1,
11-12) distingue deux types de pratiques divinatoires : la divina-
tion technique, d’un cété, c’est-a-dire celle que pratiquent les
interprétes des prodiges et des foudres, a savoir les augures ou
les astrologues et ceux qui consultent les sorts ; et la divination
naturelle, de I’antre, ¢’est-a-dire celle venant des songes ou des
prophéties. Les pratiques romaines sont 2 ranger dans le premier
type, celui de la divination technique. La divination naturelle ou
inspirée par les dieux n’était par contre pas en usage 4 Rome.

1. CicEéroN, La nature des dieux 3, 5.




76 D. JATILLARD ET F. PRESCENDI

Cela n’empéche que les Romains ont aussi apprécié ce genre de
divination : ils se sont souvent rendus & Delphes pour consulter
’oracle méme afin de résoudre des problémes concernant la
ville de Rome. La tradition légendaire présente la consultation
de l'oracle de la part des Romains comme une pratique trés
ancienne, antérieure méme & la fondation de la République. Le
jeune Tunius Brutus? qui vivait & la cour des Tarquins, les der-
niers rois de Rome, pour se préserver de la jalousie et du
soupgon de ses cousins concernant la succession au trone, avait
dissimulé sa vraie intelligence sous un comportement d’idiot
(d’ou son nom de Brutus). Le jour oit les deux cousins, les futurs
successeurs au ftrone, décidérent d’aller a Delphes pour
demander a 'oracle qui allait reprendre le pouvoir du pere,
Brutus se joignit a eux. Il offrit 4 I’oracle un don consistant en
une banale branche de sureau, une plante dont la tige est creuse
et qu’il avait remplie d’or. Ce don symbolisait sa vraie nature :
une apparence stupide qui cachait un esprit intelligent. Il écouta
avec ses cousins la réponse de 'oracle, qui déclara que le
premier qui donnerait un baiser a la mére obtiendrait le pouvoir.
De retour, les deux cousins se précipiterent pour embrasser leur
meére, tandis que Bratus donna un baiser 4 la Terre Mere. Peu
apres, les Tarquins furent chassés par le peuple romain, et
Brutus inspira la fondation du systéme républicain, dont il fut
[’un des deux premiers consuls.

Les trois types de divination romaine
L’extispicium
Dans ie chapitre consacré au sacrifice en Gréce et 4 Rome, on

a parlé d’une pratique divinatoire propre a chaque sacrifice. Ce
moment de consultation sert & contrdler si les dieux acceptent le

2. DENYS D'HALICARNASSE 4, 68-69 ; Trte-LivE 1, 56.

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 77

sacrifice. On a aussi avancé 1'idée que lors de certains sacrifices,
comme celui décrit dans |’ Edipe de Sénéque, les hommes se
servaient de cette consultation pour poser aux dieux des ques-
tions plus complexes. Mais on ne posséde pas beaucoup d’infor-
mations a son propos. Dans les cas plus communs, donc, la
consultation des exfa fait office de conirble continu pour
s’assurer que les dieux sont bienveillants envers les hommes
(pax deorum).

La prise des auspices

La prise des auspices consiste dans 1’observation des signes
divins véhiculés par les oiseaux. Ces derniers donnent des mes-
sages aux hommes qui les interrogent (signa impetrativa) dans
un lieu et dans un moment précis. Un magistrat qui doit partir
pour une campagne militaire consulte par exemple 1a disposition
des dieux. L’augure I’aide a interpréter les signes qu’il a pergus.

Les avgures veillent 4 ce que la consultation se passe selon les
régles établies par la tradition. Ils constituent I’'un des quatre
colleges sacerdotaux majeurs (collegium augurum). Les noms
augur et augurium se rattachent, ainsi que auctor, auctoritas,
augustus, au verbe augere (augmenter). Ils indiquent « le résultat
acquis et concret de I’augmentation », ¢’est-a-dire le « plein de
force » . L’augure est celui qui s’informe aupres des dieux de la
présence ou de I'absence de ce « plein de force » qu’il apercoit
dans les signes célestes envoyés par Jupiter. Les étymologies
anciennes expliquent le mot augur comme provenant d’avem
gerere, ¢’est-a-dire celui qui « gére » les signes des oiseaux.

Les actions divinatoires relevant de Ia compétence des
augures sont la prise des auspices et les « inaugurations » des
personnes et des lieux. La prise des auspices sert a 8’ assurer que
les dieux donnent leur consensus pour des décisions qui ont une

3. G. DUuMEZIL, « Remarques : angur, augusius », Revue des études latines
35 (1957), p. 126-151.




78 D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

portée limitée dans le temps : elles sont par exemple accomplies
au moment de ’entrée en charge des magistrats, avant leg
assemblées populaires et avant le début d’une bataille. Les
inaugurations sont des procédures semblables 4 Ia prise des aus-
pices, qui ne concernent pas un événement temporaire, mais un
changement définitif. On demande aux dieux s’ils sont d*accord

avec 'emplacement d’une ville ou d’édifices publics 2 batir ou-

avec le choix de personnes auxquelles on veut attribuer des
charges religieuses & vie (par exemple les prétres qui s’appellent
flamines, ou, & 1"époque archaique, Ie roi). A ce propos, on peut
lire Tite-Live décrivant Pinaunguration de Numa :

On le [Numa] fit venir, et, a I’exemple de Romulus, qui avait
pris les augures pour fonder Rome et ¥y régner, il voulut que
pour lui aussi on consultit les dieny. Alors, sous la conduite de
Paugure (et depuis lors cette fonction honorifique est constam-
ment restée une de ses attributions officielles), Numa se rendit
a la citadelle et s’assit sur une pierre face au midi. I, augure prit
place & sa gauche, la téte voilée et tenant de la main droite un
biton recourbé et sans neeud appelé lituus. De 13, embrassant
du regard la ville et 1a campagne, il invoqua les dieux, marqua
dans le ciel les régions par une ligne tracée de ’est a ’ouest et
spécifia que les régions de droite ¢laient celles du midi, les
régions de gauche celles du nord ; en face, aussi loin que ses
yeux portaient leurs regards, il se fixa mentalement un point de
repére. Puis, faisant passer le [ifuus dans sa main gauche, et
placant la droite sur la téte de Numa, il fit cette pridre : « Grand
Jupiter, si 1a religion permet que Numa Pompilius, ici présent
et dont je touche Ia téte, soit roi de Rome, donne-nous-en des
signes manifestes dans les limites que j’ai tracées ». Puis il
énonga les auspices qu’il voulait obtenir. Des qu’ils furent

obtenus, Numa fut déclaré roj et descendit de la colline augu-
rale”,

4. TIE-LIVE, Histoire de Rome, 1, 18, 6-10, trad. G. Baillet et R. R, Adam,
Paris, Les Belles Lettres, PUF, 1997,

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 79

La prise des auspices n’est pas acpomplie dir'ect%n}:nt pa; }Zi
augures, mais par les magistrats c!m ont 16. droit ;1 0 se;\z:nter—
signes. Les augures contrdlent ql\l aucur}’vwe de11 onnf:  inter
ient dans cette procédure et re_levent 1 éventue .;: pres;ad’eux_
signes oblatifs, ¢’est-a-dire de signes qui se manitesten o
mémes, sans avoir été demandé_s._ La fqnctlon des augures )
donc d’intervenir entre une déc%swr_l prise par la CommunallleS
des citoyens romains et sa réahsatlon.. Par .excmplej, ;;ou; les
inaugurations des prétres, les augures interviennent ]ust e“] é) o
la cooptation et avant leur entrée en Ich'ar.ge. Le 00111_ 1o e du
« plein de force » accordé par la Vo’lonte divine a (%onc ieu
le choix de la personne et son entrée dans la fo?ctlonlcii(ertcee. S
La procédure de prise des auspices a’ch_ange au ﬁ. u er(r:pré
Regarder le vol des oiseaux dans }e 91@1 Etait une pr.at1q1(;e p1repde
aux temps archatques. La description que Tlte—Ll;eb (;n:I e
P’inauguration constitue un exemple mythique. Lesc ae ula 1 g ‘
vinae, des documents en ombrien remontant au 1v -I}I siecle 1a :
J.-C., décrivent le méme type de prqcédure. A une époque plus
récente, difficile a établir, cette ancienne tef:tmlque a,ie re;zg;
placée par une procédure plus pratique. Al époque ld u_gudeS
en effet, on ne consultait plus des 01s?agx dans}le ciel, mais )
poulets (voir Figure 7). Le poulet e_taJt ga'rde danls une C?(;gis
jusqu’au moment de la prise des auspices. Si le pou et, une s
sorti, mangeait, 1’auspice était favorable..Le 'meﬂleur 51g1Ie :
absolu était un poulet qui, en mangeant, iallssajt torpbfar qucsquce
miettes de nourriture de son bec (tripgdzum sollzsnmumt) . u‘:-
changement de procédure a\_/ajt eu heu‘ probabllemb;ln mpode
rendre plus facile la consultation des auspices sur le champ

bataille.

5. CICERON, La divination, 2, 72.




80 D.JAILLARD ET F. PRESCENDI

Les prodiges

A la différence des auspices, les prodiges sont des signa obla-
tiva, ¢’est-a-dire des signes qui se manifestent spontanément,
sans que les hommes les demandent. Les signes apparus pen-
dant I’année & Rome et aux alentours sont ensuite rapportés au
Sénat romain. C’est e Sénat qui décide, au début de I’ année sui-
vante, lesquels parmi ces signes sont effectivement envoyés par
les dieux. Ceux que I’on retient sont des prodiges et doivent étre
traités (curare ou procurare). Pour ce faire, différentes méthodes
existent. On peut s’en remettre & I’expérience des pontifes ou
des haruspices, les spécialistes étrusques de la divination, ou
plus fréquemment consulter les livres sibyllins®,

Ces hivres sont écrits sur un support de lin, en grec et en vers
hexametres. Le nombre total de vers ne dépassait pas les trois
mille. Une 1égende raconte qu’ils furent achetés par Tarquin
I’ Ancien ou Tarquin Ie Superbe?. Une Sibylle proposa d’abord
au roi d’acheter neuf livres. Tarquin les refusa. Alors la femme
en détruisit trois dans Ie feu. Elle lui proposa le reste pour le
méme prix. Essuyant un nouveau refus, elle en détruisit trois de
plus. Finalement, Tarquin acheta les trois livres restants au prix
initial. Il les déposa dans le temple de Jupiter Capitolin, ot ils
restérent jusqu’a I’incendie de cet édifice en 83 av. J.-C. En 76,
le sénat envoya une ambassade A Samos, en Sicile, en Tialie et en
Afrique pour rassembler les vers sibyllins et reconstituer les
oracles. Les livres reconstitués furent a nouveau déposés dans le
temple reconstruit, jusqu’a ce qu’Auguste les déplace dans le
temple d’Apollon sur le Palatin. IIs seront détruits par Stilicon
pendant I’année 400 de notre &re.

6. Les pontifes sont des prétres spécialisés dans le droit religieux ; les
haruspices sont spécialisés dans la consultation des organes internes aprés
les sacrifices et dans d’autres pratiques divinatoires d’origine étrusque ; les
livres sibyllins sont des recueils d’oracle, comme expliqué plus loin,

7. Yoir par exemple AULU-GELLE, Nuits attigues, 1, 19, 1-11,

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 81

La consultation des livres est accomplie par un collége sacer-
dotal, dont I’appellation dépend du nombre de personnes qui le
constitue, d’abord decemviri et ensuite quindecemviri sacris
Jaciundis (c’est-a-dire dix, puis quinze hommes dont Te rdle est
d’accomplir les rites). Ces prétres consultent les livres quand le
Sénat I’ordonne, en se rendant sur le Capitole, ol sont conservés
les livres sibyllins. La procédure consiste 2 tirer au sort des vers
dont on prend la premidre lettre pour former des mots qui cons-
tituent la réponse (acrostiches). Cette réponse est alors présentée
au sénat. Elle indique quels rites la communauté doit accomplir
pour expier le prodige. Des prétres (pontifes) ou d’autres repré-
sentants de la communauté (matrones, magistrats) et, plus sou-
vent, les quindécemvirs mémes avaient pour tiche de mettre en
pratique ces prescriptions 4 Rome et dans les alentours de la
ville. Celles-ci consistaient i la fois en des sacrifices expiatoires,
des lectisternes (repas présentés aux statues des dieux), des sup-
plicationes (des mises en scénes dramatiques de supplication ou
de remerciement), des jeux votifs ou I'instauration 3 Rome de
nouveaux cultes d’origine étrangére.

Une comparaison avec les augures permet de mettre en valeur
la spécificité de la fonction du coliege des quindécemvirs. A Ia
différence des augures, qui consultent les dieux pour une action
a accomplir, les quindécemvirs ont Ia fonction de comprendre, 4
travers les livres, les causes d’un signe funeste qui s’est déja
Vvérifi€ et qui annonce un événement grave dans I’avenir immé-
diat. Leur divination, donc, se tourne vers le passé pour prévenir
les maux faturs. En oufre, contrairement aux aagures, la tiche
des quindécemvirs n’est pas limitée 3 la divination, mais com-
porte aussi la mise en pratique des dispositions qui permettent
d’apaiser 1a colére divine.




82

D.JAILLARD ET F, PRESCENDI

Une vraie enquéte sur la volonté divine ?

Enfin, nous pouvons nous demander si les pratiques diving

toires romaines représentent vraiment une enquéte sur la volonté:

divine,

est pas ainsi. Dans ce cas, nos auspices pris par observation dy
tripudium ou du ciel sont des simulacres d’auspices, mais en
aucun cas de vrais auspices, ‘

« Quintus Fabius, je veux que tu m'assistes dans la prise
d’auspices. » Réponse : « Fai entendu ». Du temps de nos ancétres
cet assistant était un expert, aujourd’huj ¢’est n’importe qui. En
effet, il faut étre un expert pour savoir ce qu'est le silentium
(dans les auspices on appelie ainsi 1’absence de tout vice).

Pour constater le silentium, il faut &tre un augure achevé, Or
quand I’auspicant enjoint & celuj qui Passiste dans Ia prise des
auspices : « Si le silentium te parait établi, annonce-le ! » celui-
ci ne regarde ni vers le haut ni tout autour, mais répond sur-le-
champ que le silentium parait dtre réalisé. D auspicant dit :
« S’ils mangent, annonce-le ! » - « Ils mangent ».

Quels oiseaux ? Bt oit 7 On répond que Iofficiant appelé pour
cette raison pullaire a apporté les poulets (puili) dans une cage.
C’est donc cela les oiseaux messagers de Jupiter ! Qu’ils mangent
ou non, quelle importance ? Cela n’a aucun rapport avec les aus-
pices. Mais puisqu’il est nécessaire, quand ils mangent, que
quelque chose tombe de leur bec ot frappe la terre (cela s’appe-
lait d’abord terripavium puis terripudium, et cette forme se dit

maintenant tripudium), puisque donc une boulette tombe du bec
d’un poulet, un tripudium parfait est annoncé i I’auspicant®,

Dans ce texte de Cicéron, on voit un puliaire, ¢’est-a-dire
celui qui s’occupe de Ja divination des poulets, qui ne se préoc-
cupe point de constater si des bruits ou des mouvements fortuits
invalident effectivement la prise des auspices. Il se soucie plutot

8. CICERON, La divination 2, 71-72, trad.

G. Freyburger et I. Scheid, Paris,
Les Belles Lettres (La Roue 3 livres), 1992,

Admeitons donc qu’il existe des auspices — en réalité il n’ep

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 83

sviter de les apercevoir. En maintenant son regarfl ﬁx.é droit
x}ant Iui, le pullaire se dépéche d’affirmer que le silentium est
tabli et que les poulets mangent, c’e:.st—é\l—due que la Consplta—
on est valable et positive. Le soin mis 4 Tie pas apercevoir de
Jauvais signes est si évident que ce pulqure selpbl’e « tricher »
Jutdt que constater leur présence. On sait aussi .d ailleurs que
endant la consultation des auspices, les participants respec-
taient un silence profond, pour éviter de pro@ulrfﬁ des bruits qui
ouvaient &tre interprétés comme de mauvais signes. Df’f ’plus,
n faisait jouer de fa musique pour que le son ,couv're d’éven-
els bruits produits fortuitement, comme I’expliquent les
omains eux-mémes. .

- Comment peut-on s’expliquer ces précautions ? Est—c.:e que
les Romains voulaient effectivement « tricher » avec les dieux et
ignorer leurs messages 7 o - )

~ Sion part de I’idée que la divination est une véritable .enquete
sur la volonté divine, on doit admetire que cette p_rat}que est
biaisée. Mais on peut concevoir une interpré.tatxon dlﬁerente si
on réfléchit au rapport que les Romains imaginent avoir avec les
dieux. Les Romains croient fermement qu’ils sc\mt un pe’uple
pieux et descendant des dieux : Vénug est la mere d Enee_ et
Mars le pére de Romulus. Les actions que les Roma1n§
congoivent sont donc en principe en accort;l avec la volonté
divine. C’est pour cette raison que lorsqu’ils interrogent l_es
dieux, ils s’attendent a priori a les trouver fayorablement’ d1§—
posés. La prise des auspices refléte cette conscience : e}li équi-
vaut 3 un rite qui atteste publiquement le consensus d1v11_1 .

On pourrait aussi parler de tricherifa a propos du traitement
des prodiges. Le fait que les signes doivent étre reconnus par le
Sénat semble indiquer que méme ce type de dlvm_atlf)q est plus
une affaire humaine que divine. C’est le Sénat qui /demde quels
signes ont la valeur de prodiges et doivent étre traités et lesquels

9.Cf. I. ScHED, « La parole des dienx. L'originalité du dialogue des
Romains avec leurs dieux », Opus 6-8 (1987-1989), p. 125-136.




84 D. JATLLARD ET F. PRESCENDI

doivent &tre ignorés. Cette procédure montre clairement que ce -

\ ) A .. N
n’est pas le signe en lui-méme qut joue un réle dans la commu-
mcation entre les hommes et les dieux : ce qui compte n’est pas
son existence réelle, mais I’affirmation de cette existence de la

part de I’autorité compétente. De plus, la formulation des .

réponses oraculaires est elle aussi I’ceuvre des hommes, les quin-
decemviri, qui composent les messages gréce a leurs connais-
sances techniques en tenant compte des nécessités politiques du
moment. C’est donc une action humaine qui donne la voix aux
dieux. Pourtant, méme ce type de divination peut sembler moins
absurde si on le considere comme un rite. En effet, le traitement
des prodiges équivaut i une opération ritualisée 2 travers
lquuelle la communauté reconnatt publiquement vivre une situa-
tion de crise et réagit en accomplissant des rites indiqués par un
message divin. On pourrait conclure cette jdée en citant en pas-
sage d’Andrea Carandini qui semble exprimer clairement cer-
tai'ns concepts fondamentaux dont il faut tenir compte pour
meux comprendre 1’ Antiquité romaine. En parlant de I’époque
de Romu]us et Remus, Andrea Carandini affirme que « le droit,
la pol_Itique et 'Etat — qui ont fait 4 cette €poque leur premicre
appantion — étaient enveloppés dans un placenta sacral ; reli-
glon, morale et politique n’étaient pas encore des domaines
séparés de la vie et de la culture, mais des réalités mentales lides
entr.e elles. L’historien [d’aujourd’hui, ndt] savant et latque ne
Iai's:lse pas un passé imprégné de sacralité, mais utilise sa pensée
rationnelle pour comprendre des phénomenes imbibés i leur
origine de théologie, de mythe et de rite, régne d’émotions péné-
trantes et unifiantes » 10,

10. A. CARANDING, Roma, | primo giorno, Roma-Bari, Laterza (i Robinson),
2007, p. 8, trad. personnelle,

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 85

T.a divination en Gréce

Une grande diversité des pratiques

Les pratiques divinatoires grecques présentent au premier
regard une diversité bien plus grande qu’3 Rome. 11 faut d’abord

-y voir Peffet d’une disproportion dans la comparaison. Rome

constitue une cité unique, quand bien méme elle s’est étendue

jusqu’aux limites de I’oikoumene ; la Gréce forme au contraire

une aire culturelle différenciée, une mosaique de petites com-
munautés, avec leurs usages particuliers ; mais elle a développé
des institutions oraculaires dont 'influence a d’emblée dépassé
le cadre local, et qui ont acquis une autorité régionale — le sanc-
tuaire d’Apollon Ptoios en Béotie par exemple — ou panhellé-
nique et internationale, 4 I"instar du sanctuaire d” Apollon 2 Delphes
que consultent aussi bien les Grecs et les Romains que des rois
barbares comme le Lydien Crésus. C’est aussi I’effet d’une
documentation qui n’oppose pas d’une fagon aussi tranchée les
pratiques des cités et celles des particuliers, et qui fait une large
part aux traditions mythiques, avec leur prestigieux cortége de
devins légendaires — le Thébain Tirésias qui sait déchiffrer
I'énigme qu’est la vie d’(Edipe, Chalcas qui impose a Aga-
memnon le sacrifice de sa fille Iphigénie —, et de prophétesses
inspirées — la Troyenne Cassandre qui voit sans pouvoir per-
suader, ou les Sibylles que s’appropriera Rome. Parmi les
sanctuaires oraculaires les plus prestigieux, il faut mentionner
non seulement Delphes, Claros et Didymes, ol officie
Apollon, mais aussi Dodone et Olympie, consacrés a Zeus, et
les nekromanteia ot 1’on vient interroger les morts, au cap
Ténare, en Epire ou dans la lointaine Héraclée du Pont. C’est
dans les mythes et traditions poétiques panhelléniques
qu’Apollon se voit reconnu le privilege d’étre le seul des
immortels & pénétrer la boulé" de son peére Zeus dont « il

11. La boulé est ie pouvoir de délibération et de décision.




86 D. JAILLARD ET F, PRESCENDI

révele la volonté infaillible ». Mais dans la pratique, I’extréme
diversité des puissances oraculaires (dieux, héros, morts) se
conjugue avec celle des méthodes de consultation : il existe une
multitude d’oracles locaux — on en compte une quinzaine pour
la seule Béotie & la veille des guerres médiques — et de tech-
niques divinatoires qui n’exigent pas nécessairement un sanc-
tuaire spécifique.

Un dieu peut inspirer un prophéte (au Ptoion, a Claros...) ou
une prophétesse (la pythie de Delphes, la prétresse de Dionysos
chez les Sartes...) qui parlent en son nom. Mais «la révé-
lation », « I’inspiration » peuvent aussi atteindre directerment le
consultant, C’est le cas avec I’oracle de Lébadée en Béotie oul le
héros Trophonios se manifeste sur un mode hallucinatoire :
apres avoir bu successivement 1’eau des sources Qubli et
Mémoire et aprés avoir regardé et prié la statue que lui présentent
les prétres (une ceuvre de Dédale, dit-on), le consuliant, vétm de
lin, est descendu dans I’antre prophétique ol «il lui semble
avoir regu, accompagné d’un grand bruit, un coup sur la téte,
tandis que les sutures de son crine s’ouvrent et laissent échapper
son dme ». Frappé d’une stupeur profonde, il ne se réappro-
priera ses visions qu’une fois ressorti, quand il aura été placé sur
le tréne de Mémoire — la vieille déesse titane, mére des Muses —
et interrogé par les prétres. Encore lui faudra-t-il quelque temps
pour retrouver ses esprits et la faculié de rire 2. Asclépios ins-
truit les patients qui dorment dans ses sanctuaires par
« incubation », & travers les réves qu’il leur adresse.

La fascination qu’exercent facilement ces formes « enthou-
siastes » et « inspirées » de divination ne doit cependant pas
faire oublier que tout phénomeéne — ou presque — pEut, sous cer-
taines conditions, devenir signe mantique', un bruit, une
rumeur, les dés que 1’on jette, le grésillement des entrailles qui

12. PLUTARQUE, Du démon de Socrate, 590 B ; PAUSANIAS 9. 31.

13. La mantique (du grec mantike) est le terme technique qui désigne les
diverses formes de divination.

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE

briilent et éclatent sur I’aute]l enflammé... Les Grecs sont sen-
sibles aux prodiges, sans avoir développé un systeéme formel de
reconnaissance et de traiternent comparable a celui des
Romains : la statue de Hiéron dans le sanctuaire de Delphes
passe pour s’€tre effondrée le jour méme de la mort du tyran. On
peut le cas échéant consulter les devins ou recourir 3 un oracle.
Dans les sanctuaires oraculaires, des procédures rituelles adap-
“tées captent ces signes. La pythie elle-méme recourait quelque-
fois aux techniques du tirage au sort et 1’on a pu lui demander de
- choisir entre deux urnes contenant des réponses alternatives.
~Pres de 'autel d’Apollon Spodios, 1’Apollon des cendres, 2
Thebes, ou sur I’agora de Pharai en Achate, oli Ia question était
- posce a l’oreille d’une petite statue d’Hermes, ¢’est un bruit, une
“voiX, qui constituent la réponse.

L'enceinte qui entoure I’agora de Pharai est de grande dimen-
sion, selon un usage passablement ancien ; au centre de ’agora,
se dresse une statue d’Hermés en marbre qui porte aussi une
barbe. Debout & méme le sol, elle présente une forme quadran-
gulaire, mais n’est pas de grande taille. Dessus, il y a aussi une
inscription indiquant que c’est le messénien Simylos qui I'a
consacrée : on ’appeile donc agoraios ; auprés d’elle, on a
¢tabli aussi un oracle. Devant la statue se trouve un foyer, cn
marbre lui aussi ; des lampes de bronze sont scellées au foyer
par du plomb. Le consultant donc arrive vers le soir; il fait
britler de I’encens sur le foyer puis, aprés avoir empli les lampes
d’huile et les avoir allumées, il dépose sur I’autel, 3 droite de la
statue, une piéce de monnaie du pays — on appelle cette monnaie
un calque — puis pose a I’oreille du dieu la question particulidre
qu’il a a lui adresser. Cela fait, il se bouche les oreilles et quitte
Pagora. Arrivé au-dehors, il enléve les mains des oreilles et la
premiere voix qu’il entend, quelle qu’elle soit, il la considére
comme la réponse de 1’ oracle "4,

14. PausanNtas, 7. 22. 2-3, trad. Y. Lafond, modifiée, Paris, Les Belles
T ettree (CITEY 20100




D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

La procédure de consultation permet de sélectionner le si gne.

qui a une valeur mantique. A Olympie, un oracle était établi sy

I’autel méme de Zeus ; des devins — qui passent pour descendre
de lamos, un fils d’Apollon - lisent la réponse du dieu dans 1
maniere dont se craqualent les peaux des victimes en train de -

briiler dans le feu sacrificiel.
En dehors des sanctuaires auxquels était attaché un oracle, le

sacrifice qui, dans les sociétés antiques, constitue par excellence

le rite par lequel hommes et dicux entrent en relation, est I’occa-
sion d’un ensemble de pratiques divinatoires. Certains signes
concernent le sacrifice lui-méme, son agrément par les dieux —
ainsi la torsion de la queue sous I’effet de la flamme —, d’autres
constituent des présages susceptibles de guider les hommes,
volutes de fumée, jets de vapeur ou de graisse. A Rhégion, un
« préposé a la fumée » (kapnauges) scrute le feu perpétuel qui
briile dans le foyer de la Cité, au prytanée %, attentif au moindre
signe. Les hiera des victimes sacrifiées, notamment les viscéres,
splagchna, recélent une puissance mantique considérable,
L’examen porte principalement sur le foie dont chaque partie
regoit un nom (foyer, table, tombeau, couteau. . .) qu’il faut pro-
bablement mettre en relation avec les signes qu’on peut y
décrypter. Certains sacrifices sont méme accomplis a des fins
exclusivement divinatoires, notamment sur le champ de bataille.
La consultation d’un prophéte inspiré ou la descente chez
Trophonios sont précédées de sacrifices qui, pour initier les rela-
tions avec les puissances en Jeu, ont eux-mémes une valeur
mantique. On ne peut interroger la pythie que si les tremble-
ments de la chévre préalablement égorgée ont montré que les
conditions favorables étaient réunies. Des traditions mythiques
explorent ces relations entre mantique et sacrifice : la premiére
sibylle aurait prédit qu’aprés sa mort, « son corps décomposé
dans la terre ferait pousser I’herbe et les plantes, nourriture des

15. Le prytanée est I’édifice on briile le feu

d’Hestia, I'équivalent grec de
la romaine Vesta, foyer commun de la cité.

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 89

maux sactés dont les viscéres, avec leurs couleurs, leurs
formes et leurs qualités diverses, manifestent aux hommes ce
ui doit arriver » ', ' 5

A cbté des sanctuaires oraculaires et des pratiques li€es au
sacrifice, il existait bien d’autres techniq_ues — on ’pe_ut engore
te un traité d’interprétation des réves attrlbu{_é a Artcmldore. -3
des recueils d’oracles circulaient, on pouvait 1nt.erroger dew_ns. et
interpretes. Certains, 1tinérants, un peu marginaux, se d]Stlri;
guent mal des charlatans, d’autres comme les thesmqlogues
athéniens — qui appartiennent a la meilleure ar1stocratxe_— f:)nt
figure de détenteurs d’un savoir ancestr\al. Pgr souci d’un
meilleur contrble, 1’état athénien nomme & partir de; la ﬁn/du
“vyesigcle av. I.-C., un exégete officiel en charg‘? de l’mterpreta:
tion des oracles. L'étude des pratiques i_nv1t<? cependant a
nuancer 1’opposition que de noml?reu.x h.lstoptfns moder_nels
empruntent 3 Cicéron, entre une div1na't10n inspirée et une .d1V1-
nation technique fondée sur un savmr—fa.lxe 19, }En dehors de
figures mythiques comme Cassandre, qui prqphetis‘ent sponta-
nément sous I’action du dieu?, ¢’est une prochure formellfz qui
régle d’ordinaire 1’énonciation des arréts/dwms. L?. pythie ne
consulte que certains jours, selon une séquence rituelle dont
nous avons déja souligné la complexité. Et c’est souvent la for-
mulation exacte de la question qui détermine la pertinence de i.a
réponse. Ainsi 4 Xénophon (Mémorables. i, 4? 15) qui avait
demandé a Apollon « & quels dieux il devait sacrifier pour parti-
ciper avec succes a la campagne d? Cyr’l.ls », Socrate rappelle
qu’il aurait simplement dfi s’enquérir « s’il était avantageux ou
non pour lui de partir ».

16. PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, 398 D. . .

17. ARTEMIDORE D EPHESE, Onirocriticon, trad. fr. P-J. Festagiére, Patis,
Vrin, 1975. ‘ -

18. Le nom désigne certains spécialistes des oracles (chresmol en grec).

19, Voir le passage cité au début du chap}tre.

20. Voir ESCHYLE, Agamemnon, v. 1069 3 1326.




90

D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

La pythie, instrument d’Apollon

Le prestige panhellénique de Delphes, le réle joué par
I’oracle dans le processus de la colonisation grecque, ou dans la
vie de certaines cités — il passe pour avoir approuvé la constitu-
tion spartiate de Lycurgue — suffiraient a lui conférer une place &
part. La réputation de sagesse de 1’ Apollon de Delphes, I’'image
poétique d’une pythie, assise sur son trépied, en proie au délire,
« secouant 3 travers I’antre prophétigue une téte éperdue », « les
joues livides »?!, « €branlée » par la puissance du preuma — ce
souffle prophétique censé s’élever d’une crevasse profonde —, le
caractére énigmatique des réponses transmises par la tradition
« littéraire », toute cette part de 1égende qui nimbe Vhistoire de
I'oracle du « roman » de Crésus 4 1’ultime réponse d’une pythie
au dernier empereur paien, Julien I’ Apostat : « Phoibos n’a plus
de maison, I’eau parleuse s’est tue », ajoutent au pouvoir de fas-
cination. La réalité décut les premiers archéologues frangais qui
fouillerent Delphes 4 la fin du xixe sigcle ; ils ne trouvérent dans
I’adyton du temple aucune faille dont aurait pu sortir quelque
émanation toxique susceptible d’expliquer le délire de la pythie.
Un éminent représentant de la philologie allemande chercha vai-
nement I’extase en méichant consciencieusement des feuilles de
laurier. Pire, I’analyse rigoureuse des sources révéle une pythie
dont le consultant entend distinctement la réponse, claire et arti-
culée. Qu’en est-il dés lors de I’enthousiasme de la prophé-
tesse ? Pour un temps, un scepticisme désabusé sembla I’emporter
qui n’est pourtant que la conséquence d’une approche positi-
viste radicalement inadéquate a 1’analyse d’un phénoméne
essentiellement rituel. L hypercritique a toutefois eu le mérite
de liquider une autre 1égende, moderne celle-14, dans le sillage
de la critique rationaliste, celle d’une pythie sous contréle d’un
soi-disant clergé delphique manipulant I’oracle, et de rendre a la
prophétesse sa place centrale de médiatrice entre le savoir du

21. LucaIn, Pharsale, 5, 64-236,

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECH 91

ieu et son consultant. N’est-ce pas elle qu’on cherchait 4 sou-
oyer — et non le prétre ou les prophétes qui 1’assistaient —
vand on voulait corrompre 1’oracle 7%

Un délire aigu, une voix désarticulée, ne représentent qu’un
as limite qui signe 1’échec de la consultation ; ils marquent un
ysfonctionnement du rituel. Plutarque, qui fut prétre d’ Apollon
A Delphes, raconte comment une pythie est morte aprés étre des-
endue dans 1’adyfon conire son gré, alors que le sacrifice préli-
minaire présentait des signes pour le moins ambigus. « Elle res-
semblait 2 un vaisseau désemparé, pleine d’un souffle muet et
auvais. A'la fin, complétement bouleversée, elle s’élanca vers
a sortie avec un cri insensé et effrayant, et se jeta & terre, met-
ant en fuite tant les consultants que le propheéte Nicandre et
eux des hosioi qui se trouvaient 1a. »? D’ordinaire, invisible
dans "adyton, mais parfaitement audible, la pythie assise sur le
trépied (voir Figure 8) n’est plus que la voix qui porte distincte-
‘ment la réponse du dieu, car pour les Anciens, il ne fait pas de
doute que la prophétesse parle sous I’emprise d’Apollon qui
I’inspire, que ’enthousiasme est théolepsie, possession divine.
Plutarque témoigne de I’émotion qui s’empare d’elle quand elle
est en contact avec les instruments du rite : «Des qu’elle
s’¢éloigne du trépied et du souffle mantique, elle retrouve son
calme et sa tranquillité » 2. Jamblique, un homme de haute
culture, intéressé par les rites, croit pouveir savoir : « Elle se
vre au souffle divin et est illuminée par le rayon du feu divin ;
enveloppée de toutes parts, elle est remplie par lui de clarté
divine ; quand elle est installée sur le si¢ge du dieu, elle
s’accorde 2 sa puissance divinatoire ; et par suite des deux pré-
parations, elle devient tout entiere la chose du dieu. Alors le dieu
I’assiste et I'illumine »*. « Il produit dans son dme ia lumigre

22. HERODOTE'V, § 63 ; VI, § 66, 75...

23. PLUTARQUE, Sur la disparition des oracles, 438 A-B.
24, PLUTARQUE, De ’'amour, 758 B.

25. Les mystéres d Egypte, 3. 11,




92 D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

qui éclaire ce qui doit &tre, et c’est en cela que consiste
Ienthousiasme. »* 1. approche du dieu est toutefois suffisam-
ment redoutable pour qu’il soit nécessaire de démultiplier les
précantions rituelles : ¢’est une des fonctions du sacrifice préli-

minaire. Tl signifie ce qu’aucune observation humaine ne suffi-

rait & déterminer : que la pythie est dans une disposition telle
qu’elle peut supporter ’action du dieu, s’accorder a sa puis-

sance mantique. « Il vaut mieux pour elle ne pas aller la-bas que -

de s offrir au dien, non pas complétement pure comme un ins-
trument bien accordé et harmonieux, mais affectée et agitée. » ¥
Mais dés lors que rien en elle ne s’interpose entre le savoir apol-
linien et son énonciation, 1a pythie devient le corps invisible et la

pure voix de fa vérité, « I’instrument (organon) docile » dont le
dieu se sert pour signifier sa pensée et « se faire entendre de la
méme maniére que le soleil se sert de la lune afin de se faire -
voir », & travers un corps mortel et des mots humains gui en sont -

le reflet pali mais fidele.

Des vertus de Uénigme et d’un dieu lointain

Pourquoi dés lors certaines réponses recourent-clles a des for-
mulations contournées, énigmatiques ? Faut-il n’y voir que des
réélaborations secondaires, « littéraires » de réponses initiale- .
ment limpides ? Ce serait non seulement oublier qu’ Apolion se .

plait a tromper les mortels par les plus droites vérités 2%, mais

surtout que dans la consultation oraculaire un véritable dialogue -

tend & s’engager entre les hommes et le dieu. L’ énigme renvoie

le consultant 2 I’interprétation qu’il sera susceptible de produire. .

Dans la « légende » delphique, la célebre réponse d’Apollon a
Crésus © « Si tu engages la guerre contre les Perses, tu détruiras
un grand empire », manifeste I'Aybris du roi, mais Crésus ne
comprendra qu’une fois vaincu, en se remémorant les sentences

26. PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, 397 C.
27. PLUTARQUE, Sur la disparition des oracles, 437 C.
28. Hymne homérique a Hermés, v. 541 et ss.

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRIECE 93

de Solon, un des sept sages, et en réinterrogant une nouvelle fois
e dieu sur sa premiére réponse. « Une fois formulée », la
éponse de I’oracle a ’ambassade que lui adresse une cité « est
comme toute autre parole, accessible 4 chacun » #.

Les Athéniens avaient envoyé une mission & Delphes et atien-
daient la réponse de 1'oracle ; aprés les cérémonies habituelles
avant d’entrer dans le temple, leurs délégués prenaient place
dans le sanctuaire lorsque la pythie, nommée Aristonicé, pro-
nonga cet oracle :

Infortunés, que faites-vous ? Fuis au bout du monde, fuis ia
maison, I’enceinte circulaire de ta ville et ses hautes crétes ! Plus
rien ne subsiste (...): P’incendie fait rage et le féroce Arés
pousse son char (...) Quittez mon sanctuaire, élevez votre cou-
rage plus haut gue vos malheurs.

En entendant ces mots, les envoyés d’ Athénes furent accablés
par le désespoir. Tls se jugeatent perdus, 4 I’annonce des maux
qui les attendaient ; mais un delphien (...), Timon leur conseilla
de se présenter devant I’oracle une seconde fois avec en main les
rameaux des suppliants (...). Tls dirent au dieu: « Seigneur,
donne-nous, pour notre patrie, un oracle moins cruel ; considére
ces rameaux de suppliants que nous apportons devant toi ; sinon
nous ne quifterons point ton sanctuaire, nous resterons ici
jusqu’a notre dernier moment ». La pythie leur fit une deuxiéme
prédiction que voici :

Non, Palias {Athéna) ne peut fléchir Zeus I’olympien, malgré
bien des prieres (...), mais je vais de nouveau {’annoncer ma
décision, elle est d’un acier invincible : gquand I’ennemi tiendra
la terre de Cécrops et les antres du Cithéron divin, alors a Trito-
génie (Athéna), Zeus 2 la voix immense accorde une muraille de
bois, pour te protéger, toi et tes enfants, défense unique, inexpu-
gnable. Bt toi, n’attends pas les cavaliers (...), ne resie pas en
repos {...) retire-toi. Il viendra le jour ol tu feras face. Mais pour
toi, O divine Salamine, les femmes verront périr leurs enfants, a
Pheure oli Déméter séme, ou bien 4 ’heure ol elle récolte.

29. 1.-P. VERNANT, Diviration et rationalité, Paris, Senil, 1974, p. 19.



94 D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

La réponse était plus favorable que la précédente. ( .) Pour-

certains des Athéniens les plus agés, I'oracle signifiait que
I’acropole tiendrait bon, car elle était jadis entourée d’une palis-

sade, et cette cldture était pour eux la muraille de bois. Pour les
autres, le dieu voulait parler des navires, et ils invitaient leurs

concitoyens & tout abandonner pour s’occuper uniquement de

leur flotte. Cependant, les partisans de cette seconde interpréta- -
tion se trouvaient arrétés par les deux derniers éléments de la

réponse de la pythie : « 6 divine Salamine » (...), car les chres-

mologues y voyaient I’annonce d’un désastre inévitable dans les

eaux de Salamine, si les Athéniens entreprenaient de livrer sur
mer une bataille.

(..-) Thémistocle proposa une autre interprétation : si les mots
en question s’étaient adressés aux Athéniens, le dieu (...) aurait

annoncé « funeste Salamine » ¢t non « divine Salamine » (...).

L’oracle ne visait pas les Athéniens, mais ’ennemi. Il conseillait

de se préparer & combattre sur les vaisseaux, « la muraille de

bois ». Les Athéniens adoptérent son interprétation qu’ils jugérent

5

préférable a celle des chresmologues qui (...) proposaient
d’abandonner Athénes pour aller s’installer ailleurs ®,

L’énigme « du rempart de bois » qui sauvera Athénes lors de
la seconde guerre médique est emblématique. Elle renvoie les
Athéniens a leurs dissensions et i leurs débats : faut-il aban?T
donner I’ Attique, défendre 1’acropole, ou se fier 4 la toute nou-
velle marine de guerre. En prolongeant I’oracle, les diverses
interprétations proposées i la fois par des spécialistes de la divi-
nation, comme les chresmologues, ou par de simples hommes
politiques, contribuent 4 la formulation des enjeux au point de
constituer un élément majeur dans un processus de décision qui
relevera ultimement de 1’assemblée du peuple, instance poli-
tique et non religieuse, que Thémistocle aura su convaincre. La
consultation de I’oracle grec joue ici un rble homologue 2 celui
des procédures romaines.

30. HEropOTE 7, 140-143, trad. A, Barguet, modifide, Paris, Gallimard,
1964,

DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 95
e recours a Delphes, instance panhellénique, dont les Athé-
ens ne sont pas sans savoir les fortes sympathies en faveur des
Perses, plutdt qu’a quelque devin local, crée un effet de « mise 2
distance », en produisant une parole « extérieure » a partir de
.aéiueile pourra se reformuler et se résoudre le débat politique
erne. S’il y a une politique de Delphes, elle tient d’abord & un
t consommé de prendre en compte la problématique spéci-
ique du consuitant, condition sans laquelle ’oracle ne sauorait
constituer un guide et un conseil efficaces. Les deux réponses
successives du dieu aux envoyés athéniens sont & cet égard
moins contradictoires qu’il n’y semble, la premiére signifie une
sifuation grave, objectivement désespérée, la seconde ouvre la
possibilit¢ d’un salut : elles participent de ce dialogue néces-
saire entre les hommes et les dieux pour gqu’une décision
humaine soit possible. En réitérant leur demande une seconde
fois, rameaux de suppliant en main, les Athéniens montrent par
eur démarche 2 quel point les Anciens n’attendaient pas d’un
oracle la révélation d’un destin prédéterminé. Le recours aux
procédures divinatoires n’implique aucun fatalisme, aucun
déterminisme. 1l fait entrer les hommes dans un jeu polythéiste
de puissances 2 la fois antagonistes et complémentaires dont
émoigne la deuxiéme réponse d’Apollon, « Athéna n’a pu fié-
chir Zeus 1’Olympien », ¢’est-d-dire dans sa figure de souverain
des dieux (ce qui n’exclut pas qu’il fasse montre de bienveillance
pour les Athéniens dans un autre rapport) ; il contribue & le faire
bouger, a Pinstar des sacrifices « mécaniquement » répétés
jusqu’a obtention du signe favorable, ne serait-ce que par le rdle
que jouera I’oracle dans le cours méme des événements.

Le temps de la divination

Dans un passage de son ceuvre sur la divination (La divina-
tion 1, 11-12), Cicéron affirme qu’il s’agit d’un moyen pour
annoncer Pavenir : « Car il existe une espéce de force naturelle
qui, tantbt par des signes observés sur une longue durée, tantdt




96 D. JAILLARD ET F. PRESCENDI

par quelque impulsion et quelque inspiration divine, annonce -
1’avenir ». Ce passage ne saurait pourtant &tre utilisé comme une -
maxime pour définir la divination grecque et romaine. En effet,
comme nous I’avons vu, la divination publique a Rome, mais -
aussi en Gréce, n’annonce pas I’avenir comme pourrait le faire
un voyant de nos jours qui regarde dans une sphere de cristal et
prédit a sa cliente si et dans combien de temps le bien-aimé
Iaimera 2 son tour. Les pratiques divinatoires grecques et
romaines ne sont pas des moyens pour connaitre le futur, mais
plutdt pour régler dans le futur immédiat quelque chose qui
existe dans le présent (une décision prise, une crise en cours,
une situation de danger, etc.), qui s’est développée parfois a Ia
suite d’une situation du passé (une faute rituelle qu’il faut
expier, par exemple, dans les cas des prodiges ou de certaines
consultations des oracles). L’avenir annoncé par la divination,
au moins par la divination publique, pour laquelle nous avons,
¢6té romain, plus d’informations, consiste exclusivement dans
I’aval divin qui permettra de réaliser un projet dans le futur
proche ou qui permetira d’exécuter les rites dont les dieux ont
réclamé 1’ accomplissement pendant les jours suivants.

En Gréce, de méme, les pratiques divinatoires ne visent pas -
tant a la connaissance de I'avenir qu’a guider I’action des
hommes qui cherchent un conseil, une sanction, un aval aupres
d’une puissance supérieure — ou du moins compétente —, dieu,
héros, défunt. Seton une formule de Xénophon, la divination :
enseigne « ce que nous devons faire et ce que nous ne devons
pas faire ». La formulation de la question ou la technique uti-
lisée délimitent le plus souvent le champ des réponses possibles,
qui est rarement laissé a la seule initiative de 1'oracle
« Construirai-je ma maison a tel endroit ou a tel autre 7 » « Bst-
il pour moi avantageux d’épouscr une telle 7 » Les questions .
sont le plus souvent pratiques et concrétes — elles ne touchent
que trés exceptionnellement 4 des questions morales ou
métaphysiques —, et elles concernent au moins autant le passé
que le futur. Si une calamité survient, il convient d’interroger

1. La naissance d’Athéna. Thébes, vers 570-560 av. [.-C. (voir p. 14)




2
=

. S AR TR, st S

3. Le sacrifice de Trajan. Arc de triomphe de Trajan, Benevento,
vers 114 ap. ].-C. {voir p. 46)

Louverture rituelle du naos. Scéne figurée dans la chapelle de Ré-Horakhty
du temple funéraire de Séthi T« 3 Abydos (voir p. 58)

VI PPN o




Tidroghyphiques mis hors d°état de’ nuire: :

g. Hiéroglyphes mutilés (voir p. 108 et 116)




12. Sceau mésopotamien : un dieu combat un monstre aquatique.
Ninive, VILI*-VII® siécle av. ].-C. (voir p. 130)

T 01 e T amtmen ranrecantant



DIVINATION ET POSSESSICN A ROME ET EN GRECE

cle sur « la cause qui a produit le fléau » et sur les remédes
onviennent pour se « libérer des maux présents ». Les épidé-
; sécheresses ou mauvaises récoltes, une mortalité anormale
étail ou des hommes constituent une raison majeure de
onsulter un oracle dont I’autorité s’impose de maniére incontes-
le, comme celui d’Apollon a Delphes. Il en va de méme
sque sont en jeu des questions religieuses ou cultuelles. Tout
ngement de la pratique ancestrale, tout ce qui touche « la fon-
n des sanctuaires, 1’établissement des sacrifices, les moda-
tés du culte des dieux, des démons et des héros, ou les tombes
es morts et les honneurs que nous leur devons »* exige I’aval
éalable des puissances concernées. Apollon passe en ces
atieres pour « ’exégéte ancestral ». Les affaires proprement
maines — politiques — imposent des précautions proportionnel-
lement moindres que les matieres qui mettent en jeu les bonnes
[ations qu’une communauté se doit d’entretenir avec les dieux
auxquels elle est liée. Mais il n’en parail pas moins sage, tant pour
les particuliers que pour les cités, de recourir a une pratique divi-
natoire dés lors qu’il s’agit d’entreprendre une action d’impor-
tance. Un sacrifice mantique est effectué avant d’engager une
bataille, de partir a la guerre, de fonder une colonie — un sujet
- pour tequel I’ Apollon de Delphes est souvent sollicité a I'époque
~archaique —; et il est prudent d’obtenir la sanction d’un oracle
- avant de se lancer dans une entreprise commerciale, de se marier,
- et de maniére générale avant toute prise de décision importante.

15. Tauroctonie de Mithra, Rome, I11° siécle ap. J.-C. (voit p. 46 et 156}

BIBLIOGRAPHIE

A, BoucHE-LECLERCQ, Histoire de la divination dans ['Antiguité,
nouvelle édition préfacée par St. GEORGOUDI, Grenoble, J. Millon,
2003 (1™ &d. 1879-1882).

31. PLATON, République, 427 b-c.



98 D. JAILLARD ET F. PRESCENDI DIVINATION ET POSSESSION A ROME ET EN GRECE 99

Grece . GIOVANNINL, « Les livres auguraux », in C. Moattt (éd), La

. mémoire perdue. Recherches sur I’administration romaine, Rome,
Ecole francaise de Rome, 1998, p. 103-122.

~R. JANNOT, Devins, dieux et démons. Regards sur la religion de

[’ Etrurie anfigue, Paris, Picard, 1998,

NorTH, « Diviners and Divination at Rome», in M. BEARD,
J. NORTH (éd.), Pagan Priests, Londres, Duckworth,1990, p. 51-71.
J. Scue, «La parole des dieux. L'originalité du dialogue des
Romains avec leurs dieux », Opus 6-8 (1987-1989), p. 125-136.

Textes anciens
PLUTARGUE, Dialogues pythiques, trad, F. Ildefonse, Paris, Garnie
Flammarion, 2006.

Pourquoi et en quelles occasions consulte-t-on les oracles 7 i
M. ATryaH FLOWER, The Seer in Ancient Greece, Berkeley, Univer-
sity of California Press, 2008. :
R. PARKER, « Greek States and Greek Oracles », R. BuxTon (éd.);
Oxford Readings in Greek Religion, Oxford, Oxford University
Press, 2000, p. 76-108.
J.-P. VERNANT, « Paroles et signes muets », in J.-P. VERNANT (éd.),:
Divination et rationalité, Paris, Seuil, 1974, p. 9-25.

Les prodiges

R. BLocH, Les prodiges dans [’Antiquité classique, Paris, PUF, 1963,

- p. 77-157.

D. BRIQUEL, « La religion des anciens Toscans », in Y. LEHMANN (éd.), :

Religions de I’Antiquité, Paris, PUF, 1999, p. 7-75 (29-65).

D. BRIQUEL, Chrétiens et haruspices, Paris, Presse de I’Ecole normale i
supérieure, 1997,

=D, BRIQUEL, « Le paradoxe étrusque : une parole inspirée sans oracles

. prophétiques », in Kernos 3 (1990}, p. 67-75. f

G. Dumgzie, La religion romaine archaigue, Payot, Paris, 2000

(1= éd. 1974).

- Les écrivains du siécle d’Auguste et Uetrusca disciplina, Caesa-

- rodunum suppl. 63 (1993).

'~ Les écrivains et 'etrusca disciplina de Claude & Trajan, Caesa-
rodunum suppl. 64 (1995).

J.NoOrTH, « Diviners and Divination at Rome », in M. BEARD,

J. NorTH (éd.), Pagan Priests, Londres, Duckworth, 1990, p. 51-

71.

Fonctionnement des oracles
St. GEORGOUDI, « Le porte-parole des dieux : réflexion sur le per-
sonnel des oracles grecs », in I. CHIRASST CoLoMBO et T, SEPELLI
(éd.), Sibille e Linguaggi oracolari, Pisa-Roma, 1998, p. 315-365.
D.JaiLARD, «Plutarque et la divination. La piété du prétre
philosophe », in Revue de !'Histoire des Religions 224 (2007),
p- 149-169.

—

Delphes et la pythie

G. Roux, Delphes, son oracle et ses dieux, Paris, Les Belles Lettres,
1976.

G. S1854, Le corps virginal, Paris, Vrin, 1987.

Rome

Textes anciens

CICERON, De la divination, Paris, Les Belles Lettres (La Roue 2 livres),
1992,

Les augures
M. BEARD, « Cicero and Divination : The Formation of a Latin
Discourse », Journal of Roman Studies 76 (1986), p. 33-46.




