CCIAL

20

ANS

La Grece
Culture sacrifiante

Chez les Akan, Ewe et Fon
Sieges, sacrifices et cranes

Sumba
Rites et offrandes

Vallée du Sepik ,
Demeures des hommes,
demeures des esprits

Dans le nord du Vanuatu
-« Le sang doit couler »

ANBEQULTE > AFRIGUE > QCERANIE > ASTE > AMLIRIODUES > 2019






R
b v

La -Greéce,
culture
sacrifiante

e T

g




La Gréce,
culture sacrifiante

u plus loin de limage d'une Gréce de marbre blanc,

reputée terre natale de la philosophie et de la

démocratie, si illusoirement familiére, les pratiques
rituelles des anciens convient d'emblée a un exercice de
dépaysement. Les quelques propositions qui suivent se
voudront donc une invitation au voyage, a l'exploration d'une

altérité.

Avant chaque réunion de l'assemblée athénienne, pour nous
image idéale de la démocratie, le sang d'un porcelet coule
pour délimiter l'espace dans lequel les citoyens délibérent
successivement des affaires des dieux et de celles des
hommes. Les relations des Grecs avec leurs dieux passent
par le sacrifice, par le sang des bétes répandu sur les
autels. Il ne s'agit pas de croire mais d'accomplir les bons
gestes, pour mobiliser au moment opportun les puissances
compétentes, des dieux partenaires indispensables a
laction des hommes mais dont il faut savoir a chaque fois
négocier habilement le concours (fig. 1). Ce qui passe par

le respect du nomos, la coutume locale, la régle instituée,

et par le déploiement de stratégies rituelles adaptées a

la circonstance. D'un point de vue « juridico-rituel », une
cité grecque est constituée a la fois d’hommes et de dieux,
liés ensemble, sur un méme territoire, par des sacrifices,
autour d'autels eux-mémes sacrificiellement installés « avec
beeuf, mouton, chevre ou marmite » (c’est-a dire bouillie de

céréales).

Fig. 1. Figure d’Athéna. Bronze. Italie ?, art grec ou
étrusque ? Ep@que archaique, fin du Vi¢ siécle

av. J.-C. H. 8,2 cm. Inv. 202-262. Photo Studio
Ferrazzini Bouchet. Musée Barbier-Mueller.

culture sacrifiante

v

40 > La




Fig. 2. Intérieur d’une coupe dont le décor
représente le sacrifice d’un porc. Par le
peintre d’Epidromos, Athénes, vers 510-500
av. J.-C. Terre cuite. Paris, musée du Louvre.
Photo © RMN- Grand Palais [musée du
Louvre] / Stéphane Maréchalle.

Car en termes grecs, loblation végétale reléve tout autant
du thuein, du « sacrifier », que la mise & mort d'un animal.
Lopposition commade entre « sacrifice » et « offrande »

ne recoupe pas les distinctions des anciens, formulées
notamment en termes de gestes, ni ne rend justice au
statut des bétes et des objets. Pour honorer ou présentifier
des dieux, engager avec eux ou gérer des relations qui
s'averent anthropologiguement constitutives, on peut étre
amené a braler, & faire fumer (thué) - une maniére non de
détruire, mais de transformer ou de faire passer - ou a
déposer (anatithemi) aussi bien certaines parties du corps
d'un animal que des produits de la terre, des préparations
ceréalieres ou des objets manufacturés. Dans un sacrifice
sanglant, les dieux peuvent recevair, comme parts, &

cote de la knisé, la fumée grasse qui s'éléve du feu de
lautel, des morceaux de viandes déposées sur des tables,
trapezomata, réjouissances analogues 2 celles que leur
procurent les agalmata, objets précieux thésaurisés dans
leurs sanctuaires. Les objets déposés - offerts - peuvent a
leur tour étre a limage d'une béte de sacrifice, du statut ou

de l'action du dédicant, d'une divinité. En bonne méthode,

ilimporte de considérer lensemble des articulations du

dispositif rituel, avec ses acteurs, visibles et invisibles, les
espaces, instruments, objets ou matieres qu'il requiert,

toutes les relations qui s'y tissent.

Au centre de la scéne sacrificielle, lautel (fig. 2, 8, 9). De
lagencement de cet espace, de ce qui s'y opére, limagerie
attique, vases a figures noires ou rouges, produit un
commentaire, construction iconique du sacrifice obéissant
a des contraintes spécifiques dont l'analyse éclaire les
logiques proprement sacrificielles. Point fixe, ancré dans le
solvers lequel s'écoule le sang de l'animal égorgé, lautel
du dieu est volontiers figuré avec sur son flanc des traces
rougeatres, marque des sacrifices précédents et indice de
bon fonctionnement, de réitération efficace du rite (fig. 2).
Limage ne saurait étre tenue pour réaliste, des inscriptions
mentionnent des nettoyages réguliers d'autel. La couronne
portée par les officiants est quant 2 elle un signe privilégié
d'activitée ou de compétence rituelles (pages de titre, fig. 2,
3,4,5,8,9); on la retrouve avec une récurrence intrigante

dans la statuaire chypriote de la fin de 'époque archaique,

41




Fig. 3. Grande téte de divinité ceinte d’une couronne
végétale. Chypre, 500-490 av. J.-C. Calcaire. H. 41 cm.
Anc. coll. Josef Mueller, acquise en 1955. Inv. 202-106.
Photo Studio Ferrazzini Bouchet. Musée Barbier-Mueller.

Gréce, culture sacrifiante

0
i
N
N
T

%

Dominique Jaillard



sur des figures masculines, humaines ou divines (fig. 3-4),
en relation probable avec des fétes locales. Lintégration des
puissances divines au rituel dont ils sont des destinataires
mais aussi - de concert avec les officiants humains - des
opérateurs, se laisse lire avec une particuliere évidence dans
limagerie attique : les dieux peuvent porter des instruments
du rite, couronne, cenochoé [fig. 6a-c), phiale..., en accomplir
certains gestes. Ainsi sur un stamnos du British Museum
(fig. 5], Niké, Victoire, verse une libation sur les hiera, parts
des dieux et viscéres, traités a la flamme de l'autel dans un
sacrifice au cours duquel Uofficiant, Diomede, a en juger

par linscription, fait de sa main levée un geste de priére
tandis qu'il tient de Lautre linstrument par excellence de la
libation, la phiale. La nature du liquide versée par la déesse,
du vin, se déduit du type de vase utilisé, une cenochoé [fig. 5,
ba-c). Le détail est rituellement pertinent, certains sacrifices
exigeant des libations sans vin, de substances apaisantes,

ou n'en autorisant lusage qu'aprés que les visceres ont été

grillés.

Fig. 4. Téte ceinte d’une couronne végétale.
Chypre. 500-480 av. J.-C. Calcaire. H. 16 cm.
Anc. coll. Josef Mueller, acquise avant 1942.

Inv. 202-107. Photo Luis Lourenco,
Musée Barbier-Mueller.

Fig. 5. Fragments d’un stamnos.
Ecole ou cercle de Polygnotos.

Grece, Attique. 450-430 av. J.-C. Terre
cuite. H. 25,5 cm. Inv. 1839,0214.69.
The British Museum.




Sila présence de Niké peut étre mise en rapport avec lobjet
du sacrifice, une victoire de Diomede, la libation effectuée
par la déesse scelle, & un point nodal de la séquence
rituelle, Uefficace de l'opération. Sur lautel en feu qui la
recoit, losphus - ensemble formé du bas de la colonne
vertébrale et de la queue, part des dieux au méme titre que

les fémurs couverts de graisse - s'est recourbé, signe que

les puissances divines agréent le sacrifice. A la fois succes

du rite - un échec est toujours possible - et conjonction

des hommes et des dieux mis en présence autour de l'autel

sous le signe d'une indépassable différence - les dieux

hument ['odeur des viandes que les hommes mangeront

en un festin qui est le contraire d'une communion. Dans la

distinction des parts, dans la temporalité de leur traitement,
uent lopposition des statuts humains et divins etla

reconnaissance par les hammes des prérogatives des

puissances dont l'action conditionne la possibilité d'un agir

humain effic




Les images attiques, constructions synthétiques, lient
volontiers la combustion de la part divine avec le moment
suivant de la séquence, le rotissage des visceres, splanchna,
traités en paquet a la broche [fig. 5, 9] sur le feu qui produit
la fumée des dieux. Leur consommation a proximité méme
de l'autel marque une participation maximale a l'opération
sacrificielle. Organes internes, formés par « condensation
d'une humeur sanguine », ils sont ce qu'il y a de plus vivant
dans le corps de l'animal, la mise a mort par égorgement
(fig. 2] opérant un premier partage entre sang vital et
carcasse exsangue et disponible. Des signes mantiques s'y
inscrivent, sur le foie notamment. On ne s'engagera dans
une action décisive, une bataille, qu'une fois qu'on les a
obtenus, qu'on s'est assuré de l'aval et du concours des
dieux. Ainsi, aux dires d'Hérodote (9.62], lors de la bataille de

Platée, les Spartiates tardaient a engager laction, répétant

sacrifices sur sacrifices jusque a ce qu'ils fussent favorables.

Sur un cratére du Peintre de Pan (fig. 9) - & coté d'un
Hermeés pilier couronné garantissant par sa présence tous
les passages, transitions et transformations, requis par le
rite - a la verticale de lautel, en une position analogue a
celle de Niké sur le stamnos de Londres, un jeune homme
tient, a hauteur d'épaule, un panier (kanoun) dont il détourne
le regard, selon un schéma récurent dans limagerie attique,
tandis que lofficiant de gauche verse une libation sur l'autel
en feu ol sont traités parts divines et visceres. Lors de la
procession initiale, ce panier dans lequel sont réunis le
couteau a égorger et des graines d'orge, a été porté par une

officiante, en méme temps que lensemble des instruments

Fig. 6c. Oenochoé. Chypre. 670-600 av. J.-C.
Argile. H. 23,8 cm. Anc. coll. Josef Mueller,
acquise avant 1942. Inv. 202-115. Photo Studio
Ferrazzini Bouchet. Musée Barbier-Mueller.

45 o



necessaires a l'accomplissement de la cérémonie (pages
de titre). La mise & mort n'a lieu qu'une fois répandues
sur l'animal, lautel et les officiants, leau pure prise a la
kernips, petit vase carré réservé a cet usage [fig. 8), et les
graines contenues dans le kanoun. Moments si décisifs que
Uexpression « manier la kernips et le kanoun » suffit & dire
lopeération sacrificielle, verser 'eau & terre ou reposer le
panier, linterruption du rite. L'accés aux parts carnées, la
consommation des viandes dans un festin commun ol la
commensalité marque lappartenance & un méme groupe
de sociabilité, une méme cité, passent par la médiation et le
maniement des céréales, base de l'alimentation commune

et signe distinctif de « civilisation », en premier lieu par

les graines du panier. A défaut, le sacrifice bascule dans la

violence pure. Dans lailleurs de ses errances, Ulysse ne

cesse de chercher des « mangeurs de pain », « buveurs de
vin », bons sacrificateurs, il ne rencontre que mangeurs

de fleurs 6tant la mémoire du retour ou galactophages
amateurs de chair humaine : le cyclope « qui ne sacrifie qu'a

son ventre ».

Les images attiques construisent cette relation entre végétal
et carné, nécessaire au succes de lopération sacrificielle,

en termes d’'opposition des réles masculins et féminins.
Lors de la procession, le panier contenant les graines est
porté par une jeune fille mais, l'animal une fois égorgé,
lorsque est en jeu le traitement des viscéres et des viandes,
c’est un jeune homme qui le présente. De méme qu'elles
sont exclues des assemblées politiques, les femmes sont

le plus souvent tenues a l'écart du maniement du couteau




Fig. 8. Cratére figurant un
sacrifice par le peintre de
Cléophon ou son cercle.
Grece, Attique. Vers 425 av.
J.-C. H. 42,3 cm. Inv. 95.25,
Catharine Page Perkins Fund,
Boston, Museum of Fine Arts.
Photograph©2019 Museum of
Fine Arts, Boston.

sacrificiel. Il est cependant, dans le systéme juridico-rituel
de la cité, en Grece comme a Rome, des sacrifices qu'elles
seules, « indispensables étrangéres », peuvent accomplir au
nom et pour le bien de la communauté, en leur qualité de
«citoyennes » ou de « matrones » (fig. 7). Ainsi, & Hermione,
en Argolide, pour Déméter Chthonia, des femmes agées se
doivent d'égorger avec une faucille quatre vaches en une

sorte d'étrange corrida (Pausanias 2. 35).

Fig. 9. Cratere attique a colonnettes et figures
rouges par le peintre de Pan de Cumes. Inv. 127926.
Museo Archeologico Nazionale di Napoli. Photo
Giorgio Albano.

47



Le sacrifice et sa cuisine sont des opérateurs
anthropologiques polysémiques, d'une subtilité extréme,
qu'on ne saurait réduire & une fonction ou une nature
unigue. Il n'en est pas moins dans les sociétés antiques

un dispositif premier par rapport auquel se définissent

les positions de chacun ; il suppose et informe un

ensemble de représentations partagées nécessaires & son
accomplissement, constitutives de la culture commune.
Liées a l'obligation rituelle, elles suscitent la pensée,
Uexploration mythique, la spéculation philosophique, sans
que nul soit tenu de croire. L'épicurien César, sectateur
d'une école qui nie que les vivants parfaits que sont les dieux
interferent dans les affaires des hommes (fig. 10), n'en est
pas moins un grand pontife d'une piété parfaite dés lors qu'il
accomplit scrupuleusement tous les sacrifices auxquels la

res publica, « 'Etat » romain, est tenu, vis-3-vis de ses dieux.

v

48 >

La Gréce, culture sacrifiante

Fig. 10. Portrait d’"Hermarque, disciple d’Epicure.
Rome, copie romaine (I° siécle av. J.-C. - | siecle
apr. J.-C.) d’apreés un original grec du lll¢ siécle av.
J.-C. Marbre cristallin. H. 39,5 cm. Anc. coll. Josef
Mueller, acquis avant 1942. Inv. 204-21. Photo Studio
Ferrazzini Bouchet. Musée Barbier-Mueller.




BIBLIOGRAPHIE

DETIENNE M., VERNANT J.-P., La cuisine du sacrifice en pays grec,
Paris, Gallimard, 1979.

DURAND J.-L., « Images pour un autel », L'espace sacrificiel dans
les civilisations méditerranéennes de [Antiquité, R. Etienne & M.-T. Le
Dinahet (éds), Lyon et Paris, Maison de U'Orient 1991, pp. 45-55.
DURAND J.-L., « Dans une culture sacrifiante », Dires, revue du
centre freudien de Montpellier, n°12, Le Sacrifice (1] : Art, culture et
société, juillet 1992, pp. 67-81.

JAILLARD D., « Espaces hermaiques du sacrifice », M. Cartry, J.-
L. Durand, R. Koch-Piettre (éds.), Architecturer Uinvisible. Autels,
ligatures, écritures, Bibliothéque de ['Ecole des Hautes Etudes.
Sciences religieuses 138, Turnhout, 2009, pp. 61-80.

SCHEID J., Quand faire, c'est croire. Les rites sacrificiels des
Romains, Paris, Aubier, 2005.

BIOGRAPHIE

Dominique Jaillard, né a Paris en 1961, est agrégé de philosophie
et docteur de 'EPHE ou il a été l'éléve de M. Detienne. Il a enseigné
a Rome, Reims, Lausanne. Il est professeur d'Histoire des religions
antiques a l'Université de Geneve. Il s'intéresse aux systémes de
pratiques et de représentations des sociétés polythéistes dans

la perspective d'une anthropologie comparée. Il est notamment
l'auteur de Configurations d’Hermes, Liege, 2007.



