Durand, Guichard, Romer (éds.) Tabou et transgressions



ORBIS BIBLICUS ET ORIENTALIS

Fondé par Othmar Keel
Publié au nom de la Fondation BIBLE+ORIENT

en collaboration avec

le Département d’EFtudes Bibliques de I’Université de Fribourg (Suisse),

I'Institut d’Egyptologie de I'Université de Bale,

I"Institut d’Archéologie, Section Archéologie du Proche-Orient Ancien,
de I"'Université de Berne,

I"Institut Romand des Sciences Bibliques de I'Université de Lausanne,

I"Institut d’Histoire et de Sciences des Religions de I"Université de Zurich

et la Société Suisse pour I'Etude du Proche-Orient Ancien

par
Susanne Bickel, Thomas C. Romer, Daniel Schwemer

et Christoph Uehlinger

Editeurs

Jean-Marie Durand, professeur honoraire du Collége de France. Ancien titu-
laire de la chaire d’Assyriologie. Il a dirigé I'équipe UMR 7192 (CNRS/College
de France) jusqu’en 2011.

Michaél Guichard, Directeur d’études a I’'Ecole Pratique des Hautes Etudes,
Paris, 4¢ section de la chaire «Histoire et philologie de la Mésopotamie».

Thomas Romer, Professeur au Collége de France (Chaire des Milieux bibliques)
et a I'Université de Lausanne. Il est directeur de I"équipe UMR 7192 depuis
2012.



Orbis Biblicus et Orientalis 274

Jean-Marie Durand
Michaél Guichard
Thomas Romer (éds.)

Tabou et transgressions

Actes du colloque organisé
par le College de France, Paris,
les 11-12 avril 2012

Academic Press Fribourg
Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

La collection Orbis Biblicus et Orientalis publie des monographies, des volumes thématiques réunissant
plusieurs auteurs et des actes de colloques scientifiques dans le domaine des études bibliques (Bible hé-
braique et Septante), de I'assyriologie, de I'égyptologie et d’autres disciplines consacrées a I'étude du
Proche-Orient ancien dans un sens large, telles que Iarchéologie, I'iconographie et I'histoire des religions.
Le comité éditorial et les institutions partenaires reflétent la perspective interdisciplinaire et la qualité
académique de la collection. Des manuscrits peuvent étre proposés par |"intermédiaire d’'un membre du
comité éditorial. Ils sont examinés par le comité dans son ensemble, qui peut les soumettre a des pairs de
réputation internationale pour une évaluation indépendante. La série est diffusée, abonnée et lue sur tous
les continents.

S@A Schweizerische Gesellschaft fir Orientalische Altertumswissenschaft
Société suisse pour I’étude du Proche-Orient ancien
Swiss Society of Ancient Near Eastern Studies

Publié grace a des subsides de I’Académie suisse des Sciences humaines
et sociales et du Collége de France.
I

Catalogue général sur internet:
Academic Press Fribourg: www.paulusedition.ch
Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen: www.v-r.de

La mise en pages a été réalisée par les éditeurs.

© 2015 by Academic Press Fribourg et
Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen

ISBN: 978-3-7278-1752-2 (Academic Press Fribourg)
ISBN: 978-3-525-5439¢-? (Vandenhoeck & Ruprecht)
ISSN: 1015-1850 (Orb. biblicus orient.)



TABLE DES MATIERES

AVANT-PROPOS. .......ccooiiiiiiiiiiiiiciiicc e VIl

Jean-Marie DURAND
Tabou et trangression : le sentiment de la honte...........ccccccccvnniiinnene. 1

Sophie DEMARE-LAFONT
« Manger un tabou » — sacrilege ou parjure ?
Une relecture des proces de Lugal-giskim-zi...........cccccocoiiiiiininnnnnn. 19

Dominique CHARPIN
Les « barbares amorrites » : clichés littéraires et réalités.............couveu.... 31

Lionel MARTI
Tabous et hémérologies en AssyTie..........cccccciiiiiiiiiicccccccceenen 47

Rosel PIENTKA-HINZ
Making contact in Mesopotamia :
Powerful Kisses, FOrbidden KiSSes........uuieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenen 69

André LEMAIRE
Le hérem guerrier et sa transgression des deux c6tés du Joudain........... 83

Omer SERGI
Queenship in Judah revisited :
Athaliah and the Davidic Dynasty in Historical Perspective.................. 99

Jiirg HUTZLI
Transgression et initiation : tendances idéologiques et développement
littéraire du récit de Genese 2-3 .............cooviiiiiiiiiiices 113

Thomas ROMER
Lot, 'hospitalité et I'inceste .........ccoeveuivrineuecinnicieiirccceccceeeeaas 135

Daniele GARRONE
Des choses qui ne se font pas en Israél :
I'histoire de Dina (Gn 34) et ses enjeux idéologiques.............cccccccuueeee. 145

Corinne LANOIR
De Tamar @ TAMAT .....ccvviiiieie ettt e e enaeeeenaes 169



\%I TABLE DES MATIERES

Dorothea ERBELE-KUSTER
Comment dire l'interdit ? Le tabou linguistique et social

de la menstruation en Lévitique 11-20.......ccccovvvvnvnnnneceeenee 181
Christophe NIHAN

De la composition au talion : Lévitique 24 et les transformations

du droit dans I'Israél ancien ............ccccovvviiviiiiininininninis 191
Alfred MARX

Le sabbat et le sang : & propos de deux tabous majeurs du judaisme

de I'épOqUE PETSE .....coovviiiiiiic e 213

Jean-Daniel MACCHI
Pratiques et tabous alimentaires selon le livre d’Esther......................... 229

Markus SAUR

L’adultere et la prostitution dans la littérature prophétique
de VANncien ISTaél..........cccooiiiiiiiiiii s 243

Saul M. OLYAN
Pollution, profanation et I'étranger dans les textes bibliques
du sixieme siecle avant NOLIe €Ie .........oceveuererirreveeniniereerineeeeecreeeeveeeneene 253

David HAMIDOVIC
Le catalogue des transgressions dans 1'Ecrit de Damas

comme définition d"une éthique dans le judaisme ancien..................... 259
Youri VOLOKHINE
La question de l'interdit du porc en Egypte ancienne.................c.c...... 273

Dominique JAILLARD
Réflexions sur le statut et les effets du sang versé
dans les représentations et les pratiques des cités grecques.................. 287

Bernadette MARTEL-THOUMIAN
Le suicide : tabou et transgression ultime
dans les sources arabes MEdiévales..........cceovvvvvviiiieiciieieeeeeeeeeeee 303



REFLEXIONS SUR LE STATUT ET LES EFFETS DU SANG
VERSE DANS LES REPRESENTATIONS ET LES PRATIQUES
DES CITES GRECQUES

Dominique Jaillard, Université de Geneve

Dans cette rencontre centrée sur les tabous et transgressions dans le
Proche-Orient ancien et les mondes bibliques, la petite voix grecque que
nous sommes en charge de faire résonner ne saurait proposer qu'un con-
trepoint bien partiel et, pour une part, arbitraire, qui se voudra donc,
avant tout, une invitation a poursuivre la comparaison engagée, a démulti-
plier les micro-analyses croisées'. Dans la perspective du comparatisme
heuristique et différentiel que nous croyons également fécond pour les
différents champs d’une anthropologie historique des mondes anciens?
nous avons cherché a repérer des lieux ot se jouent des écarts® significatifs,
a partir desquels interroger des traits particuliérement pertinents des « cul-
tures » des diverses aires et des différents moments historiques des espaces
de la Méditerranée et de la Mésopotamie anciennes. Entre cités grecques et
monde biblique, la question du sang, du statut et des traitements dont il
est l'objet, de leurs variations aussi, en fonction des modalités selon les-
quelles il coule, s’est imposée comme un comparable emblématique. Fait —
et différence — majeurs, les Grecs n’ont, au sens strict, aucun interdit pe-
sant sur la consommation du sang ressemblant aux prescriptions du Lévi-
tique*, de nombreux documents, des comédies aux « lois sacrées », attes-
tent que le sang des bétes, notamment des animaux abattus et partagés lors
des sacrifices, pouvait étre consommé®. La part de sang qui ne coulait pas
sur Pautel était récupérée dans un récipient spécial, le sphageion, littérale-

Pour la méthode, voir M. CARTRY, J.-L. DURAND, R. KOCH-PIETTRE éd., Architecturer
l'invisible. Autels, ligatures, écritures, Bibliotheque de I’Ecole des Hautes Etudes.
Sciences religieuses 138, Turnhout 2009.

M. DETIENNE, Comparer Uincomparable, Paris 2000 ; Ph. BORGEAUD, « Réflexions sur la
comparaison en histoire des religions antiques », Métis N.S. 1 (2003), p. 9-33.

Sur la notion d’écart, voir notamment F. JULLIEN, L’écart et l'entre. Lecon inaugurale de
la Chaire sur l'Altérité, Paris 2012 et F. DUPONT, L’Antiquité, territoire des écarts, Paris
2013.

Cf. Lv 17,1-14.

Dossier dans G. EKROTH, The Sacrificial Rituals of Greek Hero-Cults, Kernos Supplément
12, Liege 2002 et idem., « On the treatment of blood at Greek sacrifices and the ico-
nographical evidence », Antike Kunst 48, 2005, p. 9-29.



288 DOMINIQUE JAILLARD

ment « le vase de la saignée »%, et réservée en vue notamment de la fabri-
cation de «boudins ». Ainsi présentée, 'opposition n’en est pas moins
trompeuse : elle laisse échapper deux caractéristiques majeures des sys-
témes sacrificiels grecs.

Si 'on mange des préparations a base de sang, les viandes proprement
dites, sarkes, sont consommées strictement exsangues. Et 'on aurait sans
doute tort de ne voir la que la simple conséquence, « innocente », du mode
de mise a mort « normal » dans les sacrifices grecs, 1’égorgement a I’autel.
Certaines images suggerent en effet, qu’avant de procéder a la découpe de
la carcasse, on prenait un soin méticuleux a libérer le sang que les chairs
avaient pu retenir lors de I’'hémorragie mortelle, en particulier autour de la
blessure’. Par rapport au monde biblique, c’est donc plutdt un autre partage
qui se dessine : dans les deux contextes, les viandes « sacrificielles » sont
mangées exsangues, mais en Gréce, le sang peut par ailleurs étre consom-
mé®. Il convient en outre de souligner que le sang des victimes sacrificielles
ne saurait couler n’importe olt ni n’importe comment. Avant toute récupé-
ration partielle pour un usage humain, le sang de la béte égorgée doit avoir
coulé sur lautel, en un parcours vers la terre dont la valeur symbolique est
soulignée par le choix fait par les imagiers athéniens des taches de sang
laissées par de précédents sacrifices comme marqueurs iconiques privilé-
giés d’un autel en fonctionnement, c’est-a-dire, autour duquel hommes et
dieux entrent en présence’. Dans la «trame commune » d’un sacrifice
grec', ’égorgement réalise un premier partage entre sang et carcasse", qui
est préalable a toute autre manipulation du corps rendu exsangue, qu’elle
opére des partages entre hommes et dieux ou entre différentes catégories
de bénéficiaires humains.

Ces faits ne justifient pas qu’il y ait lieu de rechercher pour la Gréce
archaique les traces d’un quelconque tabou du sang, ainsi que ’ont propo-
sé certains savants au début du 20° siecle, dans le sillage du succes des
grandes théories anthropologiques du tabou. La tentation a été particulie-
rement forte chez des linguistes indo-européanisants!?, Dans la langue
homérique, plus qu’en toute autre forme du grec, cohabite une grande

6 J-L. DURAND, « Du rituel comme instrumental », in M. DETIENNE et J.-P. VERNANT éd.,

La cuisine du sacrifice en pays grec, Paris 1979, p. 167-181, en particulier p. 176-178.
J.-L. DURAND, « Bétes grecques : Propositions pour une topologique des corps a man-
ger », in M. DETIENNE et J.-P. VERNANT éd., op. cit. (n. 6), p. 137.
En Greéce, le gibier constitue un cas a part: tué a la chasse, il n’est pas saigné. Il
faudrait aussi prendre en compte I’absence d’interdit strict sur la consommation des
animaux morts de mort naturelle, mais qui n’ont guére bonne réputation.
J.-L. DURAND, « Images pour un autel », in R. ETIENNE et M.-T. LE DINAHET éd., L'es-
10 pace sacrificiel, Lyon/Paris 1991, p. 45-55.
V. PIRENNE-DELFORGE, Retour a la source. Pausanias et la religion grecque, Liége 2008,
p. 179.
J.-L. DURAND, « Sacrifice et découpe en Gréce ancienne », Anthropozoologica, n° sp. 1
(1987), p. 59-65, en particulier 59-61.
Histoire et état des débats dans E. TAGLIAFERRO, « Sangue : area lessicle nell’ epica
greca arcaica », in F. VATTIONI éd., Sangue e antropologia biblica, Rome 1981, p. 173-
221, en particulier 174-179.

11



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 289

variété de termes susceptibles de dire le sang'®. Ainsi a co6té d’haima,
brétos, terme singulier dont le sens s’est peut-étre fixé dans un jeu avec le
couple brotds - ambrotos, mortel - immortel, désigne le sang qui a coulé
d’une plaie, qui s’est coagulé ; lutron dit aussi le sang de la blessure, mélé
de poussiere et de sueur, souillé, impur ; phonos, 1’acte de tuer, signifie par
extension le lieu d’ot1 le sang s’échappe et le sang répandu ; ichér, qui n’est
pas vraiment un sang, puisque c’est le sang des dieux, plus fluide, plus
péle, signe I'immortalité du corps divin. Mais, il est aussi un terme, ear,
eiar, éar, dont la linguistique indo-européenne montre 1’apparentement au
hittite eshar, vieux mot signifiant a la fois le sang et le suc, la séve, ignoré
d’Homeére qui lui préfére haima (sinon peut-étre par le composé éerophoitis,
une épiclése des Erinyes vengeresses, si ’on veut accorder foi au commen-
taire d’une scholie unique'*), et qui est repris, comme un choix archaisant,
par la poésie alexandrine. Sur la base d’une opposition entre les contextes
rituels des emplois du hittite eshar et ’étrange absence de son équivalent
grec dans la poésie homérique, s’est construit le roman d’un interdit sur le
mot ear, voire sur la chose. Nous y reconnaitrons volontiers un « mythe
anthropologique » moderne. La fragilité de ’hypothése a été, a juste titre,
soulignée, au risque, également anachronique, de faire du sang homérique
quelque chose de purement « naturel », de neutre, sans véritable enjeu
religieux ou anthropologique. Il pourrait n’y avoir la qu'un effet second de
la vieille thése du miracle grec.

Des lors, en bonne méthode historique, une piste s’offrait a nous, dans
la continuité des travaux de Jean Rudhardt!®, dont nous ne retiendrons ici
que quelques acquis décisifs. S’il doit y avoir quelque chose qui, sans y
correspondre, répond en Gréce ancienne au champ conceptuel des notions
modernes de tabou, il faut d’abord, pour ne pas simplement projeter sur les
anciens la fausse évidence de nos catégories et de nos questions, repérer les
agencements et réseaux de sens que construisent les notions émiques, por-
tées par la langue grecque, dans les emplois et usages concrets qu’en font
les sources. Il y a la une condition préalable pour comprendre la religion
grecque dans son altérité, en ressaisir de l'intérieur les pratiques, et cons-
truire des questions et des schémes comparatifs qui n’écrasent pas les diffé-
rences sous une conceptualité univoque et illusoirement universelle.

Et de fait, des historiens et des hellénistes ont cru reconnaitre dans le
mot grec agos un équivalent de tabou. Ainsi W. Burkert : « Agos is a nega-
tive taboo, something dangerous and terrible, which a man draws on him-
self through breaking a taboo, especially through perjury, murder or viola-
tion of asylum »'®. S’il est vrai que I’agos suit, comme une « conséquence »
- jamais automatique (les dieux ne font pas toujours ce qu’on attend d’eux)
mais reconnue comme allant de soi — un manquement rituel grave, un

13 Synthése commode dans E. TAGLIAFERRO, op. cit. (n. 12).
Scholie T, a Iliade 19, 87 qui cite et interpréte une variante de I’épiclése eiaropotis.
J. RUDHARDT, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte
dans la Gréce classique, Paris 19927

16w, BURKERT, Greek Religion, Cambridge, MA, p. 270.



290 DOMINIQUE JAILLARD

meurtre, un parjure, le viol de I’asylie, ramener univoquement la notion au
champ de l'interdit et de sa rupture, c’est méconnaitre la position exacte
qu’elle occupe dans la représentation de I’action divine et dans la pratique
des hommes. Il s’agit d’« un principe actif qui, dans certaines circons-
tances, le plus souvent, a la suite d’'une faute qu’ils ont commise, se mani-
feste parmi les hommes et influence leur histoire »'7. Or ce sont unique-
ment les effets néfastes de 1’agos qui apparaissent comme la conséquence
d’une transgression de I’hosion, de ’ensemble des partages réglés et recon-
nus qui structurent l'univers et les panthéons'®, notamment I’ordre rituel
dont les dieux sont les garants. Considéré en soi, « to agos signifie la puis-
sance considérée en elle-méme, abstraction faite de 1’ordre selon lequel elle
s’exerce normalement ; il en résulte que si le mot peut avoir un sens favo-
rable, il désigne le plus souvent I’exercice anormal et néfaste de la puis-
sance, au cours duquel seulement elle peut étre percue hors de l’ordre et
indépendamment de lui »'°. Ce pourquoi nous ajouterons a la belle défini-
tion de JEAN RUDHARDT qu’agos exprime la puissance en ce qu’elle a de
potentiellement redoutable, ce que nous semble confirmer 'usage favorable
du mot et de ses composés. Lorsque, dans le cheeur d’entrée des Bacchantes
d’Euripide, les femmes lydiennes chantent le bonheur plus qu’humain
d’étre possédées par Dionysos?’, en une pratique ritualisée de la transe,
conforme aux rites institués, a I’hosion?!, elles se disent « pratiquer » 1’agos :
« Bienheureux (makar) celui qui par une puissance favorable (eudaimoén),
connaissant les rites des dieux (teletas thebén eidds), soumet sa vie a une
puissance redoutable (biotan hagisteuei) »*. Saisies par le dieu, elles sont
exposées a sa puissance potentiellement destructrice que la pratique scru-
puleuse du rituel possessionnel transforme en une puissance éminemment
bénéfique. Ici, I’articulation de 1’agos et de 1’hosion ne se fonde pas sur un
interdit, elle exprime, tout au contraire, dans sa positivité, la force cons-
tructrice du rite, des savoirs et des stratégies qu’il met en ceuvre. Les inter-
dits n’en sont que I’envers, la conséquence en creux.

Un point semble acquis. Ce n’est pas d’abord a partir de tabous ou
d’interdits que nous pourrons dessiner les configurations grecques du sang,
ou plutdt des sangs. On ne saurait parler en général du sang grec. Son sta-
tut se définit tout autrement selon qu’il coule ou non, et lorsqu’il coule, en
fonction des modalités en vertu desquelles il est versé (sacrifice, meurtre),
des espaces mis en jeu (la guerre, la cité, ’autel), et du statut de celui dont
le sang est versé (animal, sauvage ou domestique, ennemi, concitoyen). Un
repérage interne exhaustif exigerait de prendre en compte toutes les com-

17 J. RUDHARDT, op. cit. (n. 15), p. 41.

8. RUDHARDT, op. cit. (n. 15), 30-36, 167-168, 234-236, D. JAILLARD, Configurations
d’Hermes, Liege 2007, p. 86- 91, 107ss.

19 j RUDHARDT, op. cit. (n. 15), p. 43.
D. JAILLARD, « Ménades, pythies et autres possédées » Asdiwal 2, 2007, p. 60-81.

1. 113-114 « Pour ce qui est des narthex a la force violente, conforme-toi (hosiuosth’)
aux rites »
EURIPIDE, Bacchantes 73-75, pour notre interprétation de hagisteuein, voir J. RUD-
HARDT, op. cit. (n. 15), p. 235.

2



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 291

binaisons possibles, en fonction des types de pratiques et de discours mis
en jeu. Nous partirons de l'opposition que révéle le vocabulaire homérique
entre haima et lutron. Lorsque dans I'Iliade, Hector quitte momentanément
le champ de bataille, il se refuse & accomplir lui-méme des rites libatoires
et sacrificiels, parce qu’il a les mains souillées de sang : « Quant a faire a
Zeus libation (leibein) d’un vin aux sombres feux avec des mains non lavées
(chersi d’aniptoisin), je n’ose pas ; il n’est pas permis de prier (euchetaasthai)
le Cronide a la nuée noire quand on est éclaboussé (pepalagménon) de sang
et de sang souillé (haimati kai luthréi). Non, c’est a toi plutdt d’aller au
temple d’Athéné, la ramasseuse de butin, avec des offrandes odorantes
(thueessin), aprés avoir convoqué les Anciennes »>>. Le syntagme haimati
kai luthréi est intéressant en ce qu’il précise en quel sens le sang est cause
de la souillure, ce n’est pas le contact avec le sang en lui méme, haima,
mais avec le sang versé du guerrier blessé, mort, sang coagulé et souillé de
poussiére et de saleté, qu’indique lutron, qui disqualifie rituellement Hec-
tor, tant qu’il n’a pu s’en laver et s’en purifier (hagnizein)24.

Cette souillure 1égere, aisée a traiter rituellement, contractée a la
guerre, sur le champ de bataille, s’oppose a la souillure lourde du meurtre,
miasma, qui, a l'intérieur de la cité, atteint un citoyen qui a versé le sang
d’un autre citoyen?. L’agos et le miasma qui en résultent contiennent la
possibilité d’une pollution maximale susceptible de susciter un loimos. Le
mot, qui, dans le polythéisme grec est aussi le nom d’un dieu26, souvent
rendu par fléau, couvre un large spectre de calamités, épidémies, séche-
resses, entrainant d’un méme mouvement la mort des bétes, des hommes,
la stérilisation de la terre. L’effet immanquable du loimos pour une com-
munauté humaine est I'impossibilité de continuer a vivre sur la terre ol
elle est installée avec ses dieux. Il ne lui reste qu’a périr ou a fuir et re-
commencer ailleurs, a moins qu’elle ne trouve le remeéde, la lusis kakén, la
libération des maux : expulsion du meurtrier, purifications, institutions de
sacrifices renouant la relation sacrificielle, qui réactive le lien détruit entre
des hommes, des dieux et un territoire. On pourrait définir le loimos

23 [liade 6. 266-70 (trad. Mazon, modifiée). Thuéessin renvoient a des offrandes odo-
rantes, a quelque chose qui va briiler, ce qui renvoie au champ du sacrifice et non a
celui du dépét - offrande.

Sur la difféerence entre hagnizein, éliminer des impuretés légeres, se rendre hagnos et
par la rituellement qualifié, et kathairein, se purifier d’une souillure lourde, miasma,
voir J. RUDHARDT, op. cit. (n. 15), p. 170-173.

J.-L. DURAND, « La mort, les morts et le reste », in M. CARTRY et M. DETIENNE éd.,
Destins de meurtriers. Systémes de pensée en Afrique noire 14, Paris 1996, p. 39-56, con-
tribution fondamentale a la question des sangs versés dans le champ grec, envers la-
quelle nous tenons a souligner toute notre dette. Nous ne pourrons discuter ici les
questions de chronologie ni la mise en cause récente de I’existence méme d’un sys-
téme de la souillure et d’un effet « religieux » du sang versé (voir B. ECK, La mort
rouge. Homicide, guerre et souillure en Gréce ancienne, Paris 2012, dont les conclusions,
liées a des choix méthodologiques problématiques, ne nous ont pas convaincu).

26 SoPHOCLE, (Edipe Roi, 27-28.

2

EN

25



292 DOMINIQUE JAILLARD

comme le dépérissement qui résulte du blocage de 1’efficace de la relation
sacrificielle qui se noue autour des autels’.

Or, ce sang du meurtre libérant I’agos, ouvrant les cheminements des-
tructeurs du loimos qui défait les liens entre les hommes, les dieux et la
terre, contraste avec le sang sacrificiel qui coule de la gorge des animaux —
d’ordinaire domestiques — égorgés a ’autel en I’honneur des dieux. Versé
adéquatement, conformément a ’hosion, c’est-a-dire, concrétement, a la
coutume locale qui régle les usages sacrificiels du monde grec (il y a des
sacrifices non sanglants qui exigent des autels purs, et autant de variations
que de contextes et de stratégies rituelles), ce sang est éminemment béné-
fique. Il apparait comme un signe privilégié du bon fonctionnement de
Pautel, de sa capacité a étre le lieu d’activation des mises en relation et en
présence qu’opeére le sacrifice. Les Grecs n’ont guére théorisé la chose, mais
un ensemble de représentations figurées de l’autel, que ce soient sur les
vases a figures noires, ou plus récents, a figures rouges, ou dans le contexte
d’un sanctuaire, comme sur la plaque de Pitsa (milieu 6° s. avant notre ére,
fig. 1), permet d’en administrer indirectement la preuve®®. La représenta-
tion de l'autel a feu et a sang est un marquage iconique privilégié du fonc-
tionnement de l’autel, mais dans les montages particuliérement écono-
miques qui président a la construction de ces images, un seul signe suffit :
la flamme sur l’autel dit potentiellement I’ensemble de la relation sacrifi-
cielle, ’'oblation ignée transférant vers les dieux leur part. Les taches
rouges sur la base figurent les traces de sang des sacrifices précédents,
indiquant que l'autel a déja recu du sang qui a coulé sur lui vers la terre,
donc qu’il pourra accueillir d’autres sacrifices. Ajouter, dans une image, a
un autel sanglant un homme accomplissant les gestes potentiellement in-
dépendants du sacrifice que sont la priére et la libation (cf. fig. 2), ces
gestes seront ipso facto renvoyés au dispositif sacrificiel iconique. L’image,
au sens strict, ne représente pas le rituel. En sélectionnant des traits perti-
nents, elle révele, de l'intérieur, les valeurs symboliques avec lesquelles il
opére®®. Le caractére non réaliste, la force symbolique, du choix iconogra-
phique, apparaissent d’autant plus clairement que des sources épigra-
phiques attestent le fait qu’on nettoyait les autels.

Que se joue de maniére privilégiée autour du sang versé sur lautel le
lien des hommes et des dieux avec cette terre particuliére ot ils sont con-
jointement établis, les modalités elles-mémes sacrificielles de la fondation
— installation (hidrusis) des autels en apporte un indice complémentaire. La
encore on ne saurait reconstituer toute la diversité des pratiques, encore
moins généraliser a partir des éléments disponibles. Les sources sont pour
lessentiel des scholies byzantines qui abrégent des savoirs érudits plus

27 1. DURAND, « Formules attiques du fonder », in M. DETIENNE éd., Tracés de fonda-
tion, Paris/Louvain 1990, p. 271-287 ; D. JAILLARD, « Les liens de la souillure. CEdipe,
Loimos et la terre thébaine », in M. CARASTRO éd., Liens de causalité. Divination et
autres enquétes sur la nature et les hommes, Paris 2015 (a paraitre).

J.-L. DURAND, « Images », op. cit. (n. 9).
29 JL. DURAND, « Images », op. cit. (n. 9), p. 51.



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 293

anciens dont les logiques ne se laissent pas aisément reconstituer®. Un
usage consistait a installer autels et images des dieux par une oblation
sacrificielle assimilée a un rite de prémices (aparché), prémices végétales
qu’on faisait bouillir dans des marmites, ou victime animale inaugurant la
succession des sacrifices futurs. Et, en ce cas, on désigne le rituel de fonda-
tion par ’espéce de la victime, boeuf, chévre ou mouton. L’affaire se joue
dans le champ de l’hidrusis, de la fondation, de I’établissement durable
d’un lien entre I’objet installé et I’espace qui le recoit, de I'institution d’un
lien avec le sol. Les valeurs symboliques fortes de cette hidrusis jettent une
autre lumiére sur les réalités « archéologiques » correspondantes. Tant
dans les maisons des comédies d’Aristophane dont ces scholies commen-
tent un vers que, le plus souvent, dans les maisons grecques « réelles », on
a affaire a des autels portatifs ou amovibles qui n’en sont pas moins pensés
en liaison a Dl’espace sacrificiel ou ils fonctionnent, comme « installés »,
selon une modalité qu’énonce la succession possible des sacrifices. C’est
aussi plus largement par rapport a ’ensemble des modalités d’établisse-
ment des dieux et de qualification des espaces correspondants que la ques-
tion du sang des autels doit étre posée>’.

Mais pour qui coule le sang des bétes sur les autels grecs ? Pour les
dieux en I’honneur desquels le sacrifice est accompli ? La encore,
I’évidence de la réponse pourrait s’avérer trompeuse, car en dehors du cas
des morts et du traitement de leur ressentiments qui nous conduirait a
nouveau du c6té de ’agos et de 'examen des sacrifices définis par le terme
enagizein®?, rien n’indique que le sang constitue au sens propre une part des
dieux, moira ou geras. Le vocabulaire des partages et de la répartition des
honneurs opérés par les sacrifices est suffisamment explicite pour qu’il
nous engage a réserver au sang un statut différent de la knisé, la fumée
odorante qui résulte de la combustion sur I’autel des os couverts de graisse
et constitue par excellence, éventuellement avec toute une série d’autres
morceaux, la part privilégiée, geras, attestant la timé du dieu, ses fonctions
et ses prérogatives diiment reconnues dans les partages panthéoniques,
différent aussi des parts de viandes déposées en plus pour le dieu sur une
table (trapezomata). Il n’est pas défini non plus comme la part de la terre
qu’il rejoint, selon une modalité qui en ferait une « destinataire ». En 1’état

30 Quand ils devaient installer — consacrer (kathidruein) des autels (b6mous) ou des

images (agalmata) des dieux, ils commencaient les rites en offrant en prémices
(apérchonto) des légumineuses qu’ils avaient fait bouillir (...) : je prends a témoin les
marmites de Zeus Herkeios avec lesquelles cet autel a été jadis installé (hidruthé) »
(scholie a Aristophane, Paix, 923 c). « Tantot dans les marmites, c’étaient des 1égumi-
neuses qu’on faisait cuire, tantot une victime plus cofiteuse. Tel était le rite des ins-
tallations. Et suivant la victime sacrifiée (pros to thuomenon), on disait que la fonda-
tion se faisait avec un boeuf, une chévre ou un mouton » (Scholie a Aristophane, Paix,
923 b).

V. PIRENNE-DELFORGES, « Des marmites pour un méchant petit Hermés ! ou comment
consacrer une statue », in S. ESTIENNE, D. JAILLARD, N. LUBTCHANSKY et C. POUZADOUX
éd., Image et religion dans I'Antiquité gréco-romaine. Actes du colloque de I'Ecole francaise
de Rome, 11-13 décembre 2003, Naples 2008, p. 104-110.

32 Dossier repris dans G. EKROTH, The Sacrificial Rituals, op. cit. (n. 5), p. 75-120.

31



294 DOMINIQUE JAILLARD

des recherches, tout au plus peut-on dire que les effets de ’égorgement,
effusion du sang sur l'autel et séparation du sang et de la carcasse ex-
sangue sont le passage nécessaire pour que le corps défait de I’animal soit
disponible a tous les partages qui vont, dans un second temps, définir les
parts et les statuts concomitants tant des puissances divines que des
hommes qui y ont quelque droit. Le choix des signes iconiques marquant
Pefficience de 'autel, feu et sang, y gagne peut-étre un surcroit de sens,
renvoyant a deux opérations fondamentalement irréductibles et complé-
mentaires.

D’une autre maniére, plus subtile encore, le sang réapparait dans la
suite de la séquence sacrificielle au moment qui définit la participation
maximale au sacrifice du groupe étroit des co-sacrifiants rassemblés autour
de Pautel. IIs mangent ensemble les splanchna de la victime, sans sel, grillés
au méme feu qui transfert vers les dieux leur part, des os transformés en
fumée odorante. Comme la part des dieux, ce sont des hiera, marqués par
I’emprise de la puissance qui se déploie dans ’espace centré et fondé défini
par l'autel®, techniquement, ce sont les viscéres, les organes vitaux et san-
guins, qui, selon une biologie fortement dépendante des savoirs partagés du
sacrifice, sont constitués par la condensation d’une humeur sanguine®'. Par
cette nature sanguine et par leur statut rituel, les splanchna s’oppose au
reste des viandes qui seront consommées lors du festin qui suit le sacrifice,
de préférence bouillies, ou emportées et mangées aprés coup. Consommer
les splanchna, c’est d’'une certaine maniére manger du sang, mais un sang
qui ne peut pas couler et qui confére, dans la carcasse exsangue, un statut
spécifique aux organes vitaux qui le contiennent.

Que se passe-t-il si ’on substitue, pour le verser sur l'autel, au sang
d’une victime adéquate, du type animal domestique, un sang humain ? Ce
sang qui, dans le cas du meurtre d’un concitoyen, peut délier la relation
entre des hommes, des dieux et un espace que noue justement le sacrifice a
Pautel ? C’est une des questions qu’explorent de maniére privilégiée les
« mythes » grecs du sacrifice humain. Deux belles mises au point récentes
nous dispensent de rouvrir ce dossier® et nous nous contenterons de

33 L’histoire du taureau du Styx, né de la Terre, contée par Ovide, Fastes 3. 801-809, et
commentée par M. DETIENNE, Dionysos mis a mort, Paris 1977, p. 175, témoigne de la
puissance concentrée dans les splankhna : un oracle avait fait savoir que celui qui
mangerait le premier les viscéres du taureau deviendrait assez fort pour triompher
des dieux. Un milan, envoyé de Zeus, les arrache, in extremis, a son adversaire Bria-
rée. Pour I’espace de l'autel, voir J.-L. DURAND, « Images », op. cit. (n. 9).

Les splanchna (viscéres) se trouvent nécessairement aux extrémités intérieures des
vaisseaux, car il est nécessaire qu'une humidité en sorte et une humidité sanguine
(haimatikén), qui se condense et se fige (sunistamenes kai pégnumenés) pour former le
corps des viscéres. C’est pourquoi les visceéres sont sanguins (haimatika) et ont tous la
méme nature qui difféere de celle des autres organes (Aristote, Parties des animaux,
673 a). Pour les savoirs sacrificiels qui se « cachent » derriére cette biologie, voir
P. MANULI et M. VEGETTI, Cuore, sangue e cervello. Biologia e Antropologia nel pensiero
antico, Milan 1977.

S. GEORGOUDI, « A propos du sacrifice humain en Gréce ancienne : remarques cri-
tiques », Archiv fiir Religiongeschichte 1, 1999, p. 61-82 et J.-L. DURAND et F. LIs-

34

35



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 295

quelques bréves remarques. Etranger a la pratique réelle des Grecs, sauf
rarissimes et incertaines exceptions, le sacrifice d’une victime humaine est
bon a penser comme un lieu d’exploration, a la limite, du systéme sacrifi-
ciel. Dans les fictions ainsi constituées, les effets du sang versé varient en
fonction de qui en prend l'initiative. Quand le sacrifice est exigé par un
dieu, un héros ou un mort, ou quand le recours a une victime humaine
recoit 1’aval d’un oracle et des dieux, quelque soit la répugnance des
hommes, la chose est inévitable et les effets favorables. Il s’agira alors
d’apaiser la colére d’un dieu ou les conséquences désastreuses d’une faute
rituelle, ainsi dans les différentes versions du sacrifice d’Iphigénie. Un cas
particuliérement intéressant et récurrent est celui d’'une communauté dont
la survie ou I’avenir est compromis, qu’elle soit affectée par les effets d’une
faute ou d’'un meurtre ou sous la menace d’'une guerre d’anéantissement
qui entrainerait son extermination ou son expulsion du territoire ot elle est
établie. La victime exigée sera le fils ou la fille du roi, le plus beau des
jeunes gens ou la plus belles des jeunes filles, autant dire le sang le plus
précieux de la jeune génération, espoir et avenir de la communauté. Le
choix de la victime fonctionne alors comme une forme de prémices,
aparché, prise sur ceux qui signifient le mieux l’avenir compromis du
groupe. C’est ainsi que la mort des filles d’Erechthée est seule en mesure de
fonder I’autochtonie des Athéniens, la possibilité pour eux de s’établir de
manieére stable et durable sur la terre dont ils sont nés, les sacrifices régu-
liers (avec victime animale) institués aprés coup en leur honneur en faisant
les garantes fonctionnelles de Iinexpugnabilité du territoire athénien®. En
ce cas, I’égorgement d’une victime humaine produit un effet strictement
opposé au meurtre d’un concitoyen, il garantit la pérennité de
I’établissement du groupe sur son territoire. Un mot enfin du ressentiment
des morts, de l'ombre d’Achille exigeant, aprés la prise de Troie,
I’égorgement de Polyxéne, la fille de Priam, captive et concubine de choix,
sa part de butin, dont sa mort prématurée I’a privé. Il ne peut désormais la
recevoir que sous la forme du sang de la jeune fille égorgée. Les images,
d’ordinaire si discrétes sur la mort des bétes a I’autel, insiste au contraire
ici sur le sang qui coule de la gorge a la tombe, comme si, en ce cas, le
passage du sang dans l'invisible, au lieu ou s’articule la relation du mort et
des vivants, était l’affaire centrale (cf. fig. 3).

Mais lorsque la victime requise est un animal et qu’une erreur des
hommes met un sang humain en contact avec Uautel, ou lorsque se produit
une confusion entre meurtre et mort sacrificielle, que quelque chose de
lordre du meurtre affecte ’espace de I’autel, on doit s’attendre aux pires
catastrophes, a un déchainement de ’agos, a un loimos qui condamne le
groupe au dépérissement. Ainsi en va-t-il, dans un récit athénien d’origine
du sacrifice sanglant. En abattant d’un coup de hache, lors d’une oblation
végétale, un beeuf de labour, c’est-a-dire le compagnon de travail de

SARRAGUE, « Mourir a 'autel. Remarques sur 'imagerie du sacrifice humain dans la
céramique grecque », Archiv fiir Religiongeschichte 1, 1999, p. 83-106.
36 M. DETIENNE et G. SISSA, La vie quotidienne des dieux grecs, Paris 1989, p. 233-245.



296 DOMINIQUE JAILLARD

I’homme, presque un concitoyen, a qui il donnera une sépulture humaine,
s’exilant de lui-méme comme homicide, Sopatros provoque un loimos dont
les effets ne pourront étre dissipés que par 'institution du sacrifice animal,
selon une procédure qui permettra de fixer et d’opposer le statut des conci-
toyens formant la cité et celui des bétes sacrifiables, de distinguer et
d’opposer mort sacrificielle et meurtre®.

C’est selon une logique comparable que le récit pseudo-historique de la
purification d’Athénes par Epiménide construit la situation de la cité au
tournant des 7° et 6° siécles, quand Atheénes est en train d’inventer, avec
ses tribunaux, une forme neuve de traitement juridico-religieux du
meurtre. Compte tenu de 'importance de chaque détail, nous donnons un
large extrait de la version de I’affaire telle que la propose Plutarque® :

Le sacrilége de Cylon (t6 Kuldneion dgos) bouleversait la cité d’Athénes.
La chose remontait au temps oit les complices de Cylon s’étaient réfugiés en
suppliants auprés de la déesse : 'archonte Mégaclés les avait persuadé de
descendre de l’acropole (...). Ils avaient attaché un fil a la statue (tou hé-
dous) de la déesse, et ils descendaient en le tenant a la main, mais alors
qu’ils passaient devant le sanctuaire des augustes déesses (semas théas = les
Erinyes - Euménides), le fil se brisa de lui-méme. Mégaclés et les autres ar-
chontes se jetérent alors sur eux, prétendant que la déesse leur refusait les
droits des suppliants. On lapida ceux qui étaient hors du sanctuaire, ceux
qui étaient prées des autels furent égorgés (apesphagésan) (...). Dans le méme
temps, la cité était tourmentée par des craintes superstitieuses (phoboi ek
deisidaimonias) et des apparitions (phdsmata) ; les devins déclarérent que
I’examen des victimes révélait des sacriléges et des souillures (agé kai mias-
mous) qui exigeaient des purifications (katharmén).

Dans un climat de stasis, de guerre civile, les auteurs d’un coup d’Etat
manqué sont massacrés en dépit de la protection que leur assurait leur
statut de suppliant d’Athéna, qui était garanti par le lien physique avec
Pautel de la déesse, maintenu par un fil alors qu’ils avaient di quitter
l’acropole pour négocier leur départ avec les archontes en place. La rup-
ture du fil est interprétée par les autorités de maniére a autoriser la mise a
mort des conjurés, interprétation potentiellement légitime, si tant est que
les dieux l’acceptent. Mais d’emblée, le récit de Plutarque construit les
signes d’'un dysfonctionnement majeur, une faute humaine qu’on peut lire
comme la premiéere conséquence de la faute précédente, le mépris des sup-
pliants, une forme d’aveuglement qui conduit a égorger, modalité de la
mort sacrificielle, ceux-1a mémes des complices de Cylon qui sont réfugiés
dans le sanctuaire des déesses Euménides, a proximité de leurs autels, alors
que ceux qui sont dans un espace plus neutre, a I’extérieur du sanctuaire,
sont simplement lapidés, une forme de mise a mort qui évite que le sang

37 PORPHYRE, De l'abstinence II, 28. 4 - 31. 1 = THEOPHRASTE, De la piété, fr. 4 Bernays,
fr. 14-18 Potscher, avec le commentaire de J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, Paris
1986.

38 Vie de Solon 12, trad. A.-M. Ozanam, modifiée.



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 297

ne coule et permet, sous certaines conditions, d’éviter les effets du sang
versé. La quasi folie que révéle cette inadéquation entre formes d’« exé-
cution » et espaces en jeu, est le signe que la colére de la déesse est déja a
Pceuvre, qu’en laissant s’accomplir le meurtre de ses suppliants dans le
sanctuaire de déesses dont la fonction est justement d’étre comptables du
sang versé, elle voue ses concitoyens a leur vindicte.

Mais le plus grave, comme 1’a admirablement montré Jean Louis Du-
rand®, tient, dans ce qui reléve d’un meurtre, 3 I’accomplissement dans
Pespace de l'autel du geste méme du sacrificateur, sphazein, a la coinci-
dence qu’il induit entre mise a mort sacrificielle d’'une victime animale et
meurtre des hommes. La procédure normale, 1’expulsion, par décision de
justice, des coupables, reconnus comme en proie a 1’agos, enageis, impurs,
leur séparation d’avec leurs concitoyens, ne suffit pas a libérer la cité des
effets délétéres du sang versé. Athénes est comme empoisonnée a partir de
I’épicentre ol se noue toute l’affaire, ’autel des déesses en charge du sang
versé. Dans cette configuration, la souillure est si grave que pour les au-
tochtones athéniens, il ne reste plus de solution interne pour purifier leur
cité, rétablir une relation avec les dieux susceptible de leur assurer une
existence viable sur la terre dont ils sont nés. Ils doivent faire appel a un
étranger, un theios aner, homme divin, le Crétois Epiménide qui doit a ses
relations privilégiées avec les dieux — une traversée du sommeil de cin-
quante ans dans l’espace inspiré de ’agros*® — un savoir hors norme des
rites, qui le rendra capable d’inventer une procédure qui équivaut a une
réinstitution des autels comme paralysés de 1’Attique, & une refondation
des liens sacrificiels qui y unissent la cité des hommes, ses dieux et la terre
ol ils4lsont ensemble installés. Citons le passage décisif de Diogéne
Laérce™ :

a
a

Aussi comme une peste (loiméi katechoménois) affligeait Athénes, la Pythie
leur prescrivit dans un oracle de purifier (kathérai) la cité. Les Athéniens
(...) font appel 4 Epiménide qui vint en la 46° olympiade (596,/95-593/2)
pour purifier la cité et fit cesser la peste (épause ton loimon) de la manieére
suivante. Ayant pris des brebis noires et des blanches, ils les conduisit sur
I’Aréopage, et 13, ils les laissa aller ou elles voulaient, apres avoir ordonné a
ses assistants, 1a oti chacune d’elle se coucherait, de les sacrifier au dieu du
voisinage (thuein t6i prosékonti théi). Et c’est ainsi que le mal (kakon) cessa.
C’est pourquoi encore aujourd’hui, il est possible de découvrir dans les
demes d’Athénes, des autels anonymes, en souvenir de la propitiation (exi-
laseds) qui fut alors célébrée. D’autres rapportent qu’il aurait dit que la
cause de la peste (loimou) était la souillure liée a I’affaire de Cylon (to Ku-
loneion agos) et qu’il aurait indiqué la maniére de s’en débarrasser. Et pour

39 J.-L. DURAND, « Formules attiques du fonder », op. cit. (n. 27), p. 276 et ss.
D. JAILLARD, «Paysages de laltérité. Les espaces grecs de linspiration », in F.
PRESCENDI et Y. VOLOKHINE éd., Dans le laboratoire de Uhistorien des religions. Mélanges
offerts a Philippe Borgeaud, Labor et Fides, Geneve 2011, p. 289-300.

4l DIOGENE LAERCE, Vies et doctrines des philosophs illustres 1. 110, trad. R. Goulet.



298 DOMINIQUE JAILLARD

cette raison, on aurait fait mourir (apothanein) deux jeunes gens, Cratinos et
Ctésibios, et le fléau aurait été dissipé (luthénai tén sumphoran).

Pour faire cesser le loimos, Epiménide va traiter la terre attique comme un
terrain de parcours, un agros, en un feuilletage de ’espace et de I’histoire
qui remonte en deca de la fondation de la cité, de ses autels, de la pratique
agricole, vers une strate que n’a pas atteint la souillure. Partant de
Iépicentre du mal, ’autel « bloqué » par la confusion du meurtre et du
sacrifice, il laisse librement divaguer des brebis dont les couleurs
s’accordent aux deux visages complémentaires des Erinyes — Euménides,
blancheur bienveillante des déesses qui promettent & Athénes toute pros-
périté, noirceur des vengeresses encolérées. En un espace redevenu comme
vierge, il les sacrifient, 1a ot elles s’arrétent, aux dieux qui ont leurs autels
a proximité, renouant par la méme la possibilité du sacrifice, que la
marque iconique des traces rouges sur l'autel lie justement au sang des
sacrifices antérieurs. Cette stratégie d’exception explore et révéle en creux
les logiques du systéme sacrificiel et les statuts des sangs humains et ani-
maux dans leur rapport a 'autel. La stratégie alternative, plus banale, le
sacrifice de jeunes gens, relévent de la logique de 1’aparché sur I’avenir de
la communauté que nous avons signalisé a propos des récits de sacrifice
humain.

Un retour vers la réalité historique du fonctionnement des tribunaux
athéniens*? nous permettra de mettre a I’épreuve les statuts des sangs ver-
sés tels qu’ils ressortent d’une analyse anthropologique des logiques qui
organisent récits et images. Que se passe-t-il lorsqu’on confronte I’histoire
d’Epiménide aux pratiques indissociablement judiciaires et religieuses des
tribunaux athéniens ? Une distinction est faite entre ’empoisonnement et
le phonos — le meurtre proprement dit — mentionnés cote a cote comme s’ils
constituaient deux formes d’homicide distinctes, bien que, du point de vue
juridique, justiciables des mémes tribunaux*, on peut risquer I’hypothése
que relévent du phonos tous les meurtres assimilables a un titre ou un autre
au geste violent de faire couler le sang.

Des lors que le meurtre a été proclamé par les parents du mort et qu’ils
ont engagé une procédure aupres de I’archonte roi, second personnage de
la hiérarchie politico-rituelle de la cité, qui est par ailleurs en charge d’ad-
ministrer les sacrifices ancestraux, ce dernier fait une proclamation som-
mant le meurtrier, connu ou inconnu, de se tenir a I’écart des sacrifices (fi-
gurés par le maniement de la kernips) et autres rites ainsi que des sanc-
tuaires et de I’agora®, c’est-a-dire des actes et des lieux qui le mettraient

42 Voir D. M. MAC DOWELL, Athenian Homicide Law, Manchester 1963 et J.-L. DURAND,
« La mort, les morts », op. cit. (n. 25).
ARISTOTE, Constitution d’Athénes 57. 3, voir D. M. MACDOWELL, op. cit. (n. 42), p. 44-
45, 62-63.
Proclamation du basileus contre le meurtrier : « qu’il se tienne & 1’écart des actes
conformes a la loi (t6n nominén) » (Aristote, Constitution d’Athénes 57. 2) ; loi de Dra-
con (selon Démosthéne 20. 158) : « que le meurtrier (androphonon) se tienne a ’écart



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 299

en position de solidarité rituelle avec ses concitoyens au risque de détruire
leur 1égitimité sacrificielle. Si le meurtre est volontaire, la peine sera la
mort ou l’exil, s’il est involontaire®, il n’en convient pas moins de séparer
par l’exil le meurtrier de sa victime, en le séparant du territoire de la cité.
Fait donc probléme l’appartenance du meurtrier et de sa victime a une
méme communauté, au sens indissociablement politique et religieux. Les
précautions rituelles prises pour sa réintégration qui s’opeére selon un che-
minement bien défini, ponctué de purifications et de sacrifices, témoignent
des risques potentiels qu’elle pourrait faire peser sur la communauté. Que
la séparation se définisse d’abord en terme de relation a l’espace ressort
encore plus explicitement du cas d’un exilé pour meurtre qui serait en po-
sition de devoir revenir se défendre devant les tribunaux athéniens d’une
accusation pour un autre meurtre*. Il est si important qu’il ne touche pas
le sol attique, que tout contact soit évité, qu’il doit rester en mer sur une
barque pour présenter sa défense, les juges le jugeant depuis la terre ferme.
Le cas le plus grave est celui de ’homme qui met en péril, avec le systéme
sacrificiel, toute les relations de la cité a ses dieux et a sa terre : si ’on voit
un meurtrier qui n’a pas été poursuivi mais qui est frappé par l'interdit de
I’archonte roi sacrifier, il peut étre conduit en prison, et s’il est reconnu
coupable, c’est la mort qui s’appliquera, méme si le meurtre est involon-
taire. Pour reprendre la formule de JEAN LOUIS DURAND, « la oli les hommes
sacrifient en commun, ils ne peuvent mutuellement faire couler leur sang
sur la terre commune qui les unit comme groupe rituellement solidaire »*.

Pour boucler ce parcours en esquisse, rappelons que le sang des sacri-
fices est celui-la méme qui recele la puissance cathartique et purificatoire
la plus forte pour laver les souillures du sang homicide, des meurtres dont
il doit, dans I’espace du sacrifice, étre soigneusement tenu a I’écart, sang
du porcelet qu’Apollon verse sur la téte d’Oreste matricide, ou plus modes-
tement, dans 'ordinaire de la vie des cités, sang de la victime avec lequel
est purifié I’espace de I’assemblée de I’Athénes démocratique avant chaque

de I’eau lustrale (chernibos), des libations, des cratéres, des sanctuaires et lieux sacrés
(hierén), de ’agora ».

A propos du Palladion, tribunal compétent, au premier chef, pour les meurtres invo-
lontaires : « Qu’ordonne la loi? Que celui qui a été condamné pour meurtre involon-
taire (akousi6i phondi) quitte le pays dans un délai prescrit, suivant une route fixée, et
reste banni jusqu’a ce qu’il ait obtenu sa grace d’un parent de la victime. Alors il lui
est accordé de rentrer, non pas n’importe comment, selon certaines formes : il y a des
sacrifices, des purifications (thusai kai katharthénai), d’autres actes obligatoires qui
sont définis par la loi » (Démosthéne 23. 72, trad. L. Gernet).

A propos du tribunal en Phréattoi, en charge du jugement d’un meurtre volontaire
dont 'accusé est déja exilé pour un autre meurtre, involontaire : « Il ne peut rentrer
sur notre territoire (...), mais on a trouvé un moyen de satisfaire a la fois a la piété
(eusebés) et de ne pas priver I'accusé de défense et de jugement (...). S’approchant en
barque, 'accusé présente sa défense sans toucher terre, les juges, a terre, 'entendent
et prononcent » (Démosthéne 23. 77-78, trad. L. Gernet, modifiée).

47 51 DURAND, « La mort, les morts », op. cit. (n. 25), p. 42.

46



300 DOMINIQUE JAILLARD

réunion pour que «ne s’échangent que de bonnes paroles »*, que les
hommes délibérant ensemble prennent les meilleures décisions*. Ce sang
l1a protege la communauté civique de la stasis, des luttes intestines et de
leur cortége de sang versé, elle garantit, sur ’autre versant, politique, les
conditions sans lesquelles la cité ne saurait solidairement sacrifier a ses
dieux.

Un document particulierement fascinant de ’époque archaique, ’Hymne
homérique a Hermés, montre le petit dieu nouveau-né accomplissant des
gestes et une cuisine sacrificiels, a vrai dire un peu étrange, sans faire cou-
ler le sang, sans accomplir ce premier partage entre sang et carcasse ex-
sangue et disponible qu’exige d’ordinaire le rite®®. Qu’implique alors I’ab-
sence d’hémorragie mortelle, ’absence corrélative d’autel et de tout dispo-
sitif sacrificiel installé et durable, I’effacement de toutes les traces®® ? Her-
meés abat deux des vaches qu’il a volées a son frére Apollon en leur trans-
percant la moelle épiniere, 1’aidn, le mot méme qui dit en grec la force et la
durée de vie, par lesquelles les hommes et les dieux se distinguent®®. La
moelle est une quintessence du sang, concentrée et comme cuit en lui-
méme>3, la percer c’est frapper la vie méme de I’animal. La stratégie des

48 « Avant que le héraut ne fasse la priére selon la formule des ancétres, le peristiarque

porte tout autour (periphérein) une victime purificatoire (katharsion) », « pour que ne
s’échangent que de bonnes paroles » Istros, FGrH 334, fr. 16 ; « les Athéniens avaient
I’habitude de sacrifier des porcs et d'asperger les siéges avec son sang pour honorer
Déméter quand elle les privait de ses fruits, ou encore parce que ceux qui sont dans
Passemblée font une purification en égorgeant un porc » (Scholie a Aristrophane,
Acharniens 44).

M. DETIENNE, « Les dieux du politique », Les Grecs, les Romains et nous. L'Antiquité est-
elle moderne ?, Paris 1991, p. 259-269.

v. 103 et ss: Les bétes indomptées (admetes) parvinrent a la haute étable (aulion,
grotte) et trouverent des abreuvoirs au bord d’une prairie magnifique. Alors, aprées
avoir rassasié de bonne herbe les vaches mugissantes, pendant qu’elles broutaient le
tréfle et le souchet frais de rosée, Hermes les poussa toutes ensemble dans I’étable ;
puis il rassembla beaucoup de bois et chercha l’art du feu. (...) Pendant que l'illustre
Héphaistos faisait puissamment jaillir la flamme, il entrainait dehors, prés du feu
(pur), deux vaches mugissantes a la démarche torse. Sa puissance (dunamis) s’était
alors considérablement accrue. Il les frappa toutes deux a I’échine et les renversa a
terre, haletantes ; il les fit ployer et rouler, en leur transpercant la moelle de vie (ai6-
nas tetorésas). Passant d’un travail a l'autre, il trancha leurs chairs (krea) lourdes de
graisse ; il les transpercait avec des broches de bois et rotissait en méme temps (ho-
mou) la viande (sarkas), 1’échine — morceau d’honneur - (néta gerasmia), et le sang
noir rassemblé dans les intestins (mélan haima ergménon en choladessi). Tout cela res-
ta sur place ; quant aux peaux, il les étendit sur une roche trés séche, si bien que
maintenant encore, apres tant de temps dans l'intervalle, elles existent toujours (...).
11 déposa (katetheken) d’abord le gras et les chairs abondantes (demon kai krea polla)
dans la haute étable, puis il les suspendit en I’air, comme le mémorial (sema) du vol
qu’il venait de commettre (trad. J. Humbert modifiée).

D. JAILLARD, « Espaces hermaiques du sacrifice », in M. CARTRY, J.-L. DURAND, R.
KOCH-PIETTRE (éds.), Architecturer l'invisible, Turnhout 2009, p. 61-80.

HESIODE, Catalogue des femmes, frag. 1 Merkelbach-West, v. 6-8.

« C’est I’excrétion de la nourriture sanguine répartie dans les os et 1’aréte qui subit
une coction du fait de la chaleur qui nait de son emprisonnement (...) le sang se cuit

49

50

51

52
53



STATUT ET EFFETS DU SANG VERSE 301

gestes d’Hermes se laisse dés lors comprendre dans la logique d’un récit ou
le dieu fait passer les vaches jusque-la immortelles de son frére du coté de
la mortalité, de I’élevage et du sacrifice®®. Il leur a d’abord fait changer de
régime alimentaire, substituant a I’asphodéle des prairies divines de Piérie,
la bonne herbe des bords de 1’Alphée, nourriture marquée du coté de
I’humide et du corruptible, signe de leur mortalité nouvelle, avant de trai-
ter « les viandes, les parts d’honneurs et le sang noir » tout ensemble, en
une cuisine ot se joue le changement de statut des bétes et la valeur transi-
tionnelle de toute I'opération qu’attestera ultimement la suspension entre
ciel et terre, dans un espace fermé et caché des viandes intouchées. En
tuant sans faire couler le sang, Hermeés a rendu les bétes accessibles au
couteau du sacrificateur.

Le sang grec n’est pas au sens strict, en dehors de certaines spéculations
philosophiques, la source de la vie, mais il lui est étroitement liée, et dans
la séquence sacrificielle, il coule a terre, comme laissé a Gaia, sans pouvoir
se constituer, comme tel, en une part revenant aux dieux ou aux hommes,
c’est sous une forme apprétée et seconde que ces derniers le consomment.
A partir de cette configuration complexe, pourrait s’engager la comparai-
son que nous appelions de nos veeux avec le monde biblique et le sang
vital et intouchable du Lévitique (17,4).

fig. 1. Plaque en bois, grotte de Pitsa, Athénes, Musée national 16464

et cette coction du sang en lui-méme le transforme en suif et en graisse » (Aristote,
Partie des animaux 651 a 20).
54 p, JAILLARD, Configurations, op. cit. (n. 18), p. 137 et ss.



302 DOMINIQUE JAILLARD

fig. 2. Cou.pe attique a figures rouges, Tarquinia RC 1918 (dessin de F.
Lissarrague)

fig. 3. Amphore a figures noires, Londres, British Museum 97.7-27.2.



Résumé

Ce colloque a réuni biblistes, assyriologues, et spécialistes de I'antiquité pour traiter
de la question du tabou et des transgressions, a partir de leurs disciplines et a travers
leurs corpus de référence: Bible, Mésopotamie, Gréce antique, Egypte ancienne,
période mamelouke... Les contributions font d'une part ressortir I'absence d’un
terme qui équivaudrait au mot «tabou», initialement emprunté par les anthropolo-
gues du siecle dernier aux langues polynésiennes. Il semble cependant que plu-
sieurs caractéristiques rattachées a ce concept soient récurrentes dans les sociétés
abordées.

Ainsi, plusieurs communications ont relevé I'importance des interdits alimentaires
comme marqueurs identitaires. Ces «maniéres de table», tel que l'interdit du sang
dans l'ancien Israél, permettent en effet au groupe d’établir ses propres limites «de
I'intérieur», et de définir ses modes d’appartenance et de reconnaissance. Il arrive
également que les régimes alimentaires servent a décrire le groupe de I'extérieur.
Cela peut s’avérer injustifié et caricatural, comme dans le cas du régime sans porc
attribué aux Egyptiens par Hérodote, ou au contraire refléter une réalité socio-histo-
rique a I'image des Amorites, peuple nomade mangeurs de truffes du désert et de
viande crue. La fonction identitaire des régimes alimentaires est également mise en
valeur lors des rencontres interethniques ou les groupes minoritaires, comme les
juifs a la période hellénistique, sont obligés d’adapter leur pratique pour éviter leur
exclusion des cercles d'influence de la cité.

Les relations sexuelles sont un domaine ou les lois ont peu d’emprise et ou les ta-
bous permettent de définir les limites. Il a ainsi été question de la prostitution dans
I'ancien Israél et de l'utilisation métaphorique de la prostitution dans le discours
prophétique, du probleme des mariages interethniques qui brouillent les frontieres
de la communauté, ou encore de la possibilité dans des situations exceptionnelles
de braver des interdits fondamentaux comme celui de I'inceste afin de préserver
d’autres valeurs du groupe.

On a également abordé des «tabous de contact» qui caractérisent des lieux exclu-
sifs, comme un sanctuaire ou la maison d’'une grande prétresse, et dont I'entrée est
réservée aux seuls initiés. Certains objets, tels que les butins de guerre, ou certaines
personnes, tels que les premiers-nés, se voient attribuer un caractere sacré qui im-
plique leur mise a I'écart du groupe. Inversément, leur «mise en contact» est condi-
tionnée par I'observation d’un rituel ou de postures qui assurent la protection du
reste du groupe.

La compréhension des interdits et des différentes formes de régulation nécessite la
prise en compte du contexte économique et social dans lequel ils se développent
ainsi que de lI'imaginaire collectif auquel ils se réferent. Les Assyriens operent ainsi
une distinction fondamentale entre le volontaire et I'involontaire. La prise en compte
de fautes involontaires permet d’expliquer toute forme de malheur dont l'origine
remonte au comportement de celui qui en est atteint. Ce sens de la responsabilité
engendre de nouveaux interdits fixés par la science hémérologique, qui détermine
les jours fastes et néfastes dont la connaissance permet de limiter les fautes incons-
cientes. Les textes fondateurs du judaisme de I'époque perse expriment quant a eux
un idéal ou le droit serait placé sous l'autorité du temple. La loi du talion et les
peines de mutilation qu’elle implique reléve alors plus d’une construction idéolo-
gique que de la réalité historique.



About this book

This colloquium brought together biblical scholars, Assyriologists and scholars of
Antiquity to discuss the question of taboo and its transgressions, from the perspec-
tive of their disciplines and through their particular corpus of data and documents:
Bible, literary or archeological evidence from Mesopotamia, ancient Greece, ancient
Egypt and the Mamelouk period. On the one side, the contributions highlight the
absence of a term that would be the equivalent of the word “taboo”, originally bor-
rowed from the Polynesian languages by last century’s anthropologists. It appears
however that several characteristics connected to this concept are recurring in the
societies under scrutiny.

Thus, several contributions indicated the importance of food prohibitions as iden-
tity markers. These “table manners”, such as the blood interdiction in ancient Israel,
allow a group to establish its own boundaries from the inside, and to define its
modes of belonging and recognition. It also happens that specific diets are used to
describe a group from the outside. It can prove unjustified and caricatural, as is the
case for the pork-less diet attributed to the Egyptians by Herodotus, or, on the con-
trary, reflect a socio-historic reality, as in the case of the Amorites, a nomadic tribe
which ate desert truffles and raw meat. The identity function of diets is also high-
lighted in interethnic contact, when minority groups, like the Jews in the Hellenistic
periods, were forced to adapt their practice to avoid being excluded from the city’s
circles of influence.

Sexual intercourse is a domain where laws hold little sway and where taboos help to
define limits. Thus, prostitution in ancient Israel was discussed as well as the meta-
phorical use of prostitution in prophetic discourse. Other contributions also ana-
lyzed the problem of interethnic marriages that blur the boundaries of the commu-
nity, and the possibility, in extreme situations, to defy fundamental prohibitions such
as incest in order to preserve other group values.

“Contact taboo” were also considered. They characterize exclusive places, e. g. a
sanctuary or the house of a high priestess, the entrance of which is limited solely to
the initiated. Some objects, such as war spoils, or some people, e. g. first-borns, are
attributed a sacred character which necessitates that they be set aside from the
group. Conversely, their integration requires the observance of a ritual or of pos-
tures insuring the protection of the remainder of the group.

In order to properly understand such prohibitions and regulations, one needs to be
aware of the economical and social context in which they developed as well as of the
collective imaginary to which they refer. Assyrians put into place a fundamental dis-
tinction between voluntary and involuntary action. Taking into account involuntary
mistakes allows explaining any type of trouble related to the behavior of the affected
person. This peculiar sense of responsibility generated new prohibitions established
by hemerology, which distinguished auspicious from inauspicious days. Knowing
these would limit the risk for committing unconscious mistakes. For their part, the
founding texts of Judaism of the Persian period express an ideal that law should be
placed under the authority of the temple. The law of retaliation (lex talionis) and the
penalties of mutilations it implies expresses an ideological construct rather reflect-
ing historical reality.



	OBO 274_Tabou_DEF_titre_TM
	OBO 274_Tabou_DEF_Jaillard.pdf
	OBO 274_Tabou_DEF_summary

