Sciences religieuses

-

-

7]
Q
©
=
b
L
v
Q
et
=
- @
o
v
L]
©
9
(=)
Y
!
Q
©
Q
=]
o
)
=
Gt
=
2
(2]

ARCHITECTURER
L'INVISIBLE

Autels, ligatures, écritures

Sous la direction de

MicHeL CARTRY
Jean-Louis DurRAND
Renee KocH PIETTRE

BREPOLS




ESPACES HERMAIQUES DU SACRIFICE

Dominique JAILLARD
IASA/ Université de Lausanne

Dans un travail comparatiste de longue haleine dont I'objet premier était d’inter-
roger I'espace sacrificiel en tant que structuré par ’autel, d’y « saisir au vif la mise en
présence des instances surnaturelles et des acteurs humains, telle qu’elle se construit
et se dit dans I'événement rituel », les recherches sur les pratiques polythéistes de la
Grece ancienne ont occupé une place 2 la fois emblématique et ambigué. Avec une
insistance, une évidence, que presque rien ne semble démentir, les autels font figure
de centre privilégié du dispositif sacrificiel grec', point « d’ancrage » ol se cristallise
la liaison entre une communauté, ses dieux et une terre —territoire et « sanctuaires »
(hiera)—, point nodal par rapport auquel se tisse le réseau des gestes et des paroles
dont les séquences et les variations composent le sacrifice2. Dans 'orbite de I’espace
défini par I'autel’, sur la scéne ainsi constituée?, se déploie une présence au ceeur du
rite dont les modalités sont inséparables des instances en jeu, puissances divines et
autres, qu’il convient de ne jamais seulement traiter comme des destinataires mais
aussi comme des opérateurs a part entiere’.

Des lors, I'absence ou la mise hors-jeu de l'autel tend 4 apparaitre, dans les sacrifi-
ces grecs, comme un €cart différentiel et signifiant, voire, en des cas limites, comme
la mise a 'épreuve d’une définition grecque du sacrificiel®. Cet accent sur la puis-

1. Sur cette notion, voir Ch. MaLAMOUD, dans M. BIARDEAU et Ch. MaLamounb, Le Sacrifice dans I’Inde

ancienne, Paris 1976, p. 320 sq. et, c6té africain, les études réunies par M. CARTRY (€d.), Sous le Masque
de l'animal, op. cit.
2. Voir J.-L. DurAND, Sacrifice et labour en Gréce ancienne, Rome-Paris 1986; « Formules attiques du
fonder », dans M. DETIENNE (éd.), Tracés de fondation, Paris-Louvain 1990, p. 271-287; et notamment
« Images pour un autel », dans R. ETienne et M.-T. L DiNaHET (éd.), L'Espace sacrificiel dans les
civilisations méditerranéennes de l'antiquité. Actes du Collogue tenu a la Maison de I'Orient, Lyon,
4-7 juin 1988, Lyon-Paris 1991, p. 45-55 (p. 46) : « Le pdle organisateur de cet ensemble tres élaborgé,
le véritable centre du dispositif grec de Ia thusia, c’est autel, bémos, sans lequel il n’y a pas, toujours
du point de vue grec des choses, de véritable scéne sacrificielle ». Pour le rapport entre gestes et paroles
sacrificielles, voir, c6té africain, I’étude de M. CarTRY, « Résumé de cours », Annuaire de I'EPHE,
Sciences religieuses 102 (1993-1994), 1994, p. 41-48.

3. Pour lequel J.-L. DurAND, « Images », op. cit., a proposé la notion d’espace bomique.

4. Voir Ch. MaLAMoUD, La Danse des pierres. Etude sur la scéne sacrificielle dans I'Inde ancienne,
Paris 2005, p. 43-56 et 125-127.

5. Voir, dans ce volume, la contribution de G. PiroNTI, « Sous le ciel d’Eryx », qui montre comment le
comportement attribué a l'autel d’Aphrodite « connote la présence spécifique de la déesse », ainsi que
D. JAILLARD, « Le pilier hermaique dans I'espace sacrificiel », MEFRA 113/1 (2001), p. 341-363, et la
conférence prononcée par Vinciane Pirenne-Delforge : « Ne pas se tromper d’adresse : I'identification
d’un dieu en contexte rituel », & ’Ecole Normale Supérieure, & Paris, le 18 janvier 2007.

6. Voir R. KocH PIETTRE, « Précipitations sacrificielles en Gréce anciennc », dans S. GEOrRGoUDI,
R. Koch PieTTRE et F. Scumipr (€d.), La Cuisine et I'autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés
de la Méditerranée ancienne, Turnhout 2005, p. 77-100; ou, a I'inverse, N. ROBERTSON, « Sacrifice to the

61



Dominique Jaillard

sance organisatrice de 1’autel, que des anthropologues spécialistes d’autres cultu-
res peinent i retrouver, a sa 1égitimité en Grece, a condition de traiter le dispositif
non comme une donnée brute accessible a quelque description archéologique, mais
comme s’articulant dans les séquences rituelles, dans le proces ou se développe, a
méme les gestes, I’action conjointe, intriquée, des hommes et des instances. Ainsi, en
deci de la cérémonie en cours, un autel fonctionne pour avoir €t€ la scene d’autres
sacrifices; son installation (hidrusis), qui est aussi qualification de I’espace, a mis en
ceuvre une matiere sacrificielle (marmites de céréales bouillies ou victimes animales)
et les gestes présidant a son dépdt’. La notion d’autel est elle-méme moins simple
qu’il n’y parait. Lorsque les sources anciennes hésitent sur le statut d’un objer limite
comme les colonnes d’Apollon Agyieus, entre autel (bomos) et « image » (agalma),
plus qu’un brouillage marginal, il convient d’interroger le statut complexe que la
pratique lui confére, I’articulation-superposition d’aspects qu’assument plus commu-
nément des objets distincts mais dont la différence n’en est pas moins construite dans
et par la pratique rituelle dont ils sont les instruments®.

Les modalités de la présence divine que suscitent et captent les stratégies du rituel,
sont étroitement solidaires des instances que chaque sacrifice met en jeu, qu’il s’agisse
de la figure spécifique des puissances que le sacrifice honore (timan) et accroit’, et
qu’il contribue & préciser avec le mini-panthéon qu’elles portent en elles'?, ou de
toutes les instances dont la présence est, d’'une maniere ou d’une autre, requise pour
l'accomplissement méme du rite. C’était pour nous une premiére et décisive raison de
considérer les espaces grecs du sacrifice au miroir d’un dieu comme Hermes, suscep-
tible d’assumer au ceeur de la pratique sacrificielle passages et transitions, liaisons et
déliaisons, d’articuler gestes, paroles et interprétations''. Sa présence se laisse sus-
pecter 1a méme ol sa position est irréductible a celle d’un destinataire, ainsi aupres

Sea: A Custom prior to the “Olympian” and “Chthonian” Categories? », dans R. HAGG et B. ALROTH
(éd.), Greek Sacrificial Ritual, Olympian and Chthonian. Proceedings of the Sixth International Seminar
on Ancient Greek Cult, organized by the Department of Classical Archaeology and Ancient History,
Gdoteborg University, 25-27 April 1997, Stockholm 2005, p. 85-96, qui, analysant les rites de submersion
en termes de survivance, ne parvient pas  leur assigner une place dans les systémes sacrificiels grecs.

7. Souda, s.v. ytpaig idputéov, avec les remarques de D. JAILLARD : « L'image dans la stratégie
du rituel », et de V. PIRENNE-DELFORGE : « Des marmites pour un méchant petit hermes! ou comment
consacrer une statue », dans S. Estienne, D. JaiLarp, N. LustcHANsky et C. PouzAapoux (éd.), Image
et religion dans I’Antiquité gréco-romaine (Rome, Ecole Francaise de Rome, 11-13 décembre 2003),
Cahiers du Centre Jean Bérard, Naples 2008, p. 97-99 et p. 103-110.

8. SopHoCLE, Laocoon, fr. 370 Radt; Hésychius et Etymologicum Magnum, s.v. dyviedg. Sur les
rapports entre rites, instrument et espaces, voir J.-L. DUrAND, « Du rituel comme instrumental », dans
M. DETIENNE, J.-P. VERNANT erf al. (éd.), La cuisine du sacrifice en pays grec, Paris 1979, p. 167-181, et
J. RUDHARDT, « La perception grecque du territoire sacré », MEFRA 113 (2001), p. 175-188.

9. Sur le sacrifice comme accroissement de la timé des dieux, voir notre étude « Mises en place du
panthéon dans les Hymnes homériques. L'exemple de I'Hymne & Déméter », Gaia 9, 2005, p. 49-62.

10. Voir Ph. BorRGEAUD, « Maniéres grecques de nommer les dieux », Colloquium Helveticum 23, Berne
1996, p. 19-36 (p. 21) : « la pratique religicuse exige ainsi chaque fois, et en chaque lieu, une redéfinition
non seulement de I'entité particuliere & laquelle s’adresse le rite, mais de 'ensemble du panthéon dont
cette entité se trouve solidaire ».

11. Voir D. JAILLARD, Configurations d’Hermeés. Une « théogonie hermaique », Kernos Supplément 17,
Liege 2007.

62




Espaces hermaiques du sacrifice

du foyer-autel d’Hestia, dont il est solidaire et messager, lorsque jaillit la flamme et
qu’'une fumée sacrificielle s’éleve vers les immortels'?, ou dans les liens étroits qui
l'unissent a ces agents du sacrifice que sont le héraut (kérux) et le prétre (hiereus).
Leur homologie avec Hermes s’atteste dans un détail récurrent des partages sacrifi-
ciels : la langue de la victime, coupée  part'3, porteuse des puissances médiatrices
du langage, est une part d’honneur (geras) susceptible de revenir tantot 3 Hermés,
tantot au héraut ou au prétre'¥. Nous aurions pourtant hésité a construire nos hypo-
theses sur cette seule documentation, trop lacunaire et problématique, si les Grecs
n’avaient eux-mémes réfléchi les interactions d’Hermes avec la pratique sacrificielle
dans deux directions complémentaires qui interrogent, selon des poles opposés, les
puissances « présentifiantes » de I'autel en relation avec I’ensemble des gestes qui
organisent un espace sacrificiel & chaque fois singulier.

D’un c6t€ une série d’images attiques explore comment Hermes, sous la figure du
pilier (hermés), assume, en fonction des gestes dont il est l'objet et des positions qu’il
occupe dans I'image, par rapport a I’autel notamment, certaines des mises en pré-
sence que requiert l'opération sacrificielle. Pour une analyse iconologique détaillée,
nous renvoyons le lecteur a notre article de 2001 dont nous ne reprenons ici que les
conclusions les plus importantes pour la suite de notre propos®. La ritualité spéci-
fique de ’hermés lui a valu d’étre traité par les imagiers attiques comme un signe
iconique privilégié¢ des médiations que le dieu opere dans I’espace méme du rite.
L’hermés prend en charge un ensemble de passages et d’articulations internes au rite
de la thusia. Accueillant la pompé dans l'aire sacrificielle dont il marque ainsi la
spécificité, veillant a I'introduction aupres de autel de la victime ou du kanoun qui
lui sont présentés, il opére comme un seuil. Les différents éléments introduits dans
'espace du sacrifice depuis 'extérieur —officiants, animal et panier contenant les
graines indispensables au rite, le couteau sacrificiel (machaira) ou d’autres produits
céréaliers— sont mis en présence de ’hermés qui s’impose, par sa position par rap-
port au bomos, comme I'instance qui accomplit le passage dans ’espace du sacrifice
et vers 'autel qui en figure le point focal. Le pilier hermaique assume alors la mise
en relation avec le bomos & feu et & sang. Agissant a Iintérieur méme du processus
sacrificiel, il met en présence les uns des autres les éléments impliqués dans la thusia
et lie entre eux les moments successifs du rite. L hermés. pilier réalise notamment la
liaison entre éléments céréaliers et carnés, dont la présence conjointe est requise pour
que les hommes puissent mettre & mort et consommer les animaux domestiques '°.

12. Aspect fortement souligné par J.-P. VERNANT, d&s son article « Hestia-Hermes » de 1963. Pour
I'esquisse d’une comparaison des rapports d’Hermes et d’Agni avec le feu, entre « sacrifice, prétrise,
¢levage, richesse, bienfaisance », voir P-L. VAN BERG, « Hermés et Agni. Etude comparative », dans
F. LABRIQUE (éd.), Religions méditerranéennes et orientales de I’Antiquité, Le Caire 2002, p. 185-216.

13. Lorsque la langue et la téte sont attribuées 2 un méme bénéficiaire, elles sont traitées par les « lois »
sacrées comme deux parts distinctes.

14. Pour une rapide discussion de ce délicat dossier, avec sources et bibliographie, voir D. JAILLARD,
Configurations, op. cit., p. 158-159.

15. D. JAILLARD, « Le pilier », op. cit.

16. Voir J.-L. DurAND, « [’Hermes multiple », dans C. Bron et E. KASSAPOGLOU (éd.), L'image en
Jeu. De I'Antiquité a Paul Klee, Yens-sur-Morges 1992, p- 25-34 (p. 34) : « rituellement, I’hermes fait

63




Dominique Jaillard

Hermés contribue ainsi, selon des exigences immanentes au rituel, a la transforma-
tion de ’animal vivant en viande consommable!. Puis, de son regard vigilant, il
préside 2 la mise en présence, dans le feu de l’autel, des différents hiera —les visceres
(splanchna), que les mortels consommeront autour du bomos, et la part divine (méria,
osphus...) qui s’éléve en fumée vers le ciel.

Une partie de la série construit 'espace du sacrifice a partir de la gestuelle dont
’hermés est l'objet en absence de I'autel. Mais c’est alors paradoxalement la centra-
lité de ce dernier qui se trouve soulignée. Les images se focalisent sur la procession,
Iintroduction de la victime et des instruments nécessaires au rite dans cet espace
autre, ou il s’accomplira autour d’un autel encore invisible. Laccent est mis sur les
passages que requiert I'entrée dans la sphere sacrificielle, passages suffisamment
délicats pour qu’ils exigent la médiation d’un Hermes démultiplié dont on voit un des
officiants conduisant la pompé se faire le suppliant’®. La victime lui fait face : elle
passe devant lui. A la différence de celui de T'autel, 'ancrage du pilier dans la terre
déploie un espace essentiellement transitionnel, qui ouvre une scéne sacrificielle
encore en esquisse, comme par anticipation.

Dans 'Hymne homérique & Hermes en revanche, ce caracteére transitionnel mar-
que de part en part, comme son dernier mot, le sacrifice que le dieu y accomplit lui-
méme et le lieu sans autel qui en constitue le théatre : un terrain de parcours solitaire
au bord du fleuve Alphée!®. Hermes prend soin d’effacer méticuleusement toutes les
traces des gestes qu’il a accomplis, ne laissant pour signes (sémata) des passages que
son sacrifice a réalisés et qu’il sanctionnera, en différé, par un chant théogonique?’,
que des viandes suspendues dans un non lieu, entre ciel et terre, au fond d’une grotte
qui les dissimule a tous les regards, et, bien visibles, les peaux des victimes tendues
contre un rocher. Quel rapport faut-il établir entre cet espace sacrificiel provisoire,
destiné a ne devenir la scéne d’aucun rite régulier, et 'absence d’autel ? Comment les

passer de la graine & la viande, mais aussi d’un espace “antérieur” 2 un espace rituel, de la vie a la mort
sacrificielle ».

17. D. JaiLLarD, Configurations, op. cit., p. 145-150.

18. Voir en premier lieu la péliké attique du Peintre de Pan, A FR, Berlin, Staatl. Mus. 1966. 62;
J. D. BEAZLEY, Attic red-figure vase-painters (désormais ARV?), 3 vol., Oxford 19632, 1639, 91 bis;
id., Paralipomena: additions to Attic black-figure vase-painters and to Attic red-figure vase-painters
(désormais Para), Oxford 19712, 386; LIMC 125 J.-L. DURAND, Sacrifice, op. cit., p. 135-130, fig. 58 id.
« L’Hermgs », p. 30-31, fig. 8; D. JAILLARD, « Le pilier », op. cit., p. 351-352, fig. 7. A analyser en relation
avec une autre péliké du peintre de Pan, FR, Paris, Louvre Cp 10793; ARV? 555,92; LIMC 141; et avec
les « supplications » & 'hermés en présence de I’autel, notamment une amphore attique a FN, marché de
’art, Sotheby’s Antiquities, Londres, 12-13 déc. 1983, 380; 12 juin 1997, 305; F. T. VAN STRATEN, Hiera
kala. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece, Leyde-New York-Cologne 1995,V 52,
pl. 24; et D. JATLLARD, « Le pilier », op. cit., p. 355-356, fig. 11; et un fascinant lécythe a FN, du début
du v¢ s, musée du Pirée, presque inédit (photographies dans G. STEINHAUER, To archaiologiko Mouseio
Peiraids, Athenes 2001). Sur la démultiplication de I’hermés, voir J.-L. DURAND, « L'Hermes », op. cir.,
notamment p. 29-30, pour sa proximité avec le monde humain et ses manires propres d’ouvrir et de
clore I’espace.

19. Hymne homérique a Hermes, abrégé ci-aprés HhH., v. 105-141. Le lecteur trouvera un résumé de
’Hymne et une traduction des vers relatifs au sacrifice d’Hermes dans PAppendice figurant a la fin de
cet article.

20. HhH. 425-435.

64




Espaces hermaiques du sacrifice

gestes silencieux du dieu constituent-ils cet espace singulier ? Comment déploient-ils
un dispositif a la mesure des stratégies qu’engage ce « sacrifice divin » sans parallele,
mais dont tous les moments et les éléments constituants font sens dans la pratique
grecque ?

Pour en saisir les enjeux, en interroger I'espace, replagons d’abord le sacrifice
d’Hermes dans le récit dont il est un point nodal. L’Hymne homérigue célebre la
naissance d’Hermes et le réajustement du panthéon qu’elle implique, en racontant
les exploits, kluta erga, et les ceuvres merveilleuses, thaumata (transformation d’une
tortue en lyre, vol des vaches d’Apollon, invention d’un feu technique, brouillage des
pistes...), quaccomplit le nouveau-né. En manifestant ainsi ses puissances (pouvoir
de lier et de délier, de faire croitre ou décroitre. . .), Hermes délimite lui-méme, « par
avance », le champ des prérogatives et « honneurs », timai, qu’il recevra au sein des
partages panthéoniques, avec la sanction de Zeus, au terme d’une longue négociation
et d’'une série d’échanges auxquelles il contraint son frére Apollon, en une ultime
épiphanie?’. C’est que, si sa naissance réalise quelque secret dessein de Zeus?, le
nouveau-né n'en resterait pas moins a I'écart du concert des dieux s’il demeurait
dans I’antre de sa mére Maia, un confin du monde radicalement coupé de ’assemblée
divine, 'Olympe?. Avec I’abattage de deux des vaches du troupeau d’Apollon et le
traitement singulier de leurs chairs auxquels Hermes procéde dans le secret de la
nuit, tout est néanmoins déja joué, les positions mobiles que le nouveau dieu se verra
reconnaitre dans les partages panthéoniques ont été mises en place par ses gestes
silencieux. Leur sens et leur efficace se révélera pleinement dans le chant théogonique
qu'il entonnera devant Apollon au moment de leur réconciliation et du tissage de leurs
timai respectives. De cette théogonie, I'Hymne dit en effet « quelle réalise (krainén)
les dieux et la terre ténébreuse »2*, en assignant a chacun sa part dans les partages®.
Selon un temps diffracté quexigeaient ses stratégies —mais qui révéle en méme temps
une temporalité spécifiquement hermaique—, le chant d’Hermés explicite et acheve
le « sacrifice » nocturne, qui, accompli dans une sorte de présence-absence des ins-
tances, était resté comme en suspens. Il doit d’autant plus étre regardé, a I'intérieur
du récit, comme une authentique parole sacrificielle®, que ce sont les puissances
réalisantes, le krainein, du sacrifice et de la parole poétique, qui ne cessent de circuler
et de se définir entre Hermes et Apollon au long de leurs échanges. Selon la double
logique du récit, le sacrifice d’Hermes réalise les passages et réajustements qui lui

21. HhH. 414 s5q.; voir L. KAnN, Hermes passe ou les ambiguités de la communication, Paris 1978,
p. 119 sq.; D. JaiLLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 173 sq. Au vers 516, Hermes est dit recevoir
comme une de ses prérogatives les ceuvres de I'échange, epamoibima erga. Les objets que les deux fréres
échangent entre eux (lyre, troupeau, baguette d’abondance et de richesse, oracles) mettent en jeu les
compétences et les modes d’action de chacun, dans leur interdépendance et leur complémentarité (voir
D. JAILLARD, op. cit., p. 215-229).

22. HhH. 10.

23. D. JaiLLArD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 28 sq.

24. HhH. 427.

25. HhH. 428-433.

26. Voir M. CARTRY, « Résumé », op. cit., p. 45-46.




Dominique Jaillard

permettent de prendre position dans les partages panthéoniques, et manifeste, sur un
mode épiphanique, ses compétences dans la sphere sacrificielle?’.

Lors du traitement des carcasses des vaches d’Apollon, un geste courant de la
pratique rituelle grecque revient de maniere récurrente avec des valeurs et des effets
chaque fois déplacés, qui en structure la séquence, et manifeste au mieux les straté-
gies du petit Hermes : le geste de déposer, qu’expriment volontiers en grec des verbes
de la famille de rithémi. Nous nous concentrerons sur ce geste dans la mesure ou il
joue un role décisif dans la construction d’un espace sacrificiel transitionnel, sans
autel, et qu’il permet a Hermes d’accomplir une forme de sacrifice qui contourne
tout ce que I'autel met ordinairement en jeu. Il opérera ici comme un révélateur de la
pratique grecque?®. Dans un agros solitaire, un terrain de parcours, Hermes dépose
une premiere fois, sur une pierre plate, les viandes qu’il vient de rotir, en en faisant
douze parts qu’il tire au sort, et en ajoutant a chacune une part d’honneur (geras)
qu’il dépose en plus (prosethéken)®. Dans un deuxiéme temps, il dépose ces mémes
viandes (katethéken) sur le sol de la grotte qui sert d’étable aux vaches dérobées,
puis il les suspend entre ciel et terre (metedra d’ aiph’ anaeire) comme un séma*’.
Ces gestes de dépdt font sens dans la pratique commune, puisqu’un usage largement
répandu consistait a déposer sur des tables des viandes (trapezomata) qui entraient
dans la part revenant aux instances, en plus de ce qui était briilé sur 'autel®. Lors
de rites qualifiés de theoxenia, une table est servie pour les instances qui sont trai-
tées comme les hotes du festin auquel ils sont présents de concert avec les hom-
mes?2, Et dans I’Odyssée, lorsque le porcher Eumée abat un porc pour festoyer Ulysse
déguisé en étranger, il dépose (théken) pour Hermes et les Nymphes, une des sept
parts qu’il a apprétées, a titre de prémices, d’aparché*®. Présence ou absence de la
table, proximité a I’autel ou au foyer, modes de préhension par les instances et modes
de présence de ces dernieres, font la différence, mais dans I’ensemble des pratiques
considérées, la mise en présence d’'une matiere oblatoire et des instances concernées
se joue dans le geste méme de déposer. Ce que devient ensuite 'objet du dépot est
une question seconde ; il est susceptible d’autres usages, méme si le fait que, dans les
« lois sacrées », les trapezomata reviennent généralement au prétre, apres avoir €té
présentés aux dieux, ne tient pas seulement a leur qualité de hiera mais sans doute
aussi a la relation privilégiée qui tend a unir le hiereus aux puissances dont il assume
le sacerdoce. En [ui-méme, le geste du dépot suffit a rendre les viandes ainsi mani-

27. D. JaiLLarp, Configurations d’Hermes, op. cit., chapitre II, « Configurations hermaiques du
sacrifice », passim, p. 101-165, et chapitre 111, p. 197-213, sur le krainein de la parole et du sacrifice.

28. Voir M. DETIENNE, « Expérimenter dans le champ des polythéismes », Kernos 10 (1997), p. 57-72.

29. HhH. 127-129.

30. HhH. 134-136.

31. Voir D. GiLt, « Trapezomata. A Neglected Aspect of Greek Sacrifice », Harvard Theological
Review 67 (1974), p. 117-137.

32. Voir M. H. JamesoN, « Theoxenia », dans R. HAcc (éd.), Ancient Greek Cult Practice from the
Epigraphical Evidence. Proceedings of the Second International Seminar on Ancient Greek Cult, Swedish
Institute at Athens, 22-24 November 1991, Stockholm 1994, p. 35-57.

33. Odyssée, 14, 434-436. Voir D. JaiLLarD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 114-118.

66




Espaces hermaiques du sacrifice

pulées disponibles pour les instances, et ces dernidres d’une maniere ou d’une autre
présentes.

En déposant les parts sur la pierre plate (leibi plataméni) qui joue ici un role
analogue a la table, Hermes réalise exactement I’hosié de viandes, kreaén, qu’il a en
vue*, c’est-a-dire, selon le sens qu’il convient de donner & hosié dans ce contexte3,
les parts (moirai) dont les instances peuvent [égitimement et pleinement disposer, en
fonction du partage des timai qui a été ipso facto mis en place par le geste de leur
dépot. Les viandes, dont le petit dieu a fait une hosié, €quivalent donc strictement
a I'hosié de timé qu’il revendique comme sa part légitime, au moment méme o il
accomplit les kluta erga qui manifestent ses compétences et déclare 4 sa mére qu’ils
ne resteront pas, seuls parmi les dieux, « sans prieres et sans offrandes », alistoi et
adorétoi’®. Hermes désire (erassato) cette hosié de viandes que les modalités de leur
partage?’ et le geste de leur dépot viennent de définir: elle le tente, il veut en gofiter,
mais malgré la force de son désir, il se refuse a la faire passer par son gosier sacré
(hierés)®. En désirant cette hosié de viandes, Hermes ne désire en fait rien d’autre que
lhosié de timé que Zeus et Apollon lui reconnaitront en fin de compte : dans la trame
narrative de ’Hymne, Hermes est pris d’une envie de viande chaque fois qu'est en jeu
la reconnaissance de ses timai. Elle s’empare de lui une premiére fois aussitot apres
qu’il a célébré, en un premier chant, sa naissance divine®. Le nouveau-né se met
immédiatement en quéte des vaches d’Apollon. En les volant, il se procure la matiére
de son sacrifice, coextensive aux honneurs et aux partages des prérogatives que vise
la notion de timé*. Toutefois, avec une rigueur extréme dans le choix des termes,
I'Hymne ne qualifie les viandes, objet des désirs d’Hermes, d’hosié qu’au moment o
le dieu les a partagées et déposées sur la pierre ; seul, en effet, le geste du dépot leur
confere cette qualité. Les variantes que présente la diction hymnique, kreion eratizon
(désirer de la viande), hosiés kreadn erassato (désirer hosié de viandes) atteste donc
Iexistence dans la tradition de VHymne homérique d’une authentique exploration du
lien entre geste sacrificiel et présence instantielle.

La valeur du geste de dépdt une fois reconnue, les interprétations couramment
admises du refus d’Hermes de manger les viandes qu’il a apprétées, apparaissent

34. HhH. 130.

35. D. JAILLARD, Configurations d’Hermeés, op. cit., p. 86-91 et 107-108. Lorsque sont en jeu des relations
entre puissances divines, /hosié vise le champ de ce qui revient a chaque puissance, de ce qui lui est
échu, en tant qu’elle peut légitimement et « librement » en user et disposer. Sur la notion d’hosios voir
J. RUDHARDT, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Gréce
classique, Paris 19922, p. 30-36.

36. HhH. 172-175 : « en fait de 1imé, j’obtiendrai la méme hosié qu’Apollon. Et si mon pere ne me
laccorde pas, je me ferai le prince des brigands ; jen suis bien capable ».

37. HhH. 126-129.

38. HhH. 130-133.

39. HhH. 62-67.

40. La timé désigne conjointement la part de prérogatives qui revient aux puissances divines dans les
partages panthéoniques, et les honneurs sacrificiels que les hommes rendent aux dieux, qui en sont le
corollaire.

67




Dominique Jaillard

clairement insuffisantes*.. Hermes est anonymement impliqué dans le tirage au sort
des douze parts qui correspondent aux « douze dieux »*, un groupement ou il faut
voir non quelque liste canonique, mais I’expression du panthéon comme totalité orga-
nique et solidaire dont les figures particulieres, sujettes a variation, ne sont jamais
que ’expression d’une situation cultuelle localisée et circonstancielle®. Le choix de
cette « entité divine plurielle », de ce « panthéon condensé »*, a la fois « unitaire
et coordonnée »*, fluide et mobile, s’avere parfaitement adapté lorsqu’il s’agit de
faire glisser les prérogatives des uns et des autres, de réajuster les partages et de
prendre soi-méme position a 'intérieur du groupe, comme si de rien n’était. Hermes
se tient a la fois a I’extérieur du groupe comme auteur du sacrifice, et a 'intérieur,
comme bénéficiaire d’une part de viande-fimé*. Il n’a donc pas besoin de se refuser,
a posteriori, a manger les viandes, pour affirmer sa divinité, ainsi que le supposait
Laurence Kahn qui lisait le passage en termes exclusivement prométhéens*’. Sa part
de timai est d’emblée incluse et « posée » dans I’hosié de viandes constituée par le
geste du dépdt. De méme, lorsque Jenny Strauss Clay, qui souligne pourtant la simi-
litude entre le geste d’Hermes et les trapezomata, fait ’hypothése qu'Hermes refuse
de faire passer « par son gosier sacré » I’hosié qui suscite tous ses désirs, parce que
les convives divins ne sont pas venus, et que manger seul serait avouer ’échec de sa
tentative pour les faire venir*®, elle méconnait a la fois la portée du geste, I'événement
qu’il constitue en lui-méme, et la subtilité de la stratégie hermaique. L'effectivité de
I’opération de dépdt est indépendante de la participation des intéressés au festin qui
se trouve ici différé, ou plus exactement qui reste en suspens. C’est pourquoi la sus-
pension des viandes dans la grotte, dans un second temps, comme un séma caché,
voué a demeurer dans un entre-deux, loin de constituer une tentative pour dissimuler
un échec®, exprime I'exact statut de ces viandes par et dans lesquelles tout est déja
joué, mais non encore manifesté.

Le recours a un geste du dépdt analogue aux trapezomata constitue donc une
stratégie parfaitement adaptée pour susciter une présence-absence a la mesure de la
temporalité tropique de I’épiphanie d’Hermes, qui d’'un méme mouvement anticipe la
réalisation —son « intégration » au partage des timai— et en retarde la manifestation.
Il en résulte une forme de théoxénie paradoxale ol tous les partages et position-

41. L. KanN, Hermes, op. cit.; J. STRAUSS-CLAY, « Hermes’ dais by the Alpheus. Hymn to Hermes
105-41 », Metis 2 (1987), p. 221-234; id., The Politics of Olympus. Form and Meaning in the Major
Homeric Hymns, Princeton 1989.

42. HhH 128-129. Voir J. StraUss-CrLAY, The Politics, op. cit., p. 121-127; S. GEorGoubl, « Les douze
dieux des Grecs : variations sur un théme », dans S. GEorGoupi et J. P. VERNANT (dir.), Mythes grecs au
figuré, Paris 1996, p. 43-80 (p. 68-69); D. JaiLLarD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 125-130.

43. Voir en premier lieu S. GEorGoupl, « Les douze dieux des Grecs », op. cit.

44. Ibid., p. 77.

45. Ibid., p. 70.

46. 1d., « Les douze dieux et les autres dans ’espace cultuel grec », Kernos 11 (1998), p. 73-83, a montré
comment dans les cultes des cités, une puissance divine pouvait étre associée aux douze auxquels elle
apparait alors comme extérieure et coordonnée.

47. L. KanN, Hermes, op. cit., p. 41-73.

48. J. StrAUSS-CLAY, « Hermes’ dais », op. cit. ; id., The Politics, op. cit., p. 122-123.

49, Ibid.

68



Espaces hermaiques du sacrifice

nements inhérents  un festin des dieux (dais theén) sont effectués, mais dont les
convives ne sont pas encore au courant. C’est encore par rapport aux gestes du rite,
dans la sélection effectuée, que les manipulations d’Hermes font sens. Les absences
sont a cet égard signifiantes. Les modalités de 1a présence-absence visée par Hermes
excluent I'usage des aromates qui, jouant sur les homologies entre matiere oblatoire
et divin, initient une mise en présence pléniere™. Elles excluent aussi la combustion
des méria, des os longs qui, couverts de graisse, sont briilés avec un peu de viande et
réduits en knisé, la grasse fumée qui fait venir les dieux depuis I’Olympe lointain et
qui, en s’élevant de Iautel, marque leur acquiescement et atteste leur présence dans
I'espace du sacrifice!. Toute la dimension « verticale » de la rhusia est soigneusement
évitée et, avec elle, la question de la présence des instances en termes de venue, de
proximité et d’éloignement. Dans ce contexte, le refus de manger creuse, comme un
effet second, presque inévitable en des gestes ol tant se noue, un écart entre Hermes
et ’humain, et marque, par la réintégration de la séparation prométhéenne, le passage
d’Hermes d’une figure ambroisienne de I'immortalité divine —caractéristique de ’an-
tre de Maia, des confins du monde et des temps primordiaux—, a I'Olympe paternel et
aux honneurs (timé) sacrificiels qu’il implique . Mais autour du feu sur lequel le nou-
veau-né a cuit ses viandes ne stagne pour I’heure qu’une odeur (odmé) indifférenciée
et désirable®. En laissant monter la knisé vers les dieux, Hermes n’aurait pu, aussi
facilement, a la fois réaliser Ia présence conjointe des douze et différer leur venue.
La dimension horizontale du dépdt opere ici dans sa pureté, alors que les séquen-
ces dans lesquelles elle s’insere lorsque les hommes sacrifient ’associent d’ordinaire
a la combustion des méria (notamment lors des théoxénies), ou, minimalement, 3
celle de quelques prémices (ainsi Eumée jette quelques poils de la béte dans le foyer),
C’est-a-dire a une fumée qui porte en elle, ipso facto, un autre mode de mise en pré-
sence. Mais méme en I’absence des gestes a travers lesquels se jouent la venue des
instances, leur acquiescement ou leur refus, Hermes se doit de prendre deux autres
précautions pour contourner la forme de mise en présence et de réception pléniéres
qui est inscrite dans l'acte méme du dépot, sans compromettre sa fonction premiere :
définir et présentifier, par les viandes-timai, les parts, moirai, de chacun des douze
et leur configuration en panthéon. 11 Iui faut recourir a une procédure de division et
de partage anonyme et différer I'énonciation des paroles qui expliciteraient les gestes
et nommeraient les instances concernées. Son refus de manger s’inscrit dans cette
meéme stratégie. Hermés prend en compte le mode de présence paradoxal des douze.
L’absence de préhension des viandes fait de lui, au sein du groupe, le strict homo-
logue de ses compagnons absents dont il se montre ainsi solidaire™. A ce moment

50. M. DETIENNE, Les Jardins d’Adonis, Paris 19892, p. 73-76.

5L 1d., Apollon le couteau a la main - une approche expérimentale du polythéisme grec, Paris 1998,
p. 68-73.

52. D. JaiLLarD, Configurations d’Hermeés, op. cit., p. 38-40; p. 108-110.

53. HhH. 131.

54. Un aspect bien mis en évidence parJ. Strauss-Cray, The Politics, op. cit., p. 125-126, mais ou il faut
voir non un échec, mais la condition du succes. Voir aussi S. GEeorcounl, « Les douze dieux des Grecs »,
op. cit., p. 70.

69




Dominique Jaillard

précis —et unique dans la séquence de ses manipulations— il cesse d’occuper une
position double, a la fois intérieure et extérieure aux douze, pour se fondre entiere-
ment en eux. Ainsi le refus d’Hermes constitue un moment décisif de son passage et
de son intégration panthéonique. Il s’accorde aussi a la temporalité suspendue de son
épiphanie. Si la place d’Hermes dans le panthéon est définie par I’hosié des viandes-
timai, leur commune préhension par une assemblée de dieux au banquet n’est possi-
ble qu’apres que l'octroi de sa part de timai a été « officialisé » par le hochement de
té€te de Zeus au milieu de ’'assemblée divine> et par les paroles qui accompagnent,
en différé, les gestes : celles quéchangent Apollon et Hermes, celles de Mnémosyné,
cette mémoire du monde, inspirant au petit dieu le chant théogonique qui acheve la
réalisation (krainein) des partages qu’il a accomplis sur la pierre plate.

Dans le réajustement panthéonique qui résulte de la naissance d’Hermes, le carac-
tere « horizontal » de la procédure marque aussi la parité entre Hermes et les douze.
Le geste de dépot est inséparable de la division et du tirage au sort anonymes des
viandes, qui, accomplis d’'un méme mouvement, sur la pierre, ont défini ’hosié de
viandes comme une hosié de timé. Les parts sont strictement homogenes, tant par
leur mode de cuisson, le rotissage, que par leur composition : chacune contient les
trois catégories de « viandes » qu’une découpe préalable a distinguées : les chairs
(sarkes), le sang noir, qu’il faut imaginer sous forme de boudins, et les nota gerasmia,
les viandes du dos, qui constituent une part d’honneur (geras). Le dieu réunit une
premiére fois ces trois parts sur chacune des brochettes qu’il appréte, et il les rotit ainsi
ensemble®, sur un feu qui a été allumé avec une technique de berger, non sur I’autel,
absent, mais dans un trou (bothros) creusé dans la terre’®. Il les réunit une seconde
fois en constituant, par dépdt sur la pierre plate, les douze parts. Nous touchons 12 a
I’'un des non-dits les plus importants du texte : chacune des parts réunies sur la table
correspond-elle a une des brochettes grillées a la flamme ? La lettre du récit n’interdit
pas une telle lecture, mais outre le fait que le nombre des brochettes n’est pas précisé,
et qu’il n’est pas mé&me possible de savoir si elles sont bien douze, cette solution nous
semble présenter I'inconvénient de répéter le méme partage, de maniere statique, la
ol passages et réajustements constituent ’enjeu méme des gestes. Il vaut donc mieux
faire ’hypothese que le dépot des morceaux de viandes recompose le premier agen-
cement des parts que formaient les brochettes, et, par 1a méme, la configuration des
timai divines auxquelles correspondent les parts de viande. Chaque tas formant 'une
des douze parts sur la pierre n’est cependant pas I'objet d’un geste de dépdt simple et
unique. Si les chairs, sarkes, et le sang semblent traités indifféremment, sous réserve
qu’ils soient bien présents en chaque part, les morceaux de nota gerasmia sont I’'objet
d’un dépdt spécifique qui vient s’ajouter au geste de dépot des chairs et des boudins

55. HhH. 395.

56. Voir J.-L. DurAND, « Sacrifice et découpe en Greéce ancienne », Anthropozoologica, n° sp. 1, La
découpe et le partage du corps a travers le temps et I'espace. Actes de la Table ronde organisée par la
R.C.P. 717 du C.N.R.S. les 14 et 15 novembre 1985 a Paris, 1987, p. 59-64 (p. 62-63).

57. HhH. 120-123.

58. HhH. 112-115.

70

—




Espaces hermaiques du sacrifice

et achever I'opération (teleon de geras prosethéken hekastéi)®. Cette distinction est
nécessaire pour que chacun des douze regoive non seulement une moira, une part,
mais aussi un geras, une part d’honneur, qui atteste son statut divin et sa supériorité,
Comme I’'un des douze, Hermes se voit attribuer une part de viande dont le caractére
de timé est explicité par I'adjonction d’un geras homologue & celui des autres. En
cuisant les brochettes, il se posait a I'extérieur du groupe; par la recomposition des
parts, les modalités de leur dépot et de leur tirage au sort, il y est pleinement intégré,
avec un statut égal aux autres.

Les modalités égalitaires du partage n’abolissent cependant pas les différences et
les hiérarchies internes du panthéon. Elles sont inscrites dans les parts elles-mémes
et seront explicitées tant par le chant théogonique d’Hermes lorsqu’il célébrera (ege-
raire) chacun des dieux selon son rang (kata presbin)®°, que par le jeu des échan-
ges entre fréres qui marquent les écarts au sein d’'un méme champ de compétences.
Ainsi, dans I’ordre de 1a mantique, Hermes se verra refuser Iacces a la boulé de Zeus,
le pouvoir de délibération et de décision, de son pere, privilege d’Apollon®!; il rece-
vra en revanche un oracle agreste qui fonctionne selon une procédure alliant hasard
et puissance inspirante du miel®. Et dans le domaine des Muses, la lyre d’Hermes
deviendra cithare entre les mains d’Apollon®. La similitude des parts de viande tient

geras ajouté a chacune, pour étre qualitativement homogene aux autres, il ne 1uj est
pas nécessairement quantitativement €gal®. On voit ainsi comment de subtils sys-
temes de différentiation et de hi€rarchisation se dessinent qui jouent conjointement,
dans I'implicite de Ianonymat, sur les dissemblances qualitatives et quantitatives
des parts®. Les gestes du dieu mettent conjointement en place 'égalité statutaire et
la solidarité des douze, leur €minence et leur supériorité —ils sont traités comme des
hotes de marque—, les systemes de partage et de hiérarchie internes immanentes au

59. HhH. 129.

60. HhH. 431-432,

61. HhH. 533-540). D. JAILLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 231 sq.

62. HhH. 552-564. Voir S. SCHEINBERG, « The Bee Maidens of the Homeric Hymn to Hermes » HSCPh 83
(1979), p. 1-28; et D. JAILLARD, « Hermes et la mantique grecque », dans S. GEorcGoupr, R. KocH PierTRE
et F. Scumipr (éd.), Signes, rite, destin. Actes de la table ronde de Paris, 16-17-18 octobre 2005, Leyde
(a paraftre).

63. D. JAILLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 177.

64. Voir G. pr MAURO BATTILANA, Moira e Aisa in Omero. Una ricerca semantica e socio-culturale,
Rome 1985, p. 36.

65. Sur les modalités égalitaires du partage comme instauratrices de hiérarchie, voir C, GROTTANELLI,
« La cléromancie ancienne et le dieu Hermes », dans F. Corpano et C. GROTTANELLI (€d.), Sorteggio
pubblico e cleromanzia dall’ Antichita all’ etd moderna. Atti della tavola rotonda. Universita degli Studi
di Milano 26-27 gennaio 2000, Milan 2001, p. 151-196; D. JarLLARD, Configurations d’Hermes, op. cit.,
p. 128-130.

66. S. GEorGouDI, « Les douze dieux des Grecs », op. cit., p. 53-62.

71




Dominique Jaillard

Le recours a une procédure de distribution égalitaire et anonyme, par tirage au
sort, n'a pas seulement comme avantage de réajuster les configurations et les hié-
rarchies du panthéon sans heurt, en laissant les passages et glissements nécessaires
s’opérer implicitement, discrétement; il confére a I'opération une valeur mantique.
Le tirage au sort (kléropaleis) désigne la part qui revient & chacun indépendamment
des desseins, de la boulé, de celui qui opére. Le partage réalisé y gagne un surcroit
de légitimation d’autant plus grand que l'officiant est ici intéressé a une distribution
oll sa moira et ses timai sont en jeu conjointement avec celles des autres. En méme
temps, le choix du tirage au sort, des kléroi, participe a I'épiphanie des compétences
d’Hermes, dont la puissance mantique, étrangere a la boulé de Zeus, a son pouvoir
souverain de décision, coincide de l'extérieur avec ce qui doit étre, a la maniere du
sumbolon ou de I’hermaion, la rencontre ou la trouvaille fortuites.

Lanonymat et le silence qui accompagnent les gestes, auxquels répondra le
caractére abstrait de la théogonie qui les commente®, tendent en outre & donner a
la distribution des viandes constituées en lots égaux et subtilement différenciés une
valeur presque générale, qui comporte sans doute une dimension panhellénique et
spéculative, en tout cas irréductible a une situation cultuelle et & un lieu précis. Les
partages que sanctionnent les dépots successifs mettent ainsi en place une épure du
panthéon, comme le jeu des relations possibles entre instances, quine se fixe alors en
aucune figure particuliere et les contient toutes. Le destin des viandes, abandonnées
dans le suspens d’un passage anonyme, pendues dans un non-lieu entre ciel et terre,
laisse ouverte la possibilité de tous les réajustements internes qu’exige chaque fois,
en chaque lieu la pratique rituelle, a la mesure du jeu mobile des instances qu’elle
suscite®s.

Entre le premier dépot des viandes sur la pierre plate et leur suspension comme
séma caché, Hermes les a déposées une seconde fois sur le sol de la grotte-étable
(katethéken)®. La possibilité de dépots successifs des mémes viandes suffirait a mon-
trer que la valeur de l’acte tient au geste lui-méme. Que met en jeu ce second dépbt?
La pierre ou la table, trapeza™ absentes, 'hosié de viandes est mise en relation avec
la terre, relation 2 la fois effective, par la force du geste, et transitoire, puisqu’elles
seront ultimement fixées entre ciel et terre. Dans la mesure ou 'hosié correspond aux
parts-timai du panthéon des douze, le geste met en présence « les dieux immortels et
la terre ténébreuse » que le chant théogonique d’Hermes est dit conjointement « réa-
liser » (krainon)™, comprenons dans leurs interactions et leur mutuelle dépendance.
Cette parole chargée d’autorité, qui sanctionne les gestes accomplis’, est inspirée

67. D. JalLLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 204-206.

68. Ph. BORGEAUD, « Mani&res », op. cit., p. 21.

69. HhH. 124.

70. Dans I'imagerie, une simple pierre suffit par exemple & isoler le kanoun du sol, voir J.-L. DURAND,
« Images », op. cil. :

71. HhH. 427.

72. Sur le krainein comme sanction qui accomplit, réalise, rend exécutoire, voir E. BENVENISTE, Le
Vocabulaire des institutions indo-européennes, 11. Pouvoir, droit, religion, Paris 1969, p. 35-42; G. NaGy,
« Ancient Greek Poetry, Prophecy and Concepts of Theory », dans J. KuGeL (€d.), Poetry and Prophecy,

72




Espaces hermaiques du sacrifice

par 'antique déesse titane Mémoire, a la part de laquelle Hermes est dit appartenir a
ce moment décisif °. Elle est soutenue, mise en forme, kata kosmon, selon 'ordre qui
convient, par le jeu de la lyre, I'instrument que le dieu vient d’inventer en usant, pour
donner résonance et musicalité a une carapace de tortue, d’'une matiére sacrificielle,
de la peau de beeuf et des boyaux de brebis, nécessaires a la confection de la caisse
et des cordes™. Le sacrifice apparait comme I’horizon d’intelligibilité de la parole
hermaique.

C’est ’ensemble des mises en présence de Gaia qui, dans 'Hymne homérique, se
jouent sur le mode du passage et du transitoire. Lors de la mise @ mort de deux des
vaches d’Apollon, accomplie sans préliminaires, comme un pur geste de violence™,
le sang ne coule pas. Hermes ne leur tranche pas la gorge avec la machaira, le cou-
teau sacrificiel ; il abat les bétes en leur percant la moelle, 'aidn, qui est le siege de la
force vitale, la vie méme dans sa puissance et sa durée”. L’absence d’autel s’impose
d’autant plus que toute mise en présence de Gaia et du sang, pour laquelle le bémos
joue un rdle capital dans les sacrifices sanglants grecs, est ici soigneusement évitée?”.
La moelle, que les Grecs considérent comme une quintessence du sang, résultant
d’une coction naturelle’, n’est pas davantage extraite”. Les puissances de vie que
sont le sang et la moelle restent dans la carcasse et sont traitées par Hermes avec
le reste des viandes, soumises a une méme cuisine. Sous forme de boudins, le sang
constitue méme une des trois composantes obligées des brochettes et des parts-timai
composées sur la pierre. Des parties inconsommables de la béte, des os notamment,
qui, dans la thusia, jouent un réle décisif dans les partages entre hommes et ins-
tances, il n’est pas méme question, comme si, dans les manipulations d’Hermes, la
carcasse s’avérait coextensive aux viandes que I'opération sacrificielle rend, selon des
modalités réglées, disponibles a la fois pour les hommes et les dieux. En cuisant le
sang, en I’'empéchant de couler encore vif de I'autel a la terre, Hermes scelle la trans-
formation de la béte vivante en victime sacrificielle, puis en viandes.

Mais ces passages, impliqués en tout sacrifice sdnglant, se chargent, dans le récit
hymnique, d’une valeur exceptionnelle, a la mesure du statut initial des bétes abat-
tues. Il ne s’agit pas d’un bétail banal, mais des troupeaux d’Apollon qu’'Hermes a
arrachés a leur condition divine, en leur faisant quitter les prairies bienheureuses de
Piérie ou elles paissaient I'asphodele et constituaient un troupeau de bétes « immor-

the Beginning of a Literary Tradition, Londres 1990, p. 56-64 (p. 57-539); D. JaiLLarDp, Configurations
d’Hermes, op. cit., p. 199-204.

73. HhH. 429-430 : Mvnuootvny [...] 7} yap Adye Marddog viov.

74. HhH. 49-51. Sur les rapports entre musique et sacrifice, voir J. SVENBRO, « La découpe du poeme.
Notes sur les origines sacrificielles de la poétique grecque », Poétigie 58 (1984), p. 215-232, et D. JAILLARD,
Configurations d’Hermeés, op. cit., p. 215-230.

75. HhH. 117-118. Voir D. JAaiLLARD, Configurations d’Hermés, op. cit., p. 143-145 : Hermes est alors un
bouphonos (voir HhH. 436).

76. Voir E. DEGaNI, AIQN da Omero ad Aristotele, Padoue 1961.

77. Sur I'autel en fonctionnement, « a feu et a sang », voir J.-L.. DURAND, « Images », op. cit.

78. ARISTOTE, Parties des animaux; 651a20-652a20.

79. A la différence de la moelle de la tortue qui est arrachée (HhH. 41-42) de sorte que la carapace qui
deviendra lyre et la vie de "'animal soient clairement disjointes.

73




Dominique Jaillard

telles » (ambrotoi)®. 11 les a conduites dans un agros des bords de ’Alphée, ol son
premier soin est de les faire changer de régime alimentaire, en leur donnant de la
bonne herbe humide, compatible avec leur nouvelle condition mortelle®. Le geste
brutal qui frappe I'aidn et atteint la vie dans sa source méme est pure intrusion de la
mortalité dans le corps des bétes®?, aux antipodes de la mort sacrificielle & laquelle
il rend néanmoins accessible ’'ensemble du troupeau, désormais voué a I’€levage, a
la croissance et la décroissance —qui sont de la compétence d’Hermes—, pour le plus
grand bonheur des hommes et des dieux®. Le nouveau-né se fait ainsi dotor eaon,
prodigue en dons et en richesses...

La cuisine insolite, indistincte, d’Hermes, qui traite I'ensemble du corps défait
des bétes, sang compris, pour qu’il devienne viandes disponibles ('opposition entre
« viandes », sarkes, et « visceres », splanchna n’est pas prise en compte), prend sens
par rapport aux passages ainsi effectués, de la béte « immortelle » a la victime sacri-
ficielle, du vivant a la viande®*. Dés lors, la fonction du premier dépdt se dédou-
ble : Hermes ne pose pas seulement les parts-timai qui seront les siennes au sein du
groupe des douze, il manifeste ses compétences dans le champ sacrificiel en consti-
tuant les viandes en hosié, selon un sens second, conforme & un usage courant du
terme hosios : ’hosié désigne les viandes dont les usagers, hommes ou dieux, peuvent
librement disposer, en vertu des partages instaurés™.

C’est la matiere méme du festin des dieux —qui devient festin commun des dieux
et des hommes quand ces derniers officient—, qui est mise en présence de Gaia par le
second geste de dépdt. Mais I'espace indéfiniment ouvert des parcours ou s'accom-
plissent toutes ces transitions ne saurait devenir table ou autel, et les viandes sont aus-
sitot suspendues dans I’entre-deux qui marque au mieux leur statut : elles portent en
elles tous les passages accomplis et elles en deviennent le signe caché. D’autant plus
que le dépdt discret de 'hosié de viandes dans le secret de la grotte-étable répond a
une premiere mise en présence de la béte abattue avec Gaia : Hermes a creusé dans la
terre le'trou dans lequel il a préparé le foyer destiné a rotir les brochettes™. C’est donc
en relation avec Gaia qu’est accomplie cette coction du sang vital, moment central du
passage de la béte « immortelle »  son nouveau statut. Par ces brefs contacts, un lien
secret —ot se joue la possibilité méme du sacrifice, entre mort, cuisine et partages
présidant au festin— passe entre dieux immortels et terre ténébreuse, les unissant
dans une commune présence qui se réalise, dans I’espace sacrificiel des hommes,
selon d’autres configurations, autour de I’autel et du sang versé. Dans I'agros du bord

80. HhH. 70-74, 221, 344.

81. HhH. 105-107. Voir M. DETIENNE, Les jardins, op. cit., p. 28-35; L. KAHN, Hermés, op. cit., p. 47-48;
D. JAILLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 137-143.

82. D. JAILLARD, ibid., p. 143 sq.

83. HhH. 490-495.

84. Sur cette cuisine et les modes de cuisson choisis, voir D. JaiLarp, Configurations d’Hermes,
op. cit., p. 118-124.

85. D. JalLLARD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 87 sq.

86. HhH. 112-113.

74



Espaces hermaiques du sacrifice

de I’Alphée, sous le signe d’Hermes, rien n’est fondé, et la seule fixation possible est
celle du séma caché qui renvoie au passage impliqué en tout sacrifice.

De méme qu’il dissimule dans la grotte ’hosié suspendue, Hermes efface toutes
les traces de I’'opération accomplie. Il jette dans les tourbillons du fleuve Alphée les
sandales qu’il avait chaussées pour brouiller les pistes entre les prairies divines de
Piérie et 'agros qui sert de scéne a son sacrifice®. En rendant I'instrument du passage
a Alphée, fils d’Océanos, une puissance primordiale d’ou les dieux tirent les nourri-
tures d’immortalité, il ach&ve le processus de séparation entre Piérie ambroisienne et
espaces du sacrifice®. Quant aux cendres, il les mélange a la terre, en les couvrant de
sable, avec pour seul témoin Séléné, la lune®’. Ce traitement des restes sur le mode de
la dissipation mérite d’autant plus d’attention que les cendres sont une des matieres
avec lesquelles il est possible de construire un autel. Lautel de Zeus a Olympie, par
exemple, est constitué par 'accumulation continue des cendres des sacrifices accom-
plis au long des siecles. Il constitue aussi une troisieme et ultime mise en présence
des puissances de Gaia d’autant plus complexe que les cendres proviennent de deux
foyers successifs.

Cuisines, dépots et suspension des viandes une fois accomplis, —avant de faire
disparaitre les traces— Hermes prépare, a coté du foyer creusé dans la terre, un
second biicher, qu’il fabrique en entassant sur le sol du bois sec’!. Il y briile entiere-
ment les tétes et les pieds des vaches, qu’il avait soigneusement réservés. Si la part
de la cuisine et des partages figurait la totalité de ’'animal en tant que susceptible de
devenir hosié de viandes®?, la part qui réunit les tétes et les extrémités constitue a la
fois un reste a traiter et une autre image de I’animal en sa totalité, dans son intégrité®*.
Quant aux cornes, elles sont une des matieres sacrificielles dont certains autels sont
construits. En un renversement proprement hermaique de la temporalité, « la part
du feu » vient ici au terme du processus, alors que, lorsque les hommes sacrifient,
quelques poils de la béte sont briilés sur I’autel avant la mise a mort et la part vouée
aux instances est réduite en fumée avant toute consommation. Le statut des restes
de la cuisine que sont tétes et pieds s’en trouve profondément transformé, et leur
combustion n’est pas réductible a une élimination. Une fois réalisées les conditions
de la transition de I’animal de condition divine a son statut de béte & manger, Hermes

87. 11 faut noter que le seul séma est suspendu, séparé du sol. C’est donc bien la terre qui se doit de ne
porter aucun signe des passages dont elle a cependant été partie prenante.

88. HhH. 139 (voir 79-85, 222-225).

89. D. JaiLLarD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 138-143 ; le passage est analogue a celui d’Hermes
lui-méme, entre I'antre ambroisien de sa mere Maita et ’'Olympe paternel, voir p. 28 sg. Dans 'Hymne
homérigue, I’épiphanie du dieu —ce qu’il accomplit— et la mise en place de ses positions dans le panthéon
ne cessent de se recouper.

90. HhH. 140-141.

91. HhH. 136.

92. D. JaiLLarD, Configurations d’Hermes, op. cit., p. 114-118.

93. Sur le statut des tétes et des pieds dans les rites sacrificiels grecs, voir B. LE GUEN-POLLET, « Espace
sacrificiel et corps des bétes immolées. Remarques sur le vocabulaire désignant la part du prétre dans la
Gréce antique, de I'époque classique a I'époque impériale », dans R. ETIENNE et M. T. LE DiNaHET (éd.)
1991, op. cit., p. 13-23 (p. 20-21).

75




Dominique Jaillard

peut accomplir ce qu’il a d’abord soigneusement évité, vouer les victimes aux instan-
ces, sur le mode de la thusia, auquel il les a rendues disponibles. Il les expédie vers
les instances sous forme de fumée®, réalisant ainsi une mise en présence analogue a
celle qu’il contribue a réaliser sur I'autel méme®. Dans I’en deca ou il opere, dans la
présence-absence qu’il a instaurée, il n’est cependant pas temps de fonder un autel et
d’y sacrifier (thuein), ni d’opérer d’autres partages : la combustion des extrémités est
en ce sens analogue & une sorte d’holocauste, les parties valant pour le tout, et ce sont
les cendres, ol totalité et restes coincident, qui sont enfouies dans la terre soigneuse-
ment ratissée, a elle restituées, non la vie, le sang versé®.

Au lieu transitoire du passage, un seul signe visible perdurera, éminemment
ambigu, les peaux quHermes a tendues sur la paroi rocheuse® : ainsi exposées,
elles attestent la mort des vaches (c’est en les voyant qu’Apollon comprend ce que
son frere a accompli®®), tout en évoquant ’animal vivant dont elles sont a la fois la
dépouille et la présentification. La procédure est ici, au moins formellement, analo-
gue au remplissage de la peau du beeuf sacrifié lors des bouphonia athéniennes, au
cours desquelles 'animal mort est remis sur pied et attelé comme s’il était encore
vivant et prét au labour®. Selon des modalités différentes, la mort de la béte a été
assumée, et I'intégrité de la victime, indispensable au rite, restituée. Pour les vaches,
naguére divines, le séma des peaux, geras du prétre officiant, indique leur nouvelle
condition et leur orientation vers la mort sacrificielle. Mais mémoire et restitution
s’averent d’autant plus signifiantes que, dans le passage, I'immortalité du troupeau n’a
pas été abolie, elle a pris la forme nouvelle de la démultiplication par la génération.
En laissant le taureau dans la Piérie divine, un détail qui a beaucoup géné les com-
mentateurs !, le nouveau-né ne prive pas les vaches de I’élément reproducteur, il lui
assigne, selon la logique tropique qui préside aux renversements et aux disjonctions
hermaiques, sa vraie place, en tant que principe de la pérennité du troupeau. Tout au
long de leur parcours de la Piérie a PAlphée, le dieu a retourné les traces des vaches
vers les prairies d’asphodgles, suscitant ainsi un lien nouveau'”. En démultipliant les
tétes de bétail!®2, Hermes, Pauxidémos, garantit 'approvisionnement des autels.

Ainsi, les transitions que le dieu accomplit en un sacrifice solitaire et secret,
incompatible avec I’élévation du moindre autel, et les passages auxquels il préside,

94. Voir J. SVENBRO, « La thusia et le partage. Remarques sur la “destruction” par le feu dans le sacrifice
grec », dans S. GEorgoupt, R. Koct PIETTRE, F. ScHmIDT (éd.) 2005, op. cit., p. 217-225.

95. D. JAILLARD, « Le pilier », op. cit., p. 356 sq.

96. Voir J.-L.. DURAND, « Images », op. cit.

97. HhH. 123-126 : « quant aux peaux, il les étendit sur une roche trés séche, si bien que maintenant
encore, aprés tant de temps dans intervalle, elles existent toujours, depuis des années sans nombre ».

98. HhH 403 sq.

99. J.-L. DURAND, Sacrifice, op. cit.

100. HhH 195-196. Voir par exemple C. Lebuc, « Cinquante vaches pour une lyre! Musique, échange et
théologie dans I’Hymne & Hermeés 1 », dans P. BRULE et C. VENDRIES (éd.), Chanter les dieux. Musique et
religion dans UAntiquité grecque et romaine, Actes du colloque des 16, 17, et 18 décembre 1999 (Rennes-
Lorient), Rennes 2001, p. 19-36.

101. HhH 76-78, 221

102. HhH 492-495. Voir D. JAILLARD, « Le pilier », op. cit., p. 350-351.

76




Espaces hermaiques du sacrifice

dans I’espace du rite, autour de 'autel, au plus pres des hommes qui sacrifient'®®, sont
les deux faces d’une méme action. Epiphanie du dieu, portant en eux un réajustement
du panthéon, les hauts-faits, kluta erga, d’Hermes constituent simultanément une
exploration de la pratique sacrificielle, des espaces qu’elle implique et qualifie, de la
parole qui en sanctionne les gestes, des multiples modes de présence qu’elle suscite.
A ce titre, ils sont mythe, au méme titre que les images qui construisent les fonctions
de I’hermés au long de la séquence sacrificielle'’, et, opérant comme un révélateur,
ils interrogent la centralité de I'autel grec avec une acuité que n’autoriserait pas la
seule description factuelle et positive des espaces « réels » du rite, tels du moins
qu’ils sont accessibles a ’anthropologue-helléniste a travers les seules données de
I’archéologie et des sources €pigraphiques et littéraires. Leur analyse a une valeur
méthodologique d’autant plus forte qu’ils obligent, dés qu’on se tourne vers les prati-
ques rituelles grecques en leur diversité, a considérer, a chaque fois, I'autel dans ses
relations a ’'ensemble des séquences qu’il est susceptible de polariser, du dispositif
instrumental, gestuel et langagier mis en ceuvre, des formes de puissance et des ins-
tances impliquées.

Appendice : L'Hymne homérique a Hermes

Zeus s’unit en secret a la fille du titan Atlas, Maia, qui habite, a I’écart des hommes et
des dieux, une grotte dissimulée dans les replis du mont Cylléne, au cceur de ’Arcadie;
elle donne naissance a Hermes qui, sitot né, fait montre de ses talents extraordinaires,
en inventant la lyre, en se transportant en Piérie, ou il vole nuitamment les vaches
immortelles de son frére Apollon dans leurs prairies d’asphodele, et en inversant les
traces laissées par le passage du troupeau. Il conduit les cinquante vaches volées dans
une prairie des bords de ’Alphée, ot il les nourrit de bonne herbe, avant d’en sélection-
ner deux qu’il abat, et dont il traite les chairs d’'une maniere insolite qui —tout en usant
de gestes communs dans la pratique sacrificielle grecque— ne correspond a aucun rite
connu. A sa mére qui s’inquidte de la colére d’Apollon, il répond « qu’ils ne demeu-
reront pas, seuls parmi les immortels, sans offrandes ni prieres (adérétoi kai alistoi),
mais qu’il s’emploiera a obtenir la méme part (hosié) d’honneur (timé) que son frere ».
Amené par Apollon devant Zeus, au milieu de ’'assemblée des dieux, le nouveau-né
plaide sa cause avec un art consommé des faux serments qui lui vaut ’aval de son pere.
Zeus ordonne aux deux freres de régler a 'amiable leur différend. Lorsqu’Apollon
comprend, & la vue des peaux tendues sur un rocher, que son petit frere a abattu deux
de ses vaches, Hermes arréte sa colere en liant les bétes avec les branches d’un gattilier
qu’il fait miraculeusement se démultiplier, et, saisissant sa lyre, il prélude et entonne
un chant théogonique, inspiré par la déesse Mémoire, qui est dit « réaliser (krainén)
les dieux immortels et la terre ténébreuse ». Eberlué, découvrant avec la lyre I'objet
méme d’une de ses prérogatives majeures, Apollon se laisse entrainer dans la sphere

103. D. JAILLARD, « Le pilier », op. cit., p. 344-346.

104. Pour cette approche du mythe, voir J.-L. DurAND, « L’Hermes », op. cit., ainsi que J. SCHEID et
J. SVENBRO, Le Métier de Zeus. Mythe du tissage et du tissu dans le monde gréco-romain, Paris 1994,
p. 8-9.

77




7

Dominique Jaillard

hermaique des échanges : en retour de I'instrument qu’Hermes lui cede, il accorde a
son frere le fouet qui marque sa maitrise sur le troupeau —le nouveau-né sait, mieux
que quiconque, le faire croitre et prospérer—, une baguette (rhabdos) d’opulence et de
richesse, et une forme agreste de la mantique, liée aux nymphes abeilles du Parnasse.
Les deux fréres trouvent mutuellement profit 2 un accord que scellent de puissants
serments et qui définit leurs prérogatives respectives.

Traduction francaise des vers 103-141
(éd. et trad. fr. J. HumBerT, Paris 1936 [CUF], traduction modifiée)

Les bétes indomptées (admétes) parvinrent a la haute étable (aulion, grotte) et trou-
vérent des abreuvoirs au bord d’une prairie magnifique. Alors, apres avoir rassasi€ de
bonne herbe les vaches mugissantes, pendant qu’elles broutaient le tréfle et le souchet
frais de rosée, Hermes les poussa toutes ensemble dans I’étable; puis il rassembla
beaucoup de bois et chercha I'art du feu. Il prit une belle branche de laurier et, la
tenant bien en main, il la fit pivoter sur du bois de faux grenadier; un souffle chaud
s’en exhala. C’est Hermes qui, le premier, fit jaillir I’art du feu et révéla les moyens d’en
faire. Dans un trou (bothros) creusé en terre, il mit force bois sec, en prenant quan-
tité de gros morceaux : le feu flambait et langait au loin le souffle du brasier ardent.
Pendant que l'illustre Héphaistos faisait puissamment jaillir la flamme, il entrainait
dehors, pres du feu (pur), deux vaches mugissantes a la démarche torse. Sa puissance
(dunamis) s’était alors considérablement accrue. I les frappa toutes deux a I’échine et
les renversa a terre, haletantes ; il les fit ployer et rouler, en leur transper¢ant la moelle
de vie. Passant d’un travail a l’autre, il trancha leurs chairs (krea) lourdes de graisse;
il les transpercait avec des broches de bois et rétissait en méme temps (homou) la
viande, I’échine —morceau d’honneur—, et les entrailles pleines de sang noir. Tout cela
resta sur place; quant aux peaux, il les étendit sur une roche trés seche, si bien que
maintenant encore, apres tant de temps dans U'intervalle, elles existent toujours, depuis
des années sans nombre. Ensuite, Hermés au cceur joyeux retira du feu le bel ouvrage
de ses mains et, sur une large pierre plate, il divisa les chairs en douze parts qu’il tira
au sort; il ajouta et déposa (prosethéken), pour chacune, ’hommage parfait d’une part
d’honneur (teleon geras). Alors le glorieux Hermes eut envie de gofiter les viandes qui
lui revenaient (hosié kreaédn) : leur odeur agréable le troublait, tout immortel qu’il fit;
mais malgré la force de ce désir, dans son généreux cceur, il ne put se résoudre a les
faire passer par son gosier sacré (hierés kata deirés). 11 déposa (katethéken) d’abord
le gras et les chairs abondantes (démon kai krea polla) dans la haute €table, puis il
les suspendit en 1’air, comme le mémorial (séma) du vol qu’il venait de commettre'”.
Ensuite il entassa du bois sec, et I’haleine du feu vint entierement a bout des pieds et
des tétes des vaches. Apres avoir tout accompli comme il convenait, le dieu langa ses
sandales dans les tourbillons profonds de ’Alphée ; puis il étouffa les charbons et passa

105. Phorés est une conjecture des éditeurs modernes, les manuscrits qui n'omettent pas le vers 136
portent phénés, « de sa voix »; si 'on conserve la legon des manuscrits, il faut alors comprendre que
les viandes suspendues sont le séma anticipé du chant qu’Hermés entonnera devant Apollon, selon une
temporalité typiquement hermaique.

78




Espaces hermaiques du sacrifice

le reste de la nuit a couvrir de sable la cendre noire, tandis que la Lune répandait sur
lui sa belle clarté.

Résumé

Les modalités de la présence divine, que suscitent et captent les stratégies du
rituel, sont solidaires des instances que chaque sacrifice met en jeu, soit a titre de
destinataires, soit comme opérateurs a part entiére du rite. Autour d’Hermés, dieu
susceptible d’assumer au cceeur de la pratique sacrificielle transitions, liaisons et
déliaisons, d’articuler gestes, paroles et interprétations, les Grecs ont interrogé
la place de lautel dans la définition de l'espace sacrificiel, selon deux directions
complémentaires que cette contribution se propose de confronter. Dans ['Hymne
homérique a Hermes, le dieu sacrifie seul, sans autel, dans un espace transitoire,
alors que les images des vases attiques le montrent, sous la figure de I’hermés, réa-
liser, en relation avec les gestes des hommes, les passages dont 'autel constitue le
point focal.

Abstract

The ways in which the gods are present in ritual performance cannot be isolated
from the set of different powers actually involved in a sacrifice, either as recipients
and/or as contributors to the rite. The case of Hermes in sacrificial contexts points
out the various ways by which a god can relate to sacrifice, adjusting his own powers
and positions to a specific ritual combination. In relation to the altars —that is to one
of the essential components of Greek sacrificial space—, Hermes’ actions, although
relating to his attested field of activities, appear both as contrasting and comple-
mentary. In the Homeric hymn to Hermes the god accomplishes a solitary sacrifice,
without any altar, in a sort of transitory space. By contrast, on a series of Attic vases,
the god, under the form of a herm, is depicted as a co-mediator active in linking
together the disparate components of ritual and in realizing the transitions necessary
to the cultic mediation performed on the altars.

79




Des ethnologues, des hellénistes, un assyriologue, une médiéviste,
conscients du risque d’ethnocentrisme que fait peser l'utilisation de la
catégorie de la « présence » dans le champ du religieux, ont cependant placé
cette abstraction au centre de leurs travaux : ils ont fait de la « présence » un
dénominateur commun dans un large spectre de catégories comparatives
que I’on a coutume d’étudier séparément, comme la divination, le sacrifice,
la possession. La simple approche concrete de ce que ’'on pourrait appeler
« autel » dans les cultures particulieres, a démontré que cet artefact
rituel pouvait se réaliser indépendamment de toute procédure spécifique
d’aménagement ou de construction, mais plus directement dans la
gestuelle de présentation de I'offrande, animée ou inanimée ; et I'instance
pouvait elle-méme se réaliser sous la forme d’un autel. Simultanément,
des corrélations nouvelles, rarement repérées, ont pu émerger entre des
composantes du rite, faisant apparaitre, ici une articulation étroite entre
parole, écriture et ligature, la la récurrence de « bouches » pour faire taire,
ingérer, proférer, révéler, maudire, ailleurs encore la grammaire complexe
et les gestes a suivre pour les formes variées du dépot. Les contributions se
distribuent entre trois verbes d’action : ouvrir, parce que toute instauration
et toute « reprise » d’un culte requicrent 'invention et la mise en place
d’un commencement; e@uvrer, parce que le rite fait feu de tout bois dans
les manipulations qui, par métaphore ou par métonymie, construisent
des lieux de mise en présence des acteurs et des instances; écrire, parce
qu’en toute performance rituelle, y compris dans les sociétés réputées sans
écriture, surgissent un temps d’inscription et un temps de déchiffrement du
signe, sur un support rendu efficace tant par ses qualités propres que par
cette inscription méme.

Michel Cartry, ethnologue de ’Afrique Noire (Ecole Pratique des Hautes
Etudes), Jean-Louis Durand, helléniste et anthropologue (CNRS, Centre
Louis Gernet), Renée Koch Piettre, helléniste et comparatiste (Ecole
Pratique des Hautes Etudes), animent ensemble a Paris un groupe de travail
sur les pratiques des polythéismes, en s’inspirant des travaux de Marcel
Detienne. Leurs travaux croisés ont exploré les aires sacrificielles, avant de
s’orienter vers la question de la « présence » des puissances de ’au-dela.

Publication de I'Ecole Pratique des Hautes Etudes - Sciences religieuses

ISBN 978-2-503-53172-4

9

82503153172



