Orbis Biblicus et Orientalis 265

Jean-Marie Durand, Thomas Romer,
Micaél Burki (éds.)

Comment
devient-on prophete?

Actes du colloque organisé
par le College de France, Paris,
les 4-5 avril 2011

Academic Press Fribourg
Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME
DANS LE MONDE GRECO-ROMAIN

Dominique Jaillard, Université de Lausanne

«Qu’on tienne & mon égard deux discours opposés, et qu’il en soit
aussi ainsi a I’avenir, qu’y a-t-il d’étonnant? Il est nécessaire en effet
que celui qui semble 'emporter en quelque domaine soit I'objet de
discours contradictoires » (Pseudo-Apollonius de Tyane)®.

Comment devient-on un vrai prophéte? Comment, dans une culture don-
née, un contexte historique précis, des hommes, un groupe, une commu-
nauté, s’assurent-ils de l'origine, de I’autorité, de la plus ou moins grande
valeur d’'une parole ou d’un signe qui se donne comme mantique, prophé-
tique? Comment, de l'intérieur d’un systéme de représentations et de pra-
tiques, déjoue-t-on les puissances d’égarement, les tromperies toujours
possibles, qu’on les reconnaisse comme venant des hommes ou des dieux
eux-mémes? La question est d’abord, pour les intéressés, éminemment
pratique, dans des sociétés ol la conduite des affaires humaines est indisso-
ciable de la gestion des relations avec des puissances invisibles. L’histoire,
contée par Hérodote?, de la mise & 1’épreuve de différents oracles grecs par
le roi lydien Crésus est emblématique de cette pragmatique qui peut
s'avérer d’une sophistication extréme, et ot se répondent, entre multiples
acteurs, éventuellement dans la concurrence, stratégies pour déjouer et
stratégies pour authentifier et évaluer.

Comme figure, éventuellement exemplaire, un vrai prophéte apparait
aussi comme le résultat d’un processus culturel et historique qui en cons-
truit la véracité sur un temps plus ou moins long, oti se laissent repérer le
dynamisme et les transformations d’une société et d’une culture. Clest a
I'interaction de ces pratiques et de ces processus de construction culturelle
que nous nous proposons d’interroger la question depuis notre observatoire
gréco-romain comme un trés partiel contrepoint comparatiste au concert
multicolore des voix prophétiques bibliques et proche-orientales. Deux
raisons de méthode que nous pensons décisives en histoire des religions
nous ont incité a tenter ’exercice. Les enjeux anthropologiques d’une ques-
tion comme la prophétie ne sont pas plus justiciables d’un discours géné-

' (Pseudo) Apollonius de Tyane, Lettre 48. 2, 4 Diotime.
? Hérodote 1. 46-55.




188 DOMINIQUE JAILLARD

ral, d’une typologie universelle qui est condamnée a « écraser » la diversité
des faits sous une conceptualité univoque, de fait culturellement et histori-
quement déterminée, qu’ils ne sont formulables et élucidables & partir
d’études historiques et géographiques autonomes et simplement juxtapo-
sées. Il y faut le patient travail d’'un comparatisme attentif & construire
différentiellement ses questions et ses objets a partir des différentes confi-
gurations mises en regard®. A titre d’exercice préliminaire, dans le cadre
nécessairement limité de cette intervention, nous soulignerons, comme
matiere a réflexion, quelques traits saillants de la divination telle qu’elle
est pratiquée et pensée dans le monde gréco-romain des trois premiers
siecles de notre ere. Ce faisant, en liant la question du vrai prophéte a
celle, récurrente dans le temps long de 'histoire grecque, de la valeur et de
la fiabilité des oracles, nous introduisons un premier écart, sur lequel il
nous faudra revenir.

Pourquoi dés lors choisir Apollonius de Tyane comme point de compa-
raison privilégié? Sa qualité de vrai prophéte ne s'est pas imposée
d’emblée, ni sans résistances significatives, et, dans son cas, nous pouvons
suivre le processus de construction de sa figure véridique sur plusieurs
siecles, a travers quelques unes de ses transformations, ce qui en fait un
dossier privilégié et relativement mieux documenté que d’autres, si nous
voulons essayer de comprendre comment a pu se poser et se traiter dans le
monde hellénophone d’époque impériale le probléme de I’authentification
du « prophete ». Comment différencie-t-on le faux prophéte du vrai? Quels
savoirs sont mis en jeu? Selon quelles procédures? En quels termes se for-
mulent les suspicions, les critiques, les débats autour de la vérité prophé-
tique d’une figure? Soyons toutefois attentifs & ce que ce choix a de restric-
tif lorsque I’enjeu est d’esquisser une comparaison plus large entre les con-
figurations prophétiques bibliques et proche-orientales et celle de ’espace
gréco-romain oll la diversité extréme des pratiques et la vitalité de certains
grands sanctuaires oraculaires comme Claros et Didymes sont des traits
dominants®. Apollonius de Tyane est certes une figure prophétique particu-
lierement caractéristique, particuliérement significative, des recomposi-
tions qui s’opérent a I'’époque impériale, mais dont le statut et le prestige
« littéraire » ne se laissent saisir qu’a condition de la replacer constamment
dans la variété des pratiques divinatoires du monde romain des I* au III®
siecles ap. J.-C. et de la réinscrire dans le temps long de I’histoire de la
divination et de I'inspiration grecques, depuis les époques archaique et
classique jusqu’au monde tardo-antique.

Voir notamment M. DETIENNE, Comparer Uincomparable, Paris 1999 ; Ph. BORGEAUD,
« Réflexions sur la comparaison en histoire des religions antiques », Métis : anthropo-
logie des mondes grecs antiques, 2003, p. 9-33.

Pour une premiere présentation, voir la synthése, sous la direction de N. BELAYCHE,
«La divination dans le monde romain impérial », Thesaurus Cultus et Rituum Antiquo-
rum, 111, La fondation pour le Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, J. Paul
Getty Museum, Los Angeles 2005, p. 90-104.




190 DOMINIQUE JAILLARD

formes extatiques et inspirées, proprement « prophétiques », relevant de la
theophoria'!.

Lorsqu’un particulier se déclare propheéte, se prétend inspiré, ou affirme
détenir un savoir supérieur, comment reconnaitre ce qui vient vraiment
des dieux, ce qui est accompli selon les exigences de la piété (hosiotés)? La
suspicion apparait d’autant plus légitime que rien n’est plus trouble, plus
incertain, que la limite entre certaines pratiques divinatoires privées et un
ensemble de pratiques que, faute de mieux, nous continuons a regrouper
sous le qualificatif ambigu de « magiques », c’est-a-dire marquées par un
caractere illicite, le recours au secret, éventuellement & la nécromancie,
une volonté d’altérer le destin, et surtout effectuées avec une intention de
nuire'®. En ce sens péjoratif, la magie, goétia, est ce dont on accuse l’autre,
ce dont on se défend. Dans sa Vie d’Apollonios, Philostrate oppose le savoir
supérieur du sage, sa mageia, a la goétia dont I'accusent ses détracteurs'.
Cette méfiance vis-a-vis des pratiques privées recoupe la suspicion de I’Etat
romain envers toute prophétie susceptible d’ébranler I’autorité impériale.
La législation vise a prévenir les effets subversifs des consultations sur
l'avenir de I’Etat et la vie des princes, les empereurs tendant A encadrer
l'activité divinatoire, en cherchant a la fois a se concilier les « clergés » des
grands sanctuaires traditionnels et & combattre les prophétes isolés, poten-
tiellement redoutables'®. Tout un faisceau de suspicions pése donc sur les
pratiques prophétiques et divinatoires opérées a titre privé, tant quant a
leurs usages, potentiellement maléfiques, que quant a leurs valeur et au-
thenticité, ou quant a la source ou a lorigine de Iinspiration. D’oul
Iimportance des signes, des preuves qui attestent la valeur d’un prophéte
ou d’un oracle, dans un « marché » de la divination particuliérement actif,
ol chacun, des particuliers a ’empereur, cherche a accéder aux meilleures
sources.

La suspicion peut néanmoins aussi atteindre des oracles institués, quel
que soit le prestige que leur conférent leur ancienneté ou leur statut. Des

LOMBO et T. SEPPILI (eds.), Sibille e linguaggi oracolari. Mito Storia Tradizione. Atti del
convegno Macerata-Norcia Settembre 1994, Pise 1998, p. 315-365. La distinction ne
rend pas raison de la réalité complexe des pratiques divinatoires antiques, des croi-
sements qu’elles mettent en oeuvre entre techniques et processus d’inspiration. Pour
une étude de cas, voir aussi D. JAILLARD, « Hermés et la mantique grecque », in S.
GEORGOUDI, R. KOCH PIETTRE, F. SCHMIDT (eds.), La Raison des signes. Présages, rites,
destin dans les sociétés de la Méditerranée ancienne (RGRW), Leyde 2012, p. 91-107.
Jamblique, De mysteriis, I1I, 11, 123.

Cod. Theod. IX 16, 9 : « nous ne condamnons pas I’haruspicine, nous interdisons de la
pratiquer de facon nuisible (nocenter) ».

Philostrate, Vie d’Apollonius de Tyane V 12, VIII 7, mais aussi Lucien, Alexandre, V
5-8. Pour sortir des catégories modernes de la magie, et pour une généalogie des con-
figurations de la mageia grecque, M. CARASTRO, La Cité des mages. Penser la magie en
Grece ancienne, Grenoble 2006, offre un excellent point de départ, pour 1’évolution de
I'opposition mageia - goétia aux époques hellénistique et romaine, voir p. 58.
Quelques jalons de Tibére a Dioclétien, Tacite, Annales II, 32, Juvénal VI, 553, Dion
Cassius 75. 13, Cod. Just. IX, 8, 2.




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 191

sources oraculaires peuvent se tarir, ainsi que l'attestent les spéculations de
Plutarque sur le déclin de certains oracles ; des malversations sont toujours
possibles, contre lesquelles les consultants essaient de se prémunir et que
cherchent a prévenir des régles formelles de consultation quelquefois tres
contraignantes. L’empereur lui-méme, dés qu’il consulte hors du cadre
traditionnel de la divination publique romaine, agit a titre personnel et
C’est comme un simple « particulier », de statut certes exceptionnel, qu’il
consulte les oracles « pérégrins » de I’empire. Une anecdote transmise par
Macrobe est & cet égard particuliérement significative'®. L’empereur Tra-

jan, soucieux d’interroger Jupiter en son sanctuaire d’Héliopolis (Baalbeck)
sur le succeés de l’expédition qu’il s’appréte a mener contre les Parthes,
décide, sur le conseil de ses proches (romano consilio), d’éprouver au préa-
lable la fiabilité du rite, explorando fidem religionis, et de se prémunir de
toute supercherie humaine, ne forte fraus subesset humana. Par dela le con-
texte probable, la méfiance toute politique du pouvoir romain devant une
institution oraculaire syrienne aux intentions peut-&tre incertaines,
I'histoire est révélatrice de lattitude critique, prudente, qui est aussi celle
du consultant ordinaire, attentif & se tenir a égale distance de ces deux
causes d’égarement que sont 1'impiété et la superstition, la deisidaimonia
définissable comme une crainte déréglée du divin ou, ce qui est le corol-
laire, comme une croyance et une confiance exagérées'®.

L'oracle de Jupiter héliopolitain n’est pas un oracle inspir€, avec ses

« prophétes », porte-paroles du dieu'’. Le consultant transmet sa question
sous forme écrite et le dieu lui rend réponse également par écrit. Le « test »
auquel Trajan soumet l'oracle consiste a remettre au dieu des tablettes
vierges (puris tabellis) sur lesquelles n’est inscrite aucune question. Jupiter
héliopolitain, non sans humour, « ordonne d’apporter une tablette, de la
cacheter sans rien y écrire et de la faire remettre » a I’'empereur’®. « Les
prétres sont stupéfaits de la réaction du dieu » (stupentibus sacerdotis),
signe, dans la logique du récit de Macrobe, qu’ils ignorent ce que contenait
la missive de Trajan, ignorabant quippe condicionem codicillorum. L’em-
pereur recoit la réponse A sa non-question avec I'admiration la plus vive.
L’autorité, la fiabilité de l'oracle s’en trouvent confirmées et I'empereur
peut l'interroger avec une relative confiance sur le succes de la guerre et
son retour a Rome.

Macrobe, Saturnales, 1. 23. 14-16.

Plutarque, De Iside, 335 D et 379 D-E ; voir P. BORGEAUD, « Réflexions », p. 36 : « Ce
qui distingue la religion de la superstition dans le monde antique, ce n’est pas le con-
tenu de la pratique elle-méme. Les mémes attitudes pouvaient étre considérées tantot
comme religieuses, tantdt comme superstitieuses, selon leur degré d’intensité (normal
ou exagéré) et aussi selon leur contexte (culte civique traditionnel, ou pratiques pri-
vées, étrangeéres, exotiques) ».

Nous ne pouvons reprendre ici 'étude des écarts entre les valeurs exactes du terme
grec prophétés qui ne coincident pas avec les notions de prophete présupposées dans
notre réunion, nous renvoyons a ’étude détaillée de S. GEORGOUDI, loc.cit.

Macrobe, Saturnales, 1. 23. 15.




192 DOMINIQUE JAILLARD

La question de la valeur d’un oracle ou de l'inspiration d’un prophete
ne se réduit toutefois pas a une alternative simple : supercherie - authenti-
cité, vrai ou faux prophete. La question du faux prophete doit plutot étre
pensée comme un cas limite, celui de 'imposteur au sens strict, mais le
plus souvent la question se pose plutét en termes d’autorité relative, de
compétence plus ou moins grande, ou plus ou moins étendue, des divers
oracles et prophéties disponibles. Il faut sélectionner la source oraculaire la
plus sfire, celle qui pourra fournir la réponse la plus adéquate. Or d’un
probléme a l'autre, il n’est pas siir que la source la meilleure soit toujours
la méme. Tous les oracles, sous tous rapports, ne se valent pas. La démulti-
plication des consultations, la comparaison des réponses, peut aussi
s’avérer une solution pour le consultant qui en a les moyens et le loisir.

Si, pour introduire notre propos, notre choix s’est porté sur la consulta-
tion de l'oracle de Jupiter héliopolitain par Trajan, c’est en raison de la
similarité des techniques utilisées par 'oracle prestigieux de Baalbeck et
par celui du serpent Glycon, « nouvel Asclépios », fondé a Abonuteichos,
petit port sur la c6te méridionale du Pont-Euxin, en Paphlagonie, proba-
blement vers le début du régne d’Antonin le Pieux, par un certain
Alexandre, personnage douteux, a en croire Lucien qui le prend pour objet
d’une critique aussi virulente que célébre dans son Alexandre ou le faux
prophéte. Dans la vision du satiriste, il est le cas limite par excellence, celui
d’'une escroquerie pure et simple. Rappelons briévement la version que
Lucien donne des faits. Aprés une jeunesse vouée a la prostitution'®, et
apres avoir eu pour maitre et amant un magicien (goés) originaire de
Tyane, qui se donnait pour un ami d’Apollonius, Alexandre s’acoquine avec
un certain Cocconas, entrepreneur de ballets douteux, magicien et impos-
teur?’. Certains de s’enrichir au plus vite grace a ces « deux puissants ty-
rans » qui poussent les hommes a consulter les oracles, 'espoir et la
crainte?, ils décident de fonder I’oracle de Glycon, aprés avoir fait le choix
d’'une région réputée pour sa superstition?’. Une mise en scéne habile,
quelques supercheries, dont I’apparition miraculeuse du serpent, assurent
le succes de l’entreprise. Deux modalités de consultation sont proposées,
dont 'une bon marché, susceptible d’assurer une large fréquentation. Le
consultant écrit sa question puis la cachéte avec de la cire, il recoit une
réponse en hexametre, inscrite par le dieu sur le billet méme qui porte la
question et dont les sceaux paraissent intacts®’, Alexandre aurait mis au
point d’autres stratagémes* pour les clients plus fortunés qui souhaitaient
entendre de vive voix la réponse du dieu. Une habile propagande contre
les athées et les chrétiens qui passent pour se répandre dans le Pont sert a

9 Alexandre, V 3, eporneue.

% Alexandre, V 6.

! Alexandre, V 8.

2 Alexandre, V 9.

% Alexandre, V 19.

* Alexandre, V 20 et 26.

N




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 193

jeter le discrédit sur les nombreux sceptiques (polloi tén noun echontén)®.
La description de Lucien, et sa thése univoque d’un Alexandre faux pro-
phete, escroc sans scrupule abusant de la crédulité de ses consultants, a été
largement admise par les spécialistes modernes, jusqu’a une date récente?®.
La force de persuasion rhétorique du texte, alliant faits précis et petites
touches composant l'ignominie du personnage, sa consonance avec les
thémes de la critique rationaliste des oracles manipulés par des prétres
imposteurs, qui s’impose apres Fontenelle et le siécle des Lumiéres, n’y ont
pas été étrangers en I’absence d’une confrontation suffisante avec d’autres
sources.

Pourtant cette condamnation sans appel de Lucien pourrait bien repré-
senter un point de vue minoritaire, sinon marginal, chez ses contempo-
rains. A y regarder de prés, le pamphlet témoigne d’abord de I’éclatant
succes du nouveau dieu. On ne peut qu’étre frappé par « la contradiction
intrinseque » de I’écrit de Lucien qui représente Alexandre comme un « mi-
sérable imposteur, fourbe, débauché, avide d’argent et d’honneurs, capable
de tous les crimes jusqu’a I’assassinat » tout en démultipliant les indices
d’un accueil enthousiaste*” que confirme une documentation épigraphique,
numismatique et iconographique relativement abondante, dont I’étude a
profondément modifié 1’évaluation de l'importance et du prestige de
l'oracle et des cultes de Glycon aux II-III° siécles, tant en Asie mineure,
notamment en Bithynie et en Galatie, qu’en Thrace et a I'ouest de la mer
noire, a Tomis ol a été retrouvée une statue du serpent de tres belle fac-
ture®®. De fait, l'oracle d’Alexandre jouit d’un crédit considérable, et
semble avoir gagné une « respectabilité » comparable a celle des grands
sanctuaires oraculaires traditionnels?’. Des personnages de rang consu-
laire®® et des cités se tournent vers lui, les monnayages témoignant d’une
reconnaissance officielle, on le consulte depuis Rome®, et il semble qu’un
empereur, sans doute Marc Aurele, ait consenti a changer, a la demande
d’Alexandre, le nom de la cité d’Abdnuteichos en celui d’Tonopolis®?.

» Alexandre, V 25.

** Non sans quelques réserves, voir par exemple, J. BOMPAIRE, Lucien écrivain. Imitation
et création (BEFAR 190), Paris 1958, p. 481.

M. CASTER, Lucien et la pensée religieuse de son temps, Paris 1938, p: 256-260.

* Réunie et commentée par L. ROBERT, A travers UAsie mineure (BEFAR 239), Paris1980,
p. 392-431. Voir aussi la mise au point récente d’A. CHANIOTIS, « Wie (er)findet man
Rituale fiir einen neuen Kult? Recycling von Ritualen — das Erfolgsrezept Alexander
von Abonouteichos », Forum Ritualdynamik 9, Heildelberg 2004.

Un fils de Glycon (c’est-a-dire des ruses d’Alexandre « corrompant les femmes » si ’on
se fie a Lucien, § 42), Miletos, est mentionné dans un oracle de ’Apollon de Claros a
la petite cité de Kaisareia Troketta, en tant que prétre d’Apollon Séter dont il a finan-
cé la statue (texte dans ROBERT, op. cit. p. 407).

Alexandre, V 27, 30-35; voir C. P. JONES, Culture and Society in Lucian, Cambridge
(Mass.), London 1986, p. 133-148.

Alexandre, V 36-37.

Alexandre, V 58. Le changement de nom est attesté par des sources indépendantes, le
réle d’Alexandre mentionné par Lucien.

2

N1

2

v}

3

=1

3

32

|
|




194 DOMINIQUE JAILLARD

Alexandre, imposteur dont le succes a fait un vrai prophete? La proposi-
tion peut séduire, elle est sans doute définitivement indécidable, la per-
sonnalité de I’Alexandre historique restant inaccessible derriére le double
éclairage qu’offrent les documents objectifs attestant le succés du culte et
le discours habilement construit du sophiste Lucien. Le jugement de ce
dernier pourrait étre d’autant plus tendancieux que le « faux prophéte »
n’est pour lui que Dillustration par un cas particulier d'une critique géné-
rale et radicale de toute divination®®. Et méme s’il est sans doute impru-
dent de le rattacher purement et simplement a une école philosophique,
son ceuvre entre en résonance avec les positions des épicuriens® dans les
débats philosophiques sur l'interprétation de la fonction, de I'efficacité et
du sens des rites®. La critique de la divination dans I’Alexandre doit étre
lue en paralléle avec la mise en question des représentations qui sous-
tendent 'ensemble du systéme rituel polythéiste dans le De sacrificiis®.
Mais, paradoxalement, quand bien méme elle ne serait qu'un « jeu plaisant
de déconstruction », puisqu’elle ne propose aucune conception alternative
du divin¥, la démystification lucianienne a une charge de radicalité qui
excéde de beaucoup celle de la philosophie épicurienne qui, pour fonder la
vie heureuse du sage sur la négation de la possibilité d’'une communication
entre hommes et les dieux, se montre respectueuse des rites et coutumes
établis. Elle apparait aussi comme une singularité dans le contexte de la
seconde sophistique, si attentive a défendre et illustrer toutes les formes de
la piété civique ol se rejoue 'identité des cités de 'empire.

Dans la seconde moitié du II° siécle I’épicurisme est a un moment de
son histoire qui précéde de peu le processus de marginalisation progres-
sive, corollaire du succes grandissant des néo-pythagorismes et des nou-
veaux platonismes, et dont les constructions sont, de Plutarque a Jam-
blique, de plus en plus systématiquement sollicitées pour réfléchir les pa-
tria, les pratiques ancestrales, et leur donner a la fois un surcroit de signifi-
cation et de nouvelles formes de 1égitimité®®. 1l faut resituer dans ce con-

* CASTER, op. cit., p. 255-256.

3 L’Alexandre est dédié au philosophe épicurien Celse, auteur d'un traité Contre les

mages (Alexandre 21), Lucien affiche son admiration pour Epicure (25). Pour le con-

texte, voir P. GORDON, Epicurus in Lycia. The Second-Century World of Diogenes of

Oenoanda Ann Arbor 1996, et la critique de M. F. SMITH, AncPhil 18, 1998, p. 216-

220.

F. GRAF, « A Satirist’s Sacrifices. Lucian On Sacrifices and the Contestation of Religious

Traditions », in J. WRIGHT KNUST & Z. VARHELYI (eds.), Ancient Mediterranean Sacrifice,

Boston 2011, p. 203-213.

N. BELAYCHE, « Sacrifice et représentation dans le De sacrificiis de Lucien », in V.

PIRENNE-DELFORGE et F. PRESCENDI (eds.), Nourrir les dieux. Sacrifice et représentation

du divin, (Kernos Supplément 26), Liége 2011, p. 165-180, a lire en regard de GRAF,

op. cit, p. 210 qui souligne les limites de la portée pratique de la critique luca-

nienne : « it should not subvert sacrificial practice ».

¥ BELAYCHE, op. cit., p. 180.

3 D. JAILLARD, « Plutarque et la divination. La piété du prétre philosophe », Revue de
I’Histoire des Religions 224, 2007, p. 149-169.

35

36




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 195

texte la polémique de Lucien. Elle souligne I’hostilité d’Alexandre, qui se
rattache aux courants néo-pythagoriciens®, envers les épicuriens et les
chrétiens®, réunis dans un commun athéisme*!, menagant pour la pratique
rituelle, notamment divinatoire??, alors que «les disciples de Platon, de
Chrysippe et de Pythagore étaient ses amis, et qu’entre eux et lui régnaient
une paix profonde »*°. Dans un conflit dont le pamphlet de Lucien souligne
Papreté et les débordements violents, avec intimidations, tentative de lapi-
dation, autodafé d’ceuvres d’Epicure*, un épicurien, notable important du
Pont, Lépidos®, que Lucien présente comme « habile a retourner les arti-
fices et techniques qui font le prestige des sortileges » d’Alexandre®, joue
un role central avec d’autres notables d’Amastris. Des réseaux de solidarité
et d’influences se laissent deviner. Lucien est personnellement impliqué, il
dit avoir consulté l'oracle un grand nombre de fois, en usant de divers
stratagémes pour le « tester » et en confondre I'imposture?, les deux ad-
versaires se diffament et se méprisent publiquement, et l’affaire serait allée
jusqu’a une tentative d’homicide dont Lucien se dit victime, mais il doit
renoncer 3 intenter un procés sur intervention du gouverneur de Bithy-

nie*®.

® Alexandre 40. Voir F. CUMONT, « Alexandre d’Abonotichus et le Néo-Pythagorisme »,

Revue de Uhistoire des religions 86, 1922, p. 202-21 ; Ch. H. KAHN, Pythagoras and the

Pythagoreans, Indianapolis 2001, p. 145-146.
4 Alexandre 25, 38.
4 . OBBINK, «The Atheism of Epicurus», GRES 30/2, 1989, p. 187-223; G.
GIANNANTONI, « Epicuro e l’ateismo antico », in G. GIANNANTONI, M. GIGANTE (eds.),
Epicureismo greco e romano. Atti del congresso internazionale (Napoli, 19-26 maggio
1993), Napoli 1996, p. 21-63 ; W. SCHMID, Epicuro e Pepicureismo cristiano, trad. It.,
Brescia 1984.
R. PIETTRE, « Un buste parlant d’Epicure, un passage de Lucien (Alexandre le faux
prophete, 26) : la philosophie au péril des religions », Kernos 15 (2002), p. 137 : « les
Epicuriens refusaient-ils d’admettre les oracles et la providence, ce qui, malgré leur
participation aux sacrifices et aux sacerdoces, les excluait de facto du consensus poly-
théiste ».
Alexandre 25.
“ Alexandre 43, 45, 47.
1l est grand-prétre d’Auguste et de Rome pour le Pont, épistate d’Amastris (CIG 4149 ;
IGR III, 88), Alexandre passe pour refuser de rendre ses oracles 4 ses habitants a
cause de la présence dans la cité de Lépidos et de son cercle (Alexandre 25).
Alexandre 43-44 : 0s tina antitechnon kai antisophistén tés magganeias autou.
Alexandre 52-54 : kai autos epeméchanésamén autdi ; « Il elit vraiment fallu un Démo-
crite, voire Epicure lui-méme, ou Métrodore, enfin quelqu’un de ces hommes dont la
raison d’acier résiste 2 ce genre d’étonnements, pour refuser de croire, pour soupgon-
ner la réalité, et, sinon pour découvrir le secret, du moins pour rester persuadé, a
priori, que si le secret de cette sorcellerie lui demeurait caché, tout cela n’était pour-
tant qu'un mensonge, et ne pouvait pas advenir ». En contradiction avec I'accusation
générale de manipulation des sceaux (8 20), I'absence de pertinence des réponses aux
« tests » de Lucien montre que le personnel de I'oracle n’a pas lu la question écrite et
scellée.
Alexandre 57.

IS
w

4

3




196 DOMINIQUE JAILLARD

Au dela des incertitudes du cas Alexandre et de I’épisode de la chro-
nique locale, la réaction massive des milieux épicuriens aux succes d’Alex-
andre appelle plusieurs remarques. Pour une école philosophique qui se
singularise par sa critique globale de la divination, l’oracle nouvellement
créé par un « prophete » autoproclamé est une cible d’autant plus privilé-
giée qu’il ne jouit pas de l'autorité et du prestige des vieilles institutions
mantiques. Mais, en méme temps, les épicuriens apparaissent comme les
défenseurs d’une représentation plus traditionnelle, plus discréte, de la
présence divine dans le rite, en ce sens plus en accord avec I'idée que les
dieux sont a imiter mais n’interviennent pas, alors qu'un Alexandre, par
son jeu de machines et d’illusions, renforce la dimension visible, tangible,
audible, émotionnelle de la présence divine*, & la mesure du type de mé-
diation que propose I’homme divin, en contact immédiat avec les dieux, que
le néopythagoricien Alexandre prétend étre. Deux manieres possibles de
réorienter la tradition, qui, dans le cas d’Alexandre, affectent les modalités
rituelles de la relation avec le dieu. La réponse oraculaire a des questions
trés ouvertes se fait aussi le lieu de révélations sur la nature divine,
qu’attestent les citations que Lucien fait d’oracles « théologiques » compa-
rables a ceux que diffusent a la méme époque les sanctuaires prestigieux de
Claros ou Didymes ou qui sont rassemblés dans le recueil de Julien le
théurge®. Pour I'historien des religions, opuscule de Lucien doit étre re-
placé dans les discussions et réactions suscitées par la montée en force de
types de relation avec le divin, plus directs et plus polyvalents dont les
courants platoniciens et néo-pythagoriciens sont partie prenante. La filia-
tion « spirituelle » que Lucien trace entre Alexandre et Apollonius de Tyane
y prend tout son sens et sa charge polémique, elle laisse entrevoir le con-
texte des débats autour de la qualité d’Apollonius, goés ou theios aner et,
par 1a, vrai propheéte, qui semblent avoir dominé la réception de sa figure
au cours des II° et III° siecles.

L’Apollonius dont nous essayons de cerner la reconnaissance comme
homme divin et vrai prophéte est une figure construite au long d’un pro-
cessus historique d’au moins un siécle et demi, commencé sans doute de
son vivant et dont la composition monumentale de Philostrate le jeune
dans les années 220-230 marque un moment fort. De 1’Apollonius histo-
rique il est bien peu de choses qu’on puisse affirmer avec certitude®. 1l a
été actif sous les regnes de Néron, Vespasien et Domitien et serait mort soit
a la fin du I* siecle, soit vers 110, date qui ne s’impose que si ’on admet

*9 Voir les analyses de U. VICTOR, Lukian von Samosata. Alexandros oder der Liigenprophet
(RGRW 132), Leiden 1997 ; R. PIETTRE, op. cit, p. 142-143, souligne aussi dans
Popposition entre les épicuriens et Alexandre la rivalité entre deux manieres de por-
ter remeéde aux maux de ’humanité, I'oracle d’Alexandre a des fonctions médicales et
thérapeutiques.

* R. PIETTRE, op. cit., p. 142-143.

! Voir le bel effort de M. DZIELSKA, Apollonius of Tyana in Legend and History, Rome
1986 ; E. L. BOWIE, « Philostratus : Writer of Fiction », in R. MORGAN, R. STONEMAN,
Greek Fiction : the Greek Novel in Context, New York, London 1994, p. 181-199.

— .




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 197

comme authentique la lettre a Valérius de 108-109. Mais la difficulté tient
justement a ce que, en ’absence de témoignages contemporains — le pas-
sage cité de I’Alexandre, § 5, de Lucien est le plus ancien conservé — la Vie
de Philostrate, dont la source la plus importante, Damis, est perdue, si tant
est qu'elle ait jamais existé®?, ne peut étre comparé qu’a un corpus de
lettres attribuées a Appolonius, mais dont beaucoup doivent étre tenues
pour inauthentiques®. Les lettres témoignent du constant souci
d’Apollonius pour sa famille et sa cité, Philostrate en fait un sophiste itiné-
rant, rhéteur accompli, a la maniere d’un Dion de Pruse ou d’un Favorinus,
et apres ses retours de ses lointains voyages, en Mésopotamie, en Inde ou
en Ethiopie, toujours accompagné par ses disciples. Nous ne pouvons ici
rediscuter les contradictions des sources. Le roman de ses voyages peut au
mieux avoir eu une base historique, inaccessible, il est en revanche pro-
bable qu’il ait passé une partie de sa jeunesse dans un sanctuaire
d’Asclépios™, et son adhésion au pythagorisme est confirmée par les titres
de ses ceuvres perdues, Une vie de Pythagore et un traité Sur les sacrifices, et
par la relative unité de traditions par ailleurs contradictoires®®.

Au moment ol Philostrate va fixer I'image d’Apollonius, homme divin,
philosophe, sage et mage en contact avec les dieux, le pythagoricien de
Tyane semble l'objet de jugements aussi contradictoires qu’Alexandre.
Apollonius est a I’arriére-plan du pamphlet de Lucien qui associe malicieu-
sement le pythagoricien de Tyane a sa diffamation d’Alexandre en faisant
du maitre et amant de ce dernier un ami d’Apollonius®®, et il figurait trés

% Damis, syrien du cercle de Julia Domna a eu pour prédécesseur Maxime d’Aigeai en

Cilicie et Moiragenes d’Athenes, auteur d’une biographie en quatre livres de date in-
certaine. Il faut toutefois faire la part dans les références de Philostrate aux stratégies
d’authentification qu’il a pu mettre en ceuvre (voir W. HANSEN, « Strategies of Au-
thentification in Ancient Popular Literature », in S. PANAYOTAKIS (ed.), The Ancient
Novel and Beyond, Leiden 2003, p. 301-314.

Chaque lettre doit étre discutée pour elle-méme, voir R. J. PENELLA (ed.), The Letters
of Apollonius of Tyana, Leiden 1979, p. 23-28. D’aprés VA VIII 20, ’empereur Hadrien
aurait possédé une collection de lettres d’Apollonius. Particuliérement suspectes sont
les lettres qui développent I'image de I’Apollonius de Philostrate. Les lettres témoi-
gnant d’une connaissance précise du contexte local, notamment des coutumes reli-
gieuses, inspirent davantage confiance (cf. C. JONES, Letters of Apollonius (Loeb Clas-
sical Library), Cambridge (Ma.) 2006, p. 6).

VAL 4, d’aprés Maxime d’Aigeai, mais la datation sous Tibére fait question.

Sur l'authenticité des ceuvres attribuées a Apollonius, voir DZIELSKA, op. cit., p. 129 ss.
et KAHN, op. cit., p. 144. On a toutefois pu supposer que Philostrate avait surestimé le
pythagorisme d’Apollonius, compte tenu de I'absence de référence a la métempsy-
chose dans la lettre 58. Le crédit que Porphyre et Jamblique accordent a sa Vie de Py-
thagore (que certains toutefois tiennent pour pseudépigraphe) et la teneur néopytha-
goricienne du seul fragment généralement tenu pour authentique du peri thusién,
nous semblent toutefois confirmer le pythagorisme de I’Apollonius historique. Sans
doute philosophe plus sérieux, techniquement plus solide que ne 1’est orateur bril-
lant mais philosophiquement superficiel de Philostrate, 1’Apollonius historique
semble aussi avoir été le praticien d’une ascése rigoureuse destinée & purifier Pame
de sa prison corporelle.

% Alexandre V.

5!

&




198 DOMINIQUE JAILLARD

probablement parmi les mages contre lesquels Celse, le dédicataire de
I’Alexandre, avait écrit un traité. Philostrate est le meilleur témoin de cette
réputation ambigué, par la dimension apologétique de la Vie qu’il rédige ;
il lui faut disculper Apollonius de I'accusation de goétia, en opposant sys-
tématiquement le savoir supérieur du magos aux pratiques magiques du
goete qu’il condamne sans appel : «les magiciens sont, a mon avis, les
pires canailles parmi les hommes, les uns pour interroger les fantémes, les
autres par leurs sacrifices barbares (...), ils disent pouvoir modifier le des-
tin »*”. Qui plus est, Apollonius, pour sa propre défense, est censé en appe-
ler lui-méme a la caution de 'empereur Vespasien : « efit-il cru que j’étais
un goés, aurait-il partagé ses pensées avec moi? »°® Par une stratégie sé-
mantique inverse, Lucien ne distingue pas goétia et mageia, enveloppées
dans une méme condamnation. L’historien Dion Cassius reprend a son
compte 'accusation lorsqu’il mentionne la fondation par Caracalla en 215
d’'un sanctuaire héroique (herdéon) d’Apollonius : «les magoi et les goétes
plaisaient tant a Caracalla qu’il vénérait (epainein) et honorait (timan)
Apollonius le cappadocien (...) qui était en tout point (akribés) un goes et
un magos »*°. Ici encore les deux termes sont confondus pour mieux fusti-
ger les choix de 'empereur. Ce témoignage confirme le réle majeur des
Séveres en particulier de Julia Domna, la mere de Caracalla, et de son
cercle auquel se rattache Philostrate, dans la reconnaissance du statut di-
vin d’Apollonius. Si le culte héroique fondé par Caracalla peut étre identi-
fié au sanctuaire (hieron) de Tyane « construit aux frais des empereurs »
dont la mention conclut la Vie d’Apollonius®®, Alexandre Sévére aurait in-
troduit I'image d’Apollonius dans son laraire, a suivre un passage particu-
lierement discuté de I’Histoire auguste®'.

Au terme du processus, au IV® s., Apollonius, nouveau Pythagore, est
devenu un des modeles de la conception tardo-antique du theios aner, caté-
gorie désormais fondamentale dans la représentation des rapports avec le
divin®® ; nous ne retiendrons de cette derniére involution de la figure®® que
le témoignage particulierement évocateur de la Vie des philosophes et so-
phistes d’Eunape : « Apollonius qui n’est pas tant un philosophe (ouketi

% Vita Apollonii V 12.

* Vita Apollonii VIII 7 et ensemble des paragraphes suivants.

% 77.18. 4.

 Vita Apollonii VIII 31. 2.

o1 XXIX. 2 : 2 : «II célébrait de bon matin un sacrifice dans son laraire. Il y détenait les
images des empereurs divinisés — mais uniquement une sélection des meilleurs — et
des ames saintes (animas sanctiores), au nombre desquelles figuraient Apollonius, et
selon un écrivain de son époque le Christ, Abraham, Orphée et tous les autres du
méme genre, ainsi que les portraits de ses ancétres (A. CHASTAGNOL, traduction) ».
Rappelons aussi, dans I’Histoire auguste, ’apparition d’Apollonius qui détourne en 272
Aurélien de son intention de mettre a sac la cité de Tyane (Vie d’Aurélien 24 2-9).

% G. FOWDEN, « The Pagan Holy Man in Late Antique Society », JHS 102, 1982, notam-

ment p. 136.

Les testimonia sont commodément réunis dans JONES, Letters of Apollonius, op. cit.,

p. 86-143.

63




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 199

philosophos) qu’un moyen terme entre les dieux et ’homme (all én ti theon ti
anthrépou meson) ; disciple de la philosophie pythagoricienne, il en mon-
trait le plus divin et leffectif (polu to theioteron kai energon kat’ autén epe-
deixato) », ajoutant que la Vie de Philostrate « aurait plutot dii étre appelée
La venue d’un dieu parmi les hommes (epidémian es anthrépous theou) »**.
« Chrysanthius se consacra a la connaissance des dieux et a la sagesse a
laquelle se vouérent Pythagore et ses disciples, Archytas pour le passé, et
Apollonius de Tyane et tous ceux qui vénérent (proskunésantes) Apollonius,
eux tous qui semblent seulement avoir un corps et étre des hommes »*°.
Libanios compare le mode de vie de l'empereur Julien a celui
d’Apollonius®, et c’est désormais principalement chez des auteurs chré-
tiens que se retrouve 1'image du goés.*” La discrétion d’Apollonius dans le
corpus textuel pourtant considérable de I’école néoplatonicienne d’Athénes
au Ve s. laisse en revanche penser qu’il n’est plus un modéle privilégié de
homme divin, du philosophe «hiérophante de tous les rites »*%, qui
s’impose avec Proclus et les derniers platoniciens « paiens ».

Qu’en est-il du prophéte? Aprés avoir ramené la question de sa « véri-
té » a celle de la valeur des oracles, ne sommes-nous pas en train de le
faire disparaitre derriére ’homme divin, philosophe, sage et mage? Ce
faisant, nous ne faisons cependant que suivre les indications d’Apollonius
de Philostrate, qui se défend d’étre un prophéte ou un devin. Accusé
d’impiété envers Néron, il se déclare « philosophe, pour connaitre les dieux
et comprendre les hommes, car il est plus difficile de se connaitre soi-
méme que de connaitre l'autre »*. A Tigellin qui lui demande alors « s’il
peut lui faire une prophétie » (manteusaio d’an), Apollonius répond
« Comment le pourrais-je, n’étant pas devin (mé mantis 6n) ». Le dialogue
se poursuit : « Pourtant n’es-tu pas celui qui as dit : quelque chose de grand
arrivera et n’arrivera pas? - Ce que tu as entendu est vrai, mais cela ne pro-
vient pas de la mantique, mais de la sagesse que la divinité montre aux
hommes sages (touto de mé mantikéi prostithei, sophiai de mallon, hén theos
phainei sophois andrasin) »’0. Ce n’est pas par un savoir spécialisé, en assu-
mant la fonction technique du devin (mantis) ou du propheéte, fit-elle ins-
pirée, mais par sa sagesse, une sagesse qui lui vient des dieux. A la maniére
de la tradition platonicienne, Apollonius oppose aux savoirs techniques et
A l'enthousiasme qui ont toujours quelque chose d’un peu méprisable et
n’impliquent aucun vrai savoir, la noblesse du philosophe qui a acces au
divin, au double sens d’une connaissance du divin et d’une sagesse qui en

2. 1.4,

293, 1. 8.

% Qratio 16. 56.

 Pour la complexité de I'appréciation et du statut d’Apollonius parmi les chrétiens, voir
DZIELSKA, op. cit., p. 125-126.

 Marinos, Vie de Proclos, 19.

% Vita Apollonii IV. 44. 2.

7% Vita Apollonii IV. 44. 3.




200 DOMINIQUE JAILLARD

provient. La prophétie ne représente donc qu'un aspect du savoir multi-
forme que le theios aner tient de son contact avec le divin, des qualités et
des pouvoirs dont il est investi. Sage, théologien, il est par la méme aussi
purificateur, guérisseur et propheéte.

Dans le champ mantique, la compétence du sage le place cependant sur
le méme terrain que les innombrables devins et prophétes qui offrent leurs
services 2 travers I'empire’!, prédictions de la peste d’Ephése, du tremble-
ment de terre en Ionie, de ’émergence d’une ile en Créte, du percement de
l'isthme de Corinthe par Néron’?, prédictions politiques aussi, touchant la
vie des empereurs, et susceptibles de tomber sous le coup de la législation,
du coup de tonnerre frappant la table de Néron, de la brieveté des régnes
de Galba, Othon et Vitellius aux succes de Vespasien et a ’avénement de
Nerva’®. C’est sa capacité a deviner I’avenir, prosgignoskein, partie prenante
de sa sagesse qui la rend suspecte, qui facilite sa confusion avec les goétes.
Particuliérement ambigué est la situation ol il prédit la succession a un
hiérophante d’Eleusis qui, le tenant pour un goés impur (mé katharos ta
daimonia), lui a refusé I'initiation’. 11 est donc hautement significatif que,
dans un passage clef que nous avons déja commenté’”, Philostrate fasse
porter la défense d’Apollonius contre ’accusation de magie principalement
sur le terrain de la prophétie : « S’il connaissait a 'avance ces faits, c’est
par un mouvement divin (daimoniai kinései) et ceux qui pensent que
I’homme était un magicien (goéta) n’ont pas le jugement sain. (...) Ces
derniers disent changer les destins (metaoien ta eimarmena), (...) lui, ce-
pendant, suivait ce qui vient des Moires (ho de eipeto men tois ek Moirdn) et
il annoncait les choses comme il était nécessaire qu’elles advinssent
(proulege de, hds anagké genesthai auta), il ne les connaissait pas par des
pratiques goétiques (goéteudn) mais a partir de ce que les dieux montraient
(ex hon oi theoi ephainon) »’. Texte subtilissime qui, par le glissement qu’il
opére du destin (eimarmené) qu’ébranlent les goetes aux Moires, puissances
d’assignation des parts, réinscrit ’lhomme divin, nouveau et suspect, dans
la représentation commune la plus traditionnelle des fonctions de la man-
tique grecque. En suivant ce qui vient des Moires, la sagesse d’Apollonius
connait le partage que tissent les dieux des parts qui reviennent a chacun.
Une conférence Sur les Moires et la nécessité (anagké), qu’il passe pour avoir
prononcée a Smyrne, peut étre regardée, dans les formes de la seconde
Sophistique, comme une herméneutique du jeu qu’ouvre la révélation
mantique dans ’accomplissement des destins, et comme un commentaire

7' R. LANE FOX, Pagans and Christians in the Mediterranean World, San Francisco 1986,

p. 200-215.

7> Vita Apollonii IV. 4 ; IV. 6 ; IV. 34. 4 ; IV. 24. 2-3.

73 Vita Apollonii IV. 43 ; V 11 ; V 37 ; VII 9.

7% Vita Apollonii IV 18 ; V 19.

7> Vita Apollonii V 12. Voir ci-dessus.

Ce n’est que comme un argument subsidiaire que Philostrate ajoute qu’Apollonius se
désintéressait des illusions créées par les automates, qu’il ne souhaitait pas y recou-
rir, ce qui le distingue d’un Alexandre que ses machines rendent suspect.

76




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME 201

de sa propre pratique, dans le contexte politiquement chargé de ses pro-
phéties sur la succession du tyran Domitien. S’adressant & une statue de
Pempereur, Apollonius aurait dit : « Fou, que connais-tu des Moires et de la
nécessité ? Quand bien méme tu tueras 'homme destiné a régner apres toi,
il vivra 2 nouveau »”’.

Attester la vérité du prophéte Apollonius, son authenticité, c’est donc
d’abord faire la preuve qu’il est bien cet homme divin qui tient sa sagesse
des dieux, accumuler les signes et les thaumata, merveilles et prodiges, qui
témoignent du contact avec le divin. Ici encore, la nouveauté de la figure
est inscrite dans une variation de schémes « traditionnels » comme ceux
qui organisent les « biographies » de Pindare ou Platon, au prix d'une cer-
taine surenchére ; tout commence avec les interventions divines présidant
3 sa naissance. Au lieu des abeilles qui distillent le miel des futures paroles
de « élu », c’est Protée’®, le dieu « égyptien » protéiforme et insaisissable,
aux talents prophétiques, bien attestés depuis ’Odyssée, qui est convoqué
par Philostrate : il apparait a la meére d’Apollonius, comme le garant que la
prescience du nouveau-né est destinée 2 étre plus étendue encore que la
sienne (plei6 men é ho Proteus prognonta). La naissance de 'homme divin a
lieu dans la prairie oit sera construit son temple, qu'un réve a désignée a la
meére ; des cygnes s’assemblent autour de la jeune accouchée et c’est ac-
compagné de la musique et de la voix des cygnes que le futur sage vient au
monde. Au moment de la naissance, un éclair remonte vers le ciel. Philos-
trate démultiplie les signes en une construction rhétorique qui doit confir-
mer rétrospectivement la dimension divine et prophétique de la figure.
Dans ce moment initial, la « prophétie », qui ne constitue qu'un aspect de
la sagesse d’Apollonius, passe au premier plan 2 travers l'intervention de
Protée comme la source et I'explicitation de la polymorphie de son savoir
(gigndskein kai progigndskein panta).

Pour accéder a son statut, Apollonius doit encore s’initier a son savoir
dans le cadre du sanctuaire d’Asclépios a Aigeai en Cilicie”®, ot il adopte le
genre de vie pythagoricien, bios pyrthagoricos, qui se caractérise par
abstention des sacrifices sanglants, l'adoption de vétements en lin,
Pexercice de puissances de la mémoire®, corollaire de Taffirmation de la
transmigration des ames®!, dans le but d’atteindre un rapport privilégié de
proximité au divin (eggus). Pour le theios aner, ce contact avec le divin est
devenu, par sa purification et ses exercices, une disposition permanente, il
peut mobiliser a volonté les qualités et les pouvoirs qu’instille en lui une
sagesse divine qu’il tient d’une relation stable & Mnémosyné, la déesse qui

77 Vita Apollonii VII 2.

78 Vita Apollonii I 4.

7 Vita Apollonii I 7. 2 ; 18. 2-9. 1. Dans la lettre 23, Apollonius dit étre devenu prétre
d’Asclépios parce que son maitre Pythagore traitait la médecine de la méme maniere
quAsclépios.

% Vita Apollonii I 14 ; IIL 16. 4 ; IIT 43.

81 Voir notamment Vita Apollonii ITT 19-26.

e ——




202 DOMINIQUE JAILLARD

est le savoir immémorial du monde et qui lui est désormais constamment
disponible. Dans cette configuration pythagoricienne de la mémoire,
I'inspiration « prophétique » d’Apollonius se distingue radicalement de
I’enthousiasme ou de I’emprise divine (katoché) dans laquelle un humain,
momentanément possédé par un dieu, en devient I'instrument (organon) et
profere un savoir mantique auquel il reste étranger, & la maniere de la
pythie de Delphes ou des prophétes de Claros et Didymes®2% Apollonius au
contraire « porte en lui méme son propre trépied »*°, « annoncant les
choses telles qu’elles doivent advenir a partir de ce que les dieux lui mon-
trent »%%. Il a la vision immédiate de I’événement contemporain, révélant a
Vespasien, a Alexandrie, I'incendie du Capitole qui a eu lieu 4 Rome la
veille® ; il assiste, « en direct » depuis Ephése, & I’assassinat de Domitien
qui a lieu a Rome : « Tout a coup, il baissa un peu la voix comme saisi
d’une frayeur subite. Il continua son discours, mais son discours n’avait pas
sa force ordinaire (...) puis il se tut comme font ceux qui ont perdu le fil de
leur discours, il lanca vers la terre des regards effrayants, fit trois ou quatre
pas en avant, et s’écria : “ Frappe le tyran, frappe ”. On efit dit qu’il voyait,
non I'image de la vérité dans un miroir, mais le fait lui-méme comme s’il

avait part a laction (hosper ek katoprou tinos eidblon alétheias helkén, all’

auta horén kai xullambanein dokén ta drémena). Les Ephésiens furent frap-
pés d’étonnement (...). Apollonius s’arréta, semblable a un homme qui
cherche a voir I'issue d’'un événement douteux. Enfin, il s’écria : “ Ayez bon
courage, Ephésiens, le tyran a été tué aujourd’hui (...), il vient d’étre tué
l'instant méme, pendant que je me suis interrompu ”»*°. De méme, il com-
prend tous les signes présents dans I'univers, non a la maniére des devins,
par le maniement d’une technique, mais par la vision directe : sensible aux
moindres variations du soleil, il entend immédiatement le langage des
oiseaux®’.

Par le type de contact qu'’il entretient avec le divin, la compétence pro-
phétique large du theios aner Apollonius peut prétendre recouvrir
I’ensemble des champs d’action des pratiques mantiques disponibles - qui,
rappelons-le, ont autant pour objet le présent ou le passé que le futur -,
tout en pouvant arguer de se fonder, non sur les savoirs aveugles et limités
qui caractérisent ’enthousiasme et les techniques divinatoires en usage,
mais sur la possession pléniére d’une sagesse supérieure qui est mageia
parce qu’elle peut étre pensée comme la vraie philosophie®®. Avec ce type

% D. JAILLARD, « Pythies, Ménades et autres possédés », Asdiwal 2 (2007), p. 61-82.

% Vita Apollonii IIT 42 (peri tbi sternéi tripodos sunieta). Voir aussi VA VIII 31. 3.

8 Vita Apollonii V 12.

% Vita Apollonii V 30.

% Vita Apollonii VIII 25-26 (G. Rachet, trad. modifiée).

¥ Vita Apollonii IV 3.

% R. SORABIJI (ed.), Aristotle and After (BICS Suppl. 68), London 1997, p. 5 : « Apollonius
may well be the earliest Greek Philosopher we can identify who claims that philoso-
phical understanding ultimately requires divine inspiration, an inspiration to be ob-
tained by an ascetic life and perhaps by certain ritual pratice ».




APOLLONIUS DE TYANE ET LES FORMES DU PROPHETISME

de propheéte, a la précaution qui consiste a « tester » la valeu
doit se subsister ou du moins s’ajouter une évaluation ap
lauthenticité et de la qualité de sa relation avec le divin, un
1égié a la biographie et a ses rhétoriques de légitimation ou de
qui en est aussi la conséquence - entre pamphlet et « hagiograj
Il est temps, en conclusion, de réintroduire Apollonius dar
tive du temps long. Cette inscription est d’abord I'ceuvre des
appartient au processus de construction et d’authentification
divine, qui produit la fiction d’une tradition. Il est mis sur le
comme un paradigme récent a tous égards comparable - qt
fondatrices auxquelles il peut étre rattaché. Traitant de ceux
tendu et compris le langage de tous les animaux (epakousc
echein tés ton zbon phlegxeds) », le néoplatonicien Porphyre di
d’'un méme trait les devins anciens les plus prestigieux, ca
forme de vision immédiate, « par exemple Mélampous, Tirésic
comme eux, et, il n’y a pas si longtemps (ou pro pollou), A
Tyane »*°. Quant a Eunape, il lie d’un méme geste « Pythago
ciples, Archytas dans un passé ancien (te to palaios), et A
Tyane et tous ceux qui vénérent (proskunésantes) Apollonius
passé proche. Mais plus que la Iégitimation de la figure la p.
qui est superfétatoire au moment et dans les contextes dans !
vent Porphyre et surtout Eunape -, c’est l'inscription dans .
présent des modalités de présence du divin dont les figures ar
les « paradigmes » qui est en jeu, a travers des figures proc
autant de nouveaux Melampous ou de nouveaux Pythagores, e
avec eux la plénitude des « originaux ». Porphyre continue sc
une anecdote concernant, non pas Tirésias mais Apollonius, e
rituel unissant les pythagoriciens disciples d’Apollonius a leu
médiatise leur relation a Pythagore dans le schéma d’Eunape.
Les transformations et réélaborations qui affectent les cl
communication avec le divin aux II-III° s. se construisent
référence a des ensembles de pratiques et de représentat
comme traditionnels, qu’elles reconfigurent en se les réappr
plus que les arts de mettre a 1’épreuve oracles et prophétes, l¢
theios aner, qui connaissent alors un tel essor, de ’homme div
sagesse et ses compétences, rituelles et prophétiques notam
relation de proximité privilégiée avec les dieux, ne sont neuve
écho a des figures anciennes, dont la convocation ou I'élisi
éclairent les processus en cours, en fonction de variations subt
sidérons que le rapport du theios aner aux puissances de mém
mesure ot il éclaire la centralité de la référence pythagoricie
construction de la figure d’Apollonius. I’absence de référence

% De ’abstinence III 3. 6.
* Eunape 23. 1. 8.




204 DOMINIQUE JAILLARD

aussi emblématique du theios aner qu’Epiménide pourrait ne pas étre que le
fruit du hasard. Tout comme le « prophéte inspiré » qui, pour porter le
savoir des dieux, le temps de sa possession, doit étre d’abord dépossédé de
lui-méme, étre passé par le léthé, 'oubli — puissance articulée & Mnémo-
syné comme la face complémentaire de son action —, «linitiation »
d’Epiménide, son accés & un savoir divin qui fonde, comme pour Apollo-
nius, la polymorphie de ses compétences, se fait au long d’une longue tra-
versée du léthé, les cinquante-sept ans de sommeil au cours desquels il
s’entretient avec Alétheia, Vérité, et Diké, Justice, dans la grotte de Zeus
Diktaios?’. Il s’en réveillera transformé, détenteur d’un savoir supérieur,
dont les modalités sont aux antipodes de la purification et de I’ascése de la
mémoire qui assure a un Pythagore la disponibilité de son savoir, de sa
relation & Mnémosyné. Sa maniére d’étre en contact avec le divin assure a
la figure d’Apollonius la place originale et, pour certains milieux, fonda-
trice, qu’il occupe dans le paysage si varié des savoirs prophétiques et
mantiques du monde gréco-romain des premiers siécles et permet de com-
prendre I'accent spécifique des débats autour de sa « vérité ».

°! Diogéne Laérce, I. 109; Maxime de Tyr 10.1.




