images




Les champs de la mimesis 3 'époque classique
Un concept a redéfinir entre pratiques rituelles et poétiques,
spéculations philosophiques et “réflexions sur I'art”

Dominique Jaillard

En définissant la production d’image (eidblopoiiké) comme une mimétique, Platon fait
conjointement surgir la figure de 'image simulacre, trompeuse et inquiétante en ses
possibles effets, et “T'idéal” de I'eskdn adéquat a son prototype'. Les approches contem-
poraines de 'image antique restent largement tributaires de cette idée de “I’imitation”
en son histoire et en ses multiples métamorphoses. Avant méme de montrer I'inadé-
quation de la traduction regue de mimesis par imitation (a travers le latin imitatio),
porteuse d’ambiguités infinies, il importe de souligner que dans ses usages pré-plato-
niciens, platoniciens et aristotéliciens, la notion de mimésis ne concerne ni exclusive-
ment ni prioritairement 'image. Dans les Lozs de Platon?, par exemple, I'étranger &’ Athénes
suggere que la meillenre des constitutions « consiste toute entiere dans la mimesis de la
vie la plus belle et la plus excellente ». Et le début de la Poétigue d’Aristote?, fidele a
lenseignement platonicien, affirme que I'ensemble de la poésie et des autres arts releve
de la mimesis.

Lexploration transversale des champs de la mimesisa I'époque classique 4 laquelle nous
convions le lecteur est née de deux perplexités conjuguées. D’une part, la notion d’imi-
tation rend mal ce que met en jeu le terme grec mimesis. En quel sens comprendre, par
exemple, que « dans les compositions musicales (en fois mélesin) il y a une REPRO-
DUCTION des sentiments moraux (eszZ mimémata tén éthon) »*? Ainsi que le souligne
Jean-Pierre Vernant’, « acte de mimeisthai, plutot qu'une représentation, est une effec-
tuation, une manifestation ». D’autre part la notion philosophique de mimesis — telle
du moins que nous avons I’habitude de la comprendre, dans des lectures marquées
par vingt-cing siecles de tradition interprétative — ne rend guére compte du statut des
images dans la Grece des cités, notamment des images “religieuses” et des pratiques

1. M.-J. Mondzain, lmage, icone, économie. Les sources byzantines de ['imaginaire contemporain,

Paris, Le Seuil, 1996.
2. Platon, Lozs, 817b.

3. Aristote, Poétique, 1447a 18 et ss.

4. Aristote, Politigues, VIII 1340 a 21, dans la traduction de J. Aubonnet, Paris, Les Belles
Lettres, CUF, emblématique de 'écart entre les conceptualisations grecques et modernes.
Voir toutefois les remarques de D. Babut, “Sur la notion ‘d’imitation’ dans les doctrines
esthétiques de la Grece classique”, REG 98, 1985, pp. 72-92.

5. J.-P. Vernant, “Naissance d’images” in Religions, histoires, raisons, Paris, Maspero, 1979,
pp. 107-108.

65




66

rituelles qui les entourent. Une statue, une image divine ne représentent pas le dieu,
elles le présentifient.

On ne peut non plus opposer de maniére univoque une valeur “originelle” du terme,
au demeurant discutée’ 2 une réinterprétation philosophique, socratico-platonicienne,
puisqu'il y a aussi, tant chez Platon que chez Aristote, une mimésis efficace et une “bonne”
mimesis. Opéré correctement, selon la bonne techné, le processus mimétique, loin de
créer un simple simulacre, est capable de produire un effet réel, que ce soit une présen-
tification effective ou la transformation de ceux qui sont pris dans ses effets. La condam-
nation de certains modes musicaux par Platon présuppose le pouvoir de la mimesis
musicale de faconner I'éthos de celui qui la pratique. La constitution la meilleure que
proposent les Lozs n'imite pas la vie la plus belle et la plus excellente, elle la réalise, elle
la met en acte®. Dans le discours platonicien, c’est plutot le statut de 'image simulacre,
fantdéme inconsistant, imitation du sensible par le sensible, coupée de son modele, de
I'idée qui I'actualise, qui fait exception dans le champ des mimémata. Encore, pour étre
irréelle, n’est-elle pas dépourvue d’effets, ne serait-ce que par son pouvoir effectif de
tromper, d’égarer. De fait, Platon pense la mimesis comme productrice du réel. Le lit
fabriqué par l'artisan est mimesis de I'essence qu'il met en ceuvre et réalise’. Dans le
Timée Cest le monde lui-méme qui est constitué des mimémata qui actualisent leur
“modele” selon 'ordre convenable®. De maniére semblable, s’il faut se fier au témoi-
gnage d’Aristote", les Pythagoriciens affirment que les choses existent par mimesis des
nombres (mimesei ta onta einai ton arithmdn). Le péripatéticien ajoute aussitot que cette
mimesis pythagoricienne est identique a ce que Platon appelle participation (méthexis).
La forme de mimesis condamnée par le philosophe, celle du sensible par le sensible, ne
pose probléme que dans la mesure ol “Pimitation” des choses telles qu’elles apparais-
sent ne met en ceuvre qu’un pur paraitre, sans réalité. Il convient d’étudier ’ensemble
des processus d'effectuation que vise le concept de mimesis pour comprendre pourquoi
Platon I'a choisi pour penser 'image dans ses figures antithétiques, U eidblon et U eikon,
dans quelle mesure aussi la notion traditionnelle du mimesthai, telle qu'elle s’était déve-
loppée dans des contextes rituels et dans le cadre de la performance poétique et musi-
cale, entre VIc et V¢ s., y prédisposait.

Pour prendre en compte les différents domaines dans lesquels une 7imésis est suppo-
sée opérer, nous Nous proposons de réexaminer, dans leur contexte, les emplois des
mots de la famille de mimos, mimesis, miméomai de leur premiere apparition a la fin
du IVes., en privilégiant les attestations “pré ou extra philosophiques”. Les plus anciennes
sont lides 2 des contextes de performance orale, de danse chorale ou de pratique ricuel-
le pour lesquels Gregory Nagy a proposé de comprendre la mimesis comme “reenact-
ment”, “impersonation”*. Sans rediscuter ici les theses de G. Nagy sur la réactivation
du mythe dans le rite, et sur la performance comme “imitation of earlier reenactments’,
nous souhaiterions poursuivre et mettre a I’épreuve son effort pour définir les proces-
sus qui s'effectuent sous le nom de mimésis au-dela des domaines otril les a étudiés.

6. Voir T. Scheer, Die Gottheit und ibr Bild. Untersuchungen zur Funktion grieschischer Kulbilder
in Religion und Politik, Munich, 2000 (Zetemata, 105), pp. 35-43, D. Jaillard, “Images’
des dieux et pratiques rituelles dans les maisons grecques. Lexemple de Zeus Ktésios”,

MEFRA 116, 2-2004, pp. 871-893.

7. H. Koller, Die Mimesis in der Antike, Berne, 1954, qui a longtemps fait autorité, proposait
de comprendre Darstellung, Ausdruck, Formwerdung des Seelischen. Voir I’étude, tres
complete, de G. E Else, “Imitation’ in the Fifth Century”, CPhil53, pp. 73-90 et G. Sérbom,
Mimesis and Art. Study in the Origin and Early Development of an Aesthetic Vocabulary,
Uppsala, 1966.

8. Platon, Lois, 817b.

9. Platon, République, X 596 ¢ - 598 a.
10.Platon, 7Timée, 50 c.

11. Aristote, Métaphysique A 6, 987 b 11.

12. G. Nagy, Pindars Homer, Baltimore, 1990, pp. 42-44,373-375; Poetry as performance. Homer
and beyond, Cambridge, 1996, chap. 2-4, trad. fr. La poésie en acte, Paris, Belin, 1998.




Qu'est ce que cette mise en ceuvre, cette actualisation qu'operent les différentes mime-
is? Prenons comme point de départ les deux distiques élégiaques de Théognis”, ot appa-

rait le verbe mimeisthai, dans le contexte des pratiques poétiques qui accompagnent
le symposion, le banquet aristocratique'*

«Je ne suis pas capable de savoir en quelle disposition d’esprit sont les habi-
tants de la ville,

je ne leur plais pas que j'agisse en bien ou en mal,
et nombreux sont ceux qui me bldment, tant des rustres que des nobles,

mais aucun de ceux qui sont dépourvus de savoir-faire ne peut M'IMITER

(mimeisthai d'oudeis asophon dunatai) », autant dire « accomplir ce que je
fais »15,

En un passage d’interprétation particulierement délicae, U Hymne homérique a Apollon
affirme que les Déliades « savent IMITER les voix et les rythmes (variange: balbutiements,
bambaliastun) de tous les hommes; chacun dirait que c’est lui-méme qui émet le son
tant leur chant est bien ajusté » (panthon anthtrépon phénas kai krembaliastun mimeistly

é > houtd sphin kalé sunarésen a0idé)*. Quelle que

solent I'identité des Déliades, la nature de leur chant et Pobjet exact de Iimitation?,

nement au chant er 3 la féte®®, selon un processus de reconnaissance analogue 2 celui
que décrit le célebre texte de Ia Poétique d’ Aristote : « ceci est cela » (houtos ekeinos)".
La mimesis des Déliades met en euvre, dans le contexte d’une performance, rituelle et
chorale, des #raditions poctiques et musicales diverses qui fonctionnent comme autant
d'offrandes 3 Ia triade délienne et aux autres divinités honorées 3 Délos, selon un double
mouvement d’actualisation — identification, entre e chant des déliennes et les tradi-
tions qui constituent leyr répertoire, entre le choeur et Jes auditeurs venus 3 la féte.

Un bref fragment des Edoniens d’Eschylex

musique lancinante ( psalmos alalazer) produit les mugissements de taureau 3 travers
lesquels se réalise Iépiphanie sonore dy dieu?'.

.
13. v. 367-370.

14.D. L. Levine, “Symposium and the Polis” in Theognis o

f Megara. Poetry and the Polis,
Th. J. Figueira et G. Nagy (éds.), Baltimore, 1985, pp- 176-196. Sur le symposion comme

lieu rituel d’énonciation poétique, voir aussi F. Dupont, Linvention de I; littérature, Paris,

La Découverte, 1994, chap. 1: “La chanson de Cléobule”, pp. 29 et ss.

15. Dans une récente traduction des Elégiaques grecs (Loeb Classical Library, 1999), par
exemple, D. E. Gerber paraphrase habilement, en contournant la difficulté : « but none
of the fools can match me ».

16. V. 162-164.

17. Voir dans une bibliographie immense : W. Burkert, “The Making of Homer in the V# Cen-
tury B.C. : Rhapsodes versus Stesichoros”, Papers on the Amasis Painter and its World,
M. Treue (éd.), Malibu, 1987, Pp- 43-62; 1. Papadopoulou-Belmehd; et Z. D. Papado-

poulou, “Culte et musique. Le cas des Déliades”, Religions méditerranéennes et orientales
de /’zzntz'quz'té La Caire, IFAQ, 2002, pp. 155-176.

18. G. Nagy, Poetry as performance. Homer and beyond, op. cit., note 12, « So long as the menta-
lity of group performance is there, everyone who is present at a mim
19. Aristote, Poétique, 1448 b 17.

esis becomes part of it ».

20. Eschyle, frg. 71 (M J. Mette, Dje Fragmente der Tragodien des Aischylos, Berlin, 195 9).
21. Voir W. F. Otto, Dionysos. Le mythe et le culte, r. fr.,

€L SS.

Paris, Mercure de France, 1969, pp. 99

67



68

« Des voix de taureaux mugissent sourdement quelque part depuis I'invi-
sible (taurophtoggoi d’hupmukontai pothen ex aphanous), présentification
terrifiante (phoberoi mimoi), tandis que I'écho du tambourin (rupanou
d'eikdn) qui jette un effroi profond (barutarbés) porte le grondement d’un
tonnerre souterrain ».

Plut6t que les acteurs d’'un jeu rituel, le terme mimoi désigne ici les effets d’'une musique®
qui est le corollaire de la manifestation du dieu et qui suscite un effroi a la mesure de
sa présence, ainsi actualisée. Quelle que soit I'interprétation retenue, c’est la présen-
ce effective du dieu qui est visée. Dans les pratiques possessionnelles qu’'évoque le frag-
ment, les puissances de la musique sont inséparables de celles du rite lui-méme.

Pour lhistorien Istros®, les rites d’expulsion d’un bouc émissaire seront aussi des apo-
mimémata, que G. Nagy se propose d’interpréter comme autant de réactivations du
traitement des souillures susceptibles de menacer la communauté selon un jeu de miroir
inversé avec le mythe*. Les compagnons d’Achille ont lapidé un certain Pharmakos,
surpris a dérober des coupes dans le temple d’Apollon, une mise & mort qui semble
impliquer a son tour une souillure que traitera 'expulsion rituelle. Nous ne rouvrirons
pas le délicat dossier des boucs émissaires; du point de vue qui est le notre, il nous
semble surtout important de souligner que, lorsqu’il est question de mimesis, une
mémoire, “mythique” ou poétique, et les formes de savoirs® qui lui sont liés saverent
étroitement solidaires de la mise en eeuvre quaccomplissent le rite ou la performance.
C’est cette sophia qui fait défaut a ceux dont Théognis fustige 'impuissance a “I'imi-
ter”; sans les Puissances qui suscitent la “sagesse”, tout le processus de la paideia, de
I'éducation éthique et politique, dans lequel pratiques chorales et banquets jouent un
role fondamental, se trouve compromis.

Du c6té du mythe, dans les récits racontant 'invention d’un instrument, lyre, aulos,
tambourin, des dieux actualisent les puissances que rectle une forme spécifique de musique.
Quand, dans la douzieme Pythique de Pindare®, Athéna, apres que Persée a tué Méduse,
prend pour en jouer 'aulos quelle vient de fabriquer, elle N'IMITE pas tant la plainte stri-
dente que les Gorgones survivantes « entonnent de leur michoire convulsive », les joues
gonflées, leur chevelure de serpents toute sifflante, « qu'elle ne met en ceuvre (mimésair’) »
les pouvoirs d’horreur, de rage (/ussa) et d’effroi que recele « le goos, le cri funebre », quand
le poussent ces puissances de peur et de mort que sont les Gorgones. Comme Orphée
opposant le son “terrible” de sa lyre aux séductions des Sirenes, Athéna sapproprie et appri-
voise par sa fllite le chant mortifere des Gorgones en retournant contre elles son pouvoir
destructeur. Si un possédé en proie a la fureur passe pour entendre des fliites et prendre
une face gorgonéenne, cest le jeu du méme aulos qu1 calme et dlsc1phne sa transe, 2 condi-
tion de bien choisir la musique qui convient aux puissances qui le hantent”. Cette mime-
sis est purification, karthasis, elle libére des épouvantes (deimata), des terreurs (phoboi)
et des délires (paranoiai). Mais c'est parce qu'elle n'est que katharsis, qu’elle est dépour-
vue de pouvoir éducatif (mathesis), que Platon, qui témoigne ainsi, jusque dans son souci
de réforme, d’une parfaite compréhension des pouvoirs de la mimesis musicale tradi-
tionnelle, lui assigne une place inférieure, lui préférant les choeurs « qui mettent en ceuvre
(mimoumendn) la parole de la Muse » et « offrent des SUJETS D’ IMITATION décents (2imé-
mata proshkonta mimeisthai) », ¢ est-a-dire susceptibles de développer le bon éthos™

22. G. E Else, “Imitation’ in the Fifth Century”, op. ciz., p. 75.
23. FGrH (Fragmente der griechischen Historiker) 3410, 40.

24. Voir G. Nagy, Le meilleur des Achéens, tr. fr. ]. Carlier et N. Loraux, Paris, Le Seuil, 1994,
pp- 325-327 et R. Parker, Miasma, Oxford, 1983, pp. 258-259.

25. Voir M. Detienne, Les maitres de vérité en Gréce ancienne, Paris, Maspéro, 1967, nlle éd.,

Pocket, 1994.
26. Pindare, Pythiques, X1, 17-24.

27. Platon, Lois, 790 d - 791 b, lon, 536 a-c, Euthydeme, 277d-e. Voir ].-P. Vernant, “La fltite
et le masque. La danse d'Hades” in La mort dans les yeux, Paris, Hachette, 1985, pp. 55-63.

28. Voir aussi Aristote, Politiques, VIII, 5-7.




Le développement du théatre — I'émergence d’une forme spécifique et autonome —
a-t-il favorisé une mise A distance ? A-t-j| contribué a creuser I’écart entre la mimesis
etson objet? Les petits drames parodiques de Sophron (floruitvers 430) semblent
d’emblée avoir été qualifiés de mimoi®, une dénomination que nous associons volon-
tiers 4 I'idée de “mimer”, “d’imiter”, de caricaturer. Mais méme G. Else, grand défen-
seur de I'interprétation de la mimesis comme imitation, reconnait que dans I'ceuvre de
Sophron le terme « dénote plutér la performance que le jeu des acteurs »*, Une fois

le genre “mime” constitué, le terme mimos se sera spécialisé dans la saynete parodique’’.

- I peut donc s’avérer particulierement significatif de mettre le vocabulaire de la mime-

sisal'épreuve du contexte parodique de la comédie attique. Au vers 850 de ses 7hesio-
phories, Aristophane fait dire 4 un parent d’Euripide : #8n kainen Helenen mimésomai,
«je vais CONTREFAIRE sa récente Héléne », selon la traduction francaise de référence®.
Sans doute rend-elle exactement le caractere de 'action accomplie, mais il s'agit d’une
signification seconde qui résulte de la modalité de la mimesis en jeu: Clest le fait de
mettre en ceuvre 'Hélene tragique dans le registre comique qui disqualifie original.
La traduction par “contrefaire” anticipe et affadic I'effet comique, puisque, au moment
oltil annonce son intention, le parent d’Euripide ne vise qu'a rejouer parfaitement Hélene
afin de sortir le malheureux poete tragique du mauvais pas ot il s'est mis. Chose impos-
sible dans la comédie, et pour cela, d’autant plus risible.

Clest encore au miroir de la comédie qu’un Dionysos déguisé en Héracles, kata sén
mimésin®, avec massue et peau de lion sur sa longue robe lydienne, suscite le rire inex-
tinguible d'Héracles — présent sur scéne — et du public athénien, que I'assomption héra-
clénne de Dionysos se fait “imitation”. La distance ains; créée n'altere que secondai-
rement la nature de la mimesis. Pour ramener Euripide de 'Hadés, Dionysos se fait
Héracles. Le sens est ici strictement analogue 2 celui de mimos, le terme qui définit le
troyen Dolon au moment ot il va espionner les Achéens dans la tragédie d’Euripide
Rhésos**: « qui d’entre les Grecs va-t-il frapper et égorger dans les tentes, 3 quatre pattes,
en se faisant une béte fauve, au ras du sol (tetrapoun mimon echén epigaiou théros)? » « En
ajustant une peau de loup sur ses épaules, en passant sa téte dans la gueule béante »,
Dolon se ﬁzz'tloup, en adopte la démarche, en endosse les pouvoirs de dissimulation et
d’approche ( tetrapoun mimésomai lukou keleuthon polemiois duseureton)”. A intérieur
de l’intrigue dramatique, les scénes de déguisement ou d’habillage d’un personnage
tendent A participer a sa transformation ¢ffective, comme en témoigne la douce folie
quis'empare progressivement de Penthée tandis que Dionysos le revét de I'équipement
des ménades®. Des Grenouillesau Rhésos, écart tient 2 la différence des genres comique
et tragique.

Cette distanciation, cette équivoque, que la comédie introduit dans le processus mimé-
tique se retrouve — dans un tout autre contexte, celui de I'¢loquence judiciaire — dans
le célebre passage ot I'orateur Lysias” accuse Andocide « d’avoir revétu la robe du hié-
rophante et d’avoir, en PARODIANT les rites (mimoumenos), montré les objets sacrés
devant des non initiés et prononcé des paroles interdites ». Les traductions par “imitant,

29. Aristote, Poétique, 1447 b 10 et frag. 72 Rose.
30. G. E Else, “Imitation’ in the Fifth Century”, op. cit., p. 76.

31. Ainsi G. Else, L., lie la relative rareté de termes comme mimeisthai, miméma chez les
auteurs attiques du V* siecle 3 un préjugé contre le “mime”.

32. Aristophane, 77 hesmophoriesin Comédies, vol. 4, trad. H. van Daele, Paris, Les Belles Lettres,
CUF Solution élégante de V. H. Debidour « je vais endosser ce réle-13 » (Aristophane,
Théatre complet, 1, Paris, Gallimard).

33. Aristophane, Grenouilles, v. 109.
34. Euripide, Rhésos, v. 256.

35. Ibid., v. 208-212. Voir L. Gernet, “Dolon le loup” in Anthropologie de la Grece antique,
Paris, Maspero, 1968, pp. 201-223 (rééd., Champs Flammarion).

36. Euripide, Bacchantes, v. 810-971.
37. Lysias, Contre Andocide, 6, 51.

69



70

parodiant”, pour décrire Peffet et I'intention supposée de 'acte impie d’Andocide, ne
rendent pas exactement compte de la nature de la faute commise : Andocide a réelle-
ment accompliles gestes du culte éleusinien, des actes pour lesquels il n’était pas rizuel-
lement qualifié. Il a effectué ce que seul le prétre est en droit d’accomplir, au lieu et
dans le contexte rituel définis par la tradition. La faute des spectateurs est de méme
nature : méme initiés, ils ont vu ce qui n'est visible que lorsque la 7é/ézé est accomplie
dans le sanctuaire des deux déesses, A Eleusis. Le caractere parodique, non valide et
coupable de la mimesisd’Andocide tient au non-respect de ces regles cultuelles. Tout
au plus peut-on dire que, par ses valeurs performatives et théatrales, le concept de mime-
siss’'avérait particulierement apte a exprimer le glissement entre accomplissement
légitime du rite et jeu sacrilege. Inadéquatement opérée, la mimesis est vide d’effets ou
produit des effets viciés.

Retour sur la scéne tragique. Lambiguité de la mimesis semble, du moins au premier
regard, encore plus forte avec I Hélene d’Euripide. Héra a transféré la vraie Hélene en
Egypte alors qu'a Troie, Paris n’a affaire qu'a une “image” qui s’évanouit dans lair au
moment ot Ménélas retrouve sa véritable épouse. A ce moment décisif, le simulacre
d’Hélene est qualifié de miméma®, tandis que, lors de sa premiére apparition, Cest la
véritable Héléne qui avait été prise pour une “vision” (eidos), une “image ressemblante”
(eikdn)®, en un jeu spéculaire essentiel au renversement tragique et a Pexploration d’une
réalité incertaine saisie au prisme de la figure mythique d’Hélene et des puissances
dillusion qulelle rectle®’. Une fois encore, quelque ait pu étre 'influence de la picce sur
le jeune Platon®, ne soyons pas dupe d’une lecture naivement et rétrospectivement “pla-
tonisante”. Le fantéme suscité par Héra joue a la perfection le role d’Hélene dont il a,
de maniere pléniére, la beauté et la séduction, ce qui dans notre perspective suffirait a
justifier le terme miméma. Plus profondément, il releve de la catégorie du double, ana-
logue a I eiddlon qui se manifeste dans les visions et les réves, ou au kolossos qui donne
figure aux morts”. Dans I'ceuvre d’Buripide, mimémarend de maniere privilégiée cette
notion de “double”. Ainsi Paris lui-méme est-il défini comme le miméma du brandon
enflammé qui était apparu en réve a Hécube, sa mere, alors quelle était enceinte de
lui*; si la torche manifeste le role de Paris dans la destruction de Troie, elle peut aussi
étre comparée au tison qui constitue pour Méléagre I’Ame extérieure dont sa destinée est
solidaire (dalou pikron mimém’). En tant que mimema, Paris accomplitson destin. Et
dans I’ fon, les serpents d’or qu'Athéna fait porter a 'enfant sont dits des mimémata
d’Erichthonios en ce qu'ils actualisent 'antique puissance du roi autochtone®. Si donc
lexpérience théitrale athénienne a pu jouer un role décisif dans I'inflexion du concept
de mimesis, Cest, qu'en tant que telle, elle est susceptible de creuser I'écart entre pré-
sentification et représentation, et non parce qu’une resémentisation du vocabulaire de
la mimesis serait A P'ocuvre dans les textes. Il s'agit bien la d’une autre question dont la
formalisation commence avec la critique platonicienne du théitre — et de I'image.

Nous avons vu que dans I'Jon, miméma s'appliquait 2 un objet manufacturé investi
d’un certain pouvoir, capable de présentifier Erichthonios. Nous serions enclin a poser,
au moins 4 titre d’hypothése, que c’est la capacité des statues et des images a consti-

38. Euripide, Hélene, 605-606
39, Ibid., 875.
40. Ibid., 74.

41. Voir C. Segal, “The two worlds of Euripides’ Helen” in Interpreting Greek Tragedy, Ithaca,
1986, pp. 222-267.

42. Ibid., 257ss.

43. Ce qu'ont bien compris les traducteurs qui rendent miméma par “fantome” ou “double”.
Sur la notion religieuse de double en Gréce ancienne, voir J.-P. Vernant, Figures, idoles,
masques, Paris, Julliard, 1990 : “Le kolossos”, pp. 25 et ss., et “Eidélon. Du double a
'image”, pp. 34 etss.

44. Euripide, Troyennes, v. 922.
45. Platon, lon, 1428-29.



1€

ol-
et
e
ie
et
ut

nt
U

ur

tee
on

551
est

ata
NC
pt

ré-

tla

st
Ser,
Sti-

ACa,

g

Ple i
oles,
le &

tuer le support d’une présence, a I'actualiser — notamment comme un instrument du

rituel — qui a favorisé leur assimilation 2 des mimémara. La préhistoire de “I'image”

mimesis est obscure, tout au plus peut-on dire qu'aucune des rares occurrences du voca-

bulaire de la mzimesisdans le champ de I'image avant la “révolution socratique” ne contre-

dit ’hypothése. Un fragment de drame satyrique attribuable 4 Eschyle” met en scene
un cheeur de satyres portant en procession « des images peintes a leur RESSEMBLANCE
(eidblon einai tout’ eméi morphéi pleon), ceuvres de Dédale (Daidalou miméma), aux-
quelles ne manquent que lavoix ». Les satyres s apprétent a les dédier a Poséidon (thed?)
comme ornement (kosmon) de son sanctuaire de 'Isthme, tout heureux 4 'idée de 'hor-
reur et de l'effroi (phobon) qu’elles susciteront chez leur meére et chez les autres visiteurs
du sanctuaire. Ils croiront voir les Satyres exx-mémes tant la SIMILITUDE est grande (selon
les traductions courantes), houtds empheres hod’ estin, une expression que nous préfé-
rerions rendre au plus pres du sens du grec empheres (de empherd, porter dans, vivre
dans) : tant ils sont transportés en elles, tant clles sont pleines de leur forme (morphei
pleon). [Is habitent le double qui actualise leur relation avec Poséidon, devenu par la
dédicace, leur “protecteur” (epitropos). Le choix du terme miméma s'accorde a la fois a
la perfection traditionnellement attribuée aux réalisations de Dédale, 2 la fonction de
double quassume 'image et au contexte performatif et rituel de la scéne. Limage agit
ici, par le regard qu’elle suscite (phobon blepén), de fagon analogue a I'inquiétante musique
possessionnelle que mettaient en scéne les FEdoniens. Chez Eschyle, dans des contextes
également dionysiaques, mimesis musicale et imaginale se répondent. Avec Hérodote,
Cest le terme méme de mimesis qui entre discrétement sur la scéne de I'image®, a pro-
pos de 'impiété du perse Cambyse qui, lors de sa conquéte de 'Egypte, se gausse d’une
statuette d’ Héphaistos (en fait, un Bés), qui est définie comme “la mimesisd’un pyg-
mée”. Elle met en ceuvrela forme grotesque du petit homme pour donner corps au dieu.
Un sens proprement plastique tend a se dégager.

Mais Cest avec le Socrate de Xénophon® que la notion de mimesis sert explicitement 4
. . phoft " 47 .  XP
penser la production des images. Socrate s adresse au peintre Parrhésios :

«la peinture (graphiké) n'est-elle pas une image ressemblante (eikasia) des
choses visibles (67 horémenén) ? En tout cas, vous imitez fidélement (ekmi-
meisthe, ce qui veut dire aussi : vous réalisez parfaitement) les creux et les
reliefs, 'ombre et la lumiére, la dureté et la mollesse, la rudesse et le poli,
la jeunesse et la vieillesse, en créant la similitude par les couleurs (dia ton
chromaton apeikazontes) ».

Le texte est d’autant plus important qu'il inscrit le premier questionnement de /imi-
exte, . ! d p d et

tation picturale qui nous soit accessible dans une conception de la mimesis comme
présentification et réalisation. Socrate demande en effet au peintre

« comment il imite fidélement (apomimeisthe) I’ ethos de Pame (psuchés),
ou si cela n'est pas imitable, réalisable (¢é oude miméton estin touto) ».

Laréponse négative est mise dans la bouche du peintre, qui est supposé ne pas connaitre
le processus de réalisation, a qui manque la techné, la sophia ou savoir-faire dont par-
lait Théognis :
« le moyen, Socrate, d’imiter ce qui n'a ni proportion ni couleur, ni aucu-
ne des qualités dont tu parlais tout a I’heure, et qui n’est méme pas visible
du tout ».

Or tout 'argument de Socrate visera au contraire & montrer que I’ ezhos transparait dans
les yeux et le visage qui, entre joie et malheur, brillent et s’assombrissent, qu’il est de
Pordre du visible, pour conclure quil est possible d’en créer la similitude, de le réaliser
selon le mode propre a la peinture.

46. Voir J. Rudhardt, “La perception grecque du territoire sacré”, MEFRA 113, 1, 2001,
p. 184.

47. P Oxy. 2162, fragment 17 Mette (Theoroi).
48. Hérodote, LEnquéte, 3. 37.
49. Xénophon, Mémorables 3, 10.




72

« Cette qualité de vie (r0 zdtikon) qui transparait (phainesthai) dans tes
athletes, tes lutteurs [...], comment la mets-tu en ceuvre (littéralement,
Pactualises-tu, energazei) dans tes statues (rois andriasin). [...] N'est-ce pas
I'imitation fidele (la mise en cuvre, to apomimeisthai) des affections (za
pathé) des corps en action (poioumenon) qui produit un sentiment de plé-
nitude, de joie (terpsis) chez ceux qui le voient (zois theomenois) ? »

La nouveauté socratique consiste a poser le probleme dans l'ordre du visible (avec les
problemes spécifiques qu’il implique), un visible qui, avec Platon, se séparera de I'invi-
sible dés lors que fait défaut la bonne méthexis, qui est aussi la bonne mimesis. En tant
que pur visible, il est sans réalité.

Dans sa traque incessante des puissances d’illusion, des figures chatoyantes et changeantes
derritre lesquelles se masque le sophiste, Platon n'appréhende pas d’emblée “I'image”
dans la plénitude de la présence qui 'investit — sans doute celle des statues divines est-
elle d’une évidence trop banale —, mais a 'aune de I"on#ds on, de I'étre véritable. De I'in-
térieur de la dialectique philosophique, 'appréhension de I'étre sous la figure de I idée
(eidos, idea) mesure et valide 'autorité de la tradition et de la Muse, dont Platon recon-
nait toute l'efficace dans I'enthousiasme ou I'inspiration, mais dont les spécialistes, potte
ou rhapsode notamment, sont incapables de rendre raison et de juger. Toute mimesis
est pensée comme pozesis et toute poiesis comme mimesis >, mais I’ heteron toiouton, la
chose autre, produite par assimilation au vrai, pros talétinon apémoiomenon® n'est plus
tant le double qui actualise, qu'une réalité seconde que les différentes modalités de la
mimesis rendent semblable au vrai. Toute “image”, qu’elle provienne de la nature ou d’une
technique®, est dés lors susceptible d’entrer dans une catégorie homogene, I’ eiddlon*.
Dans lordre d’un pur visible, indéfiniment mouvant, et comme tel coupé de la réalité
ontologique qui le fonde, I eidélon tend 2 devenir semblance (oudamaés aléthinon ge, all’
eotkos men), simulacre, apparence inconsistante : le monde est comme séparé de lui-
méme (chdrismos), en un jeu de miroir abyssal quexplorent le mythe de la caverne ou
le prodigieux théitre d’ombres de la huitieme hypothese du Parménide.

La critique radicale qui dévoile le non-étre qui hante I'image — ainsi I'idée paradoxale
et antisocratique™ d’un mimeisthai pictural dépourvue d’éthos— ne fait cependant plei-
nement sens dans les dialogues platoniciens que parce quelle laisse toujours transpa-
raitre la possibilité d’une mise en euvre eftective (heteron toiouton aléthinon)”, d’'une
présence pleine et réelle (parousia). A condition d’en user selon la modalité adéquate,
qui est objet de savoir, la mimeésis est justement ce qui opere | assimilation effective de
Iétre second a son modele: au moment méme ot elle disqualifie sans appel le mimétes,
le peintre ou le poete imitateur (cette fois la traduction s'impose), la République oppose
terme A terme le miméthésomenon, ce qui peut étre mis en ceuvre, et 'inquiétant eiddlon™.
La comparaison paradigmatique du philosophe avec le peintre qui ceuvre le regard fixé
sur ce qu'il y a de plus vrai (eis ro aléthestaton)”, montre que /image est, comme telle,
apte a réaliser cette effectuation et cette présence mimétiques, ce dont témoigne aussi
Iéloge des statues égyptiennes’™, modeles implicites de la cité réformée. La sélection
des images obéit au méme souci législatif que I'exclusion de certains modes musicaux,
a une méme hiérarchisation des effets de la mimésis.

50. Sur ce point fondamental, 'accord de Platon et d’Aristote est complet, voir Poétigue, 1447
a 13-15.

51. Sophiste, 240 a.

52. Ibid., 266 a-d.

53. Ibid., 240 a-b.

54. Du moins a en croire Xénophon, Mémorables, I.c.
55. Platon, Sophiste, 240 b.

56. Platon, République, X 599 a.

57. Platon, République, V1 484 c.

58. Platon, Lois, 656 d - 657 a.




La pensée platonicienne ouvre ainsi une possibilité nouvelle, lourde d’avenir, celle de
N P . .. p . v 3 % @
Pimage comme icdne, homoiosis au modele et présentification de I'étre véritable, de
) Ag . 7 . . . . .
[ ontés on. La considération de la relation ontologique entre image et modele prend le
R . z . g q)~ . g 4
pas sur I'évidence de la fonction presentlﬁante de 'image. Mais la rupture théorique

‘quopere Platon ne s’en fonde pas moins sur une réélaboration de I'idée tradmonnelle

de la mimesis comme presentlﬁcatlon actualisation, qui est I'idéal deI'eikon. A “la peur”
quest susceptible d'inspirer la puissance activée dans I'image, peut s'ajouter une crain-
te, une méfiance, dont I'objet est 'image comme telle, ou plutot I’écart ou le non-étre
capables de s creuser en elle et la destituer de son statut iconique. En formulant en ces
termes la question, nous nous placons toutefois déja dans un regard rétrospectif sur
I'image antique. Le tournant platonicien n’en constitue pas moins un paradoxe. La notion
traditionnelle de mimesis performative s'avérait particulierement adéquate pour pen-
ser le statut de 'image présentifiante telle que nous la voyons fonctionner dans les pra-
tiques; pourtant lorsque la philosophie sest chargee d’élaborer une pensée théorique
de I'image, elle a pris une autre direction qui informera a son tour les pratiques de
I'image. Mais nous ne referons pas ici 'histoire de “I'icone”.

Dominique Jaillard

%3




