
-

6.a. DrVINÀTION, ROM./DIyINATIoN, RoM./DIyINATIoN' RôM./DIyINAZIONE, ROM' 99

plaron lui-même â reconnu à la divination le sta- d'années comlne prêtre d'Apollon à Delphes, au

i", a" <délire> (pævia, 2, 5c.-6c) et qu'il a fait tournant du IIt s. ap. J.-C',.une période.de renais-

gr"J.", d" 1'orà.l..endu à Delphes à-propos de sance du sanctuaire qui culmine avec l'évergésie

3..."r" (2,7a-g). plus loin, il piécise o.otr..p- d'Hadrien (tz4-r25, de Pyth. or' 4o9b-c). Prêtre,

rion du ài.r"it*. de l'inspirariôn prophétique èn Plutarque est un des responsables de la gestion du

,""iiÀ""", que les devins rie prédisênt p"s l'âvenir sanctuaire, dont le financement lui incombe en

.rr rrJrru d'rin savoir, car la ôonnaissance des évé- partie. Au plan rituel, tl préside <aux processions,

nements futurs appartient aux dieux, mais en vertu aux chceurs et aux sacrifices> (zszf), notamment

J """ ."pr.ité ïe <conjecturer> (aroy&(eo0ul, (avec les hosioi), avant toute consultation de I'ora-

"i"ico")i p.opo, de ce [ui sera (2, t1'-1ro!. cle, au sacrifice préliminaire qui_détermine, par les- 
f" .É".Ëptiàn aristidiËnne de ia divination et tremblements de la victime, si le dieu est disposé

des oracles sË caractérise par une foi sans réserve et à répondre (+lZ.-b). C'est un rite dont il a pu me-

p* t'i"rirt""ce sur le ph^énomène de I'inspir_ation. surer les enjeux: peu avant sonentrée en fonction,

Ûne telle conception;'est pas seulemeni théori- une pythie-est morte pouravoir_été contrainte de

qu., Àea.ique àt philosophique. Elle.s'accorde et descendre dans l'adyton malgré des.signes négatifs

âit-syrtèm.-"'o.. ,rr,. "*pé.iË.r.. 
oniromantique (+l8b).L'approche plutarchéenne de_la mantique

,rJ.uJ"u quotidien, sur laiuelle I'auteur.rous.étt- est indissolublement celle d'un <sophiste> accom-

seigne dan-s son ouvrage autobiographique intitulé pli, d'un notable revenu dans sa cité natale et dé-

Di"scours saués (Behr). Valétudin"ire èt dèvot, Aris- sormais en charge .d'un oracle ..qu...tot prestige

,ia., ro.r, "r lt.g â" ," ,ri", reçut des révélations égale au passé hellénique' et celle d'un acteur du

et jes injonctiois que les diéux (Asclépios en p.io..ssut oraculaire, témoin direct de son fonc-

particuliei, mais aussi Sarapis, Isis. . .) lui càmmu- iionnement et gardien de la mérnoire delphique. Il
'rriqu"i".rt pendant ses rêvËs. A plusieurs reprises, faut partir de cette connaissance intime pour-éva-

il indique q.r. .., communicatiàns sont pour lui luer la portée de son témoign_age (irréductible à

;;;;r';.J; (xpr;opoi, 49, 37;50,76. 97;5t, zt). une élaboration<littéraire> sur la pythie), juger de

Tel est le c"i,' not"**..ri, de la <prédiction> l'évolution théologique de sa pensée, o!.compren-

(Xprf;lr*S?", æp6ppr1or,ç) par laquelle Asclépios dre selon quelles problématiqles il mobilise et dis-

iil{bil" du .ro-bie'd'r""?"r qo'ii lui restait f vi- cute lieux rhétoriques (ex.: le pneuma .delphique).
vre (4g, 24.37.45). Aristide vdyait également des et théories philosophiques de la divination. A côté

a."ù, iui;p;;r"i; pendant son somteil (+1, s+; des dialogues systématiqueme_nt_sollicités (Sur la

!t, ,o; et ii participi, .r, ,o.rg., à une opération disparition des orucles, Poutquoi la Pythie ne rend plus

â;Ë*iiJpi.i".iff..t.ré.'rr5 le coips d'une_ jeirne fille sei oracles en uers),les.titres et fragments des livres

-or," 15r, 4). Le journal intime qu'il tenait, et perdus (Recueil d'orccles, Sur la descente dans I'antte

q"i-.r,'If.i"r" dË, Discours sauéi, conteneiit la àe Trophonios, .Stlr la mantique, .Sur |'utilité de

i'Àr.riptlon de nombreux oracles et prédictions connaîlre I'auenir) et les notations éparses à travers

reçus en songe et soigneusement consignés par le corpus attestent l'étendue des recherches histo-

i'"Lr".r. (+S, i). Des riembres de son .n1oor"g., riques et théoriques de Plutarque'.. . . .

comme ses nourrlclers Zosime et Epagathos, pàr- L'ceuvre est une source privilégiée, tant du

tagèrent des expériences analogues f l"- ri.n.r" 149, point de vue des faits que d'une hefinéneutique in-
,rll", :+j. Cuàé p"r les dieux] qui lui suggéraient ierne à la culture.grecque-, pour la connaissance des

.;'j.; 
-r.mèdes 

ei des discoursl Ae[us-Âristide réponses oraculaires, de la mantique pâr les rêves

n'hésite pas à se comparer lui-même à la Pythie (dans les Vies,.entre Grèce et Rome, Stoffel 34o*

iril, t"llii à un udevià inspiré> (0e6y.olvrr,ç, 2,67). 3_9o),.des prodiges, des problèmes d'interprétation
des signes, des sibylles (y'' aussi III.E.3) et des

BIBLIOGRAPHIE: Behr, C. L., Aelius Aristides and the modalités de I'inspiration apollinienne. Signalons,
Sacred Tales (r96s) r-52-r53; Bouché-Leclercqr,Illzgg-3o7 i po1,, I'enthousiasÀe de la pythie, les analyses peu

?:"';î,1":,:n:,!;,îii:;,i:;:';1"3#)trifj]f;qllilli;ii :t;'.:lr:: q: jÉ::,,.*::.,?::::o:::*):: r'aitention

699-7oo.7t5;id.,upt"ton'.orr,r.pi",|",f.p-tfaà"}âf" du théologien aux puissances associées à Apollon

.rrér-iq",; j".r, i", D1couÀ platoniciens d'aËfius Aristider, dans le processus oraculaire (4ozc-d par ex., pour
à"r, Di*r"ut, M. (éd.), Conite Platon (rgs:) I:.rJ-::8; id', les Musés, :rapé8pouq tiq p-avcrxiÇ xai çÛÀocxaq).
<Les Discours sacrés d'Aelius Aristide entre médecine, reli- S'interroser sur la raréfaction des oracles ou sur le
gion et rhétoriquer, Atti dell'Acc. Pontdnidna 5r (zooz) LoJ. deËrrrrais prosaTque des réponses d'Apollon,
369-383; Sfameni Gasparro 1' 205-277' 

c'est, pour plutarque,'..r..h.r.Ë.. h soluiion de

SouRcES rrrtÉnernEs contradictions apParentes et ne pas abandonner la

tzt.Trad.: Behr, ô. R., p. Aelius Arktides, The piété ancestraler (r)1v eÛoepi xai rcdtprov 
- 
g'i

CoàpiA, Worksl-ll (t986 et r98r). æpoieogtcr ælotrv, 4oze. 475d. ZS6b)' En rendant

raison du processus oraculaire, le philosophe pré-
LAURENT PERNOT serve l'ôol6t4ç des deux allitudes ettonées qui en

éloignent, la superstition (objet cl'un traité de jeu-

3. plutarque et la divination nesse) et I'athéisme auquel conduit tout discours
" 

Orr rr. p'.rrt sép"r.ri".éflexion de Plutarque sur qui ébranle les fondements de la tradition (755b,

Ia divination de son expérience d'une trJntaine ià. &xtu1.n xuveîv), tant la position épicurienne



6.a. prVrNarrON, nOu./oIVINATION, nOlr./orvrNATION' rtôu./orvrNAzloNË' RoM.

que, Potentiellernent, I'allégorèse stoicienne. Évo-
lution de la pensée de Plutarque ou difiërence de

point de ,tl.te, l. de deJ. or. explore les hypothèses

ir. .t.r mode aporétique tandis que le de Pyth. ot.

propose une solution qui allie expérience.du rite et

éonieption platonicienne (conjonction d'une cause

divine et d'une cause naturelle), en faisant écho à

une théorie plus générale de la communication
avec les dieux et de l'homure divin ou démonique

$88c-589f. 593a-d, etc.).
Providence divine s'adaptant à la dépopulation

de la Grèce, mortalité des daimones dont la média-
tion serait nécessaire au processus oraculaire, raré-

faction du pneuma: autant d'explications partielles

du déclin des oracles, qui interrogent le rapport
des dieux avec leurs ceuvres. L'impulsion du mou-
vement est le fâit d'Apollon qui use de la pythie
comme d'un instrurnent (organon) docile qui ne

doit opposer aucune passion Propre à I'action par

laquelË<le dieu produit dans son âme les 'repré-
seÀtations' (gævraotæç) et la lumière qui éclairent
I'avenir> (lSZb-c). Le dieu <signifie> (o-4paiver) la

pensée divine que la pythie réfléchit comme la lune
la lumière du soleil, en la formulant avec ses mots

mortels, les signes constituant la matière de la di-
vination (SSld). Les spéculations les plus élaborées,

entre production mythique et philosophie, ren-
voient à la pratique cultuelle: le corps de la pre-
mière sibylle nourrit les victimes sacrificielles dont
les entrailles produisent des signes mantiques
(lq8c-d) ; mais, comme recherche de la vérité, elles

surpassent en ôor,6c4ç purifications et prê^trises

(35ie). Ainsi, avec Plutarque, s'esquisse une,figure
àe philosophe-prêtre qui sera décisive dans le pla-
tonisme de l'Antiquité tardive.

BIBLIOGRAPHIE: Babut, D., <La composition des

Dialogues pythiques et le problème de leur unitér, JSav z7

(tssz\ *Ç:4a (Pawga 457-504); Brenk,. F. .E., <The

Dr""*r of Plutarch's Liuest, Latomus 34 GgTi n6-349;
Chirassi Colombo, I., <Pythia e Sybilla. I problemi
de1l'atechnos mantilee in Plutarco>, dans Gallo, l. (éd.), Plu-
tarco e la Religione ("ggi +zg-++l; Flacelière, R., <Plutar-

que et la Pythie>, REG S6 (tgg) 7z-tl; id., <Le délire de

la Pythie est-il une légende?r, REA 5z (r95o) 3o6-324; Op-
somêr, J., <Divination and Academic 'Scepticism' accor-

ding to-Plutarch>, dans van der Stockt, L. (éd.), Plutarchea

Loianiensia (1996) 165-194; Santaniello, C., <Aspetti della

demonologia pluiarchea: 'fte il de deJectu orucùotum e altri
scritti del iotporr, dans Plutarco e la Religione (o.c') zSl-llt;
Sirinelli, 1.,-Plutarque (zooo); Stoffel, 8., La rcprésentation

de la teligi\n romaini dans les Vies parallèles de Plutarque,'lhèse
dact. Patis, EPHE (zoo4)'

SOURCES LITTÉRAIRES
122. Phfiarque et Delphes: y'. ci-dessus, Man-

tik in Griechenland, sect. II.C'1 pour un choix
de textes relatifs au fonctionnement de I'oracle:
g1-g2. 95. gg (périodicité des consultations et

préséances), tr4. :-r1 (rites préliminaires), r3o

ipneuma), 171-175 (trépied), zz6 (fontaine des

Muses), 1gg. 257-26o (pythie: rites, inspiration),
2,35. 242-244. 248-251- (personnel oraculaire).-123. 

Plut. de Pyth. or. 397e1g8c: essai d'expli-
cation des prodiges. Les offrandes de Delphes sont

douées du pouvoir de se mouvoir et de donner des
signes en relation avec la prescience du dieu; <au-
cune de leur partie n'est vide ni insensible; tout est

plein de divinité (0er6r4q)>.
tz4.Plvt. Alex. 14,8: la statue d'Orphée à Lei-

béthra se couvre de sueur. Débat sur le sens du
prodige.

rz5. Plut. de gen. 5g3c-d: contrairement à I'art
d'interpréter des signes, la mantique inspirée est le
privilège de rares élus des dieux; 59zc: les devins
et les inspirés sont les hotnmes dont les âmes s'avè-
rent, dès la naissance, dociles à leur démon.

rz6. Plut. Pel. zr-zz: lors de la bataille de
Leuctres, un rêve ordonne à Pélopidas d'égorger
une vierge rousse. Les devins débattent de I'oppor-
tunité ou de I'impiété d'un sacrifice humain. [Jne
pouliche rousse s'arrête devant Pélopidas, un devin
s'écrie: <voici la victime, heureux mortel>.

tz7. Pllt. Them. 4z lors de la bataille de Sa-

lamine, un devin ordonne à Thémistocle de

sacrifier trois prisonniers perses. La foule contraint
Thémistocle à accomplir le sacrifice.

DOMINIQUE JAILLARD

4. Le }udaïsme rabbinique et la divination
Parmi ceux que I'opinion publique gréco-

rornaine créditait de pratiques divinatoires figu-
raient souvent les Juifs (tJ. p^t ex. ci-dessus, Man-
tik in Griechenland 353, et ci-dessous III.E.3 [les
sibylles]). Loin d'être fondée sur des épisodes bi-
bliques divinatoires (par ex. la consultation nécro-
mantique de la <sorcière> d'En-Dor, I Sam. zB),

cette réputation se nourrissait tout à la fois de I'im-
portance des calculs ashonomiques pour le calen-
drier juif, des liens des Juifs avec la Babylonie -
terre des mages chaldéens - et de l'existence de mé-
decins juifs. Elle ne pouvait que se renforcer avec

la place des ré{érences juives dans la littérature ma-
gique (par ex. les nomina sacra, t3z; cf. sect. I.D).

Pourtant, la position des rabbins face à la divi-
nation était plurivoque. En tant que Pratique émi-
nemment païenne, elle ne Peut être que rejetée

(Shab 67b, PRi t4,9), sans que cette interdiction
ait eu un caractère absolu. L'interrogation des

<princes de I'huile> (pratique qui a des racines ba-
byloniennes anciennes, Daiches 7-9) est autorisée,
car les informations recueillies sont dénuées de va-
lear (Sanh rora). La littérature rabbinique, qui se

fonde sur la Bible (Dt 18, ro), distingue plusieurs
types de divination interdite (SDt r7r): (a) le
me'onen (une sorte d'astrologue), (b) 1. menal.tesh

plus empirique, attentif aux signes véhiculés par la
vie quotidienne ou le monde animal (rz8), (c) le
cpsem qui a une démarche active (il (interroge) son

6âton pou. savoir s'il doit prendre ou non la
route). L'interdit de la nécromancie (Dt 18, 11,

Sanh 65a-b) recoupe celui de la divination, car le
mort connaît les choses à venir (Ber r8b). Certains
rabbins n'interdisent que la divination active (Hul

95b), autorisant Plus ou moins I'observation des si-
gnes (simanim), la pratique de I'astrologie et d'au-


