
INTRODUCTION

Anne-Angèle FUCHS
et Dominique JAILLARD

La présente publication est le fruit d’une découverte inattendue, de
celles que les Grecs polythéistes attribuaient à Hermès et qualifiaient
d’hermaion. Le petit groupe d’amis et de collègues qui, en 2017,
s’employèrent à établir un premier inventaire des papiers laissés par
Jean-Louis Durand eurent la surprise d’y trouver le manuscrit d’un
livre inédit, portant certes les marques de l’inachèvement, mais pour
ainsi dire complet1. Surprise d’autant plus grande qu’on sait combien
l’exigence d’exactitude de Jean-Louis Durand, « toujours tiraillée du
côté de l’épure», sa réticence à figer le mouvement de la pensée, sa
préférence – s’accentuant encore au fil des années – pour l’oralité,
l’échange et la discussion vive, pour lui lieux de découverte et
d’invention, lui rendaient, conjointement, le processus d’écriture diffi-
cile et douloureux2.

Le tapuscrit corrigé de la main de l’auteur, objet de cette édition,
représente l’état le plus abouti d’un projet initié dans les années 1970,
à l’occasion d’un cours à deux voix que Jean-Louis Durand et
Florence Dupont, alors assistants à la Sorbonne, ont inventé à mesure,
au fil d’une décennie, pour des étudiants de première année. Le livre
devait originellement paraître dans la collection « Cursus » chez
Armand Colin à côté d’autres, devenus depuis classiques, qui ont
contribué, au tournant des années 1980-1990 à la diffusion des travaux
du Centre Louis Gernet et des proches de Jean-Pierre Vernant3.

––––––––––––––––
1. L’ensemble des papiers de Jean-Louis Durand sont désormais conservés dans

les Archives de l’EHESS (réf. 255 EHE) où ils ont fait l’objet, en 2019, d’une nou-
velle classification.

2. Parlant de lui-même : « JlD n’est pas un auteur à livres mais à textes brefs et
pour tout dire un peu ascétiques (toujours tiraillés du côté de l’épure), la plupart du
temps portés par des projets comparatistes et partant collectifs », in J.-L. DURAND,
Sacrifier en Grèce et ailleurs. De l’anthropologue et du terrain, D. JAILLARD et
C.CARASTRO (éds), Grenoble, Jérôme Millon 2022 : «La comédie du livre», p. 18 [ci-
après abrégé : J.-L. DURAND, Sacrifier].

3. Voir ci-dessus, la préface de Fl. Dupont, p. 7-12.



Retravaillé, repris, réélaboré – en fonction, aussi, de cette «profonde
altération de soi par où s’initie le travail anthropologique»4 –, il n’est
définitivement abandonné que dans les années 1990, après 1991, année
au cours de laquelle il y travaille en continu5, en étroite symbiose avec
un séminaire sur le «mythe» qu’il donne en 1990-1991 à l’École pra-
tique des Hautes Études6. Le livre figure encore comme «remis à l’édi-
teur» dans un rapport au CNRS pour les années 1994-19987.

En l’état, il donne accès à une pensée en construction, d’une force
heuristique peu commune, opérant des déplacements décisifs dont la
mesure reste à prendre, ouvrant des horizons à peine explorés. Pour
ceux qui n’ont pas eu le bonheur de travailler avec Jean-Louis Durand
ou de suivre ses enseignements,  les seules traces écrites de ce travail
sur le mythe étaient jusqu’à présent les quelques textes courts et
denses réédités sous le titre « Du mythe : expérimenter le rituel » dans
la Section V du volume rassemblant l’ensemble de ses publications :
Sacrifier en Grèce ancienne et ailleurs. De l’anthropologue et du ter-

rain8. Le présent livre et les textes précédemment publiés9 s’éclairent
mutuellement, leur mise en regard aidant à mieux saisir le chemine-
ment théorique de leur auteur. Sa publication en différé, après un
quart de siècle de latence, alors que la catégorie « mythe » a fait
l’objet d’un salutaire travail de déconstruction critique10, que l’idée

––––––––––––––––
4. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 18.
5. Ce qu’attestent, pour l’été 1991, les lettres échangées avec Florence Dupont, et

retrouvées dans des chemises contenant des chapitres de la seconde partie du livre,
«Mythe et polis ».

6. Résumé dans l’Annuaire de l’École pratique des Hautes Études. Section des

sciences religieuses, Tome 99 (1990-1991), p. 255-258, repris dans J.-L. DURAND,
Sacrifier : « Conférence de M. Jean-Louis Durand [Mythe, mémoire et fiction dans
l’Épos] », p. 439-441.

7. Mais, une allusion de Jean-Louis Durand dans un entretien publié en 1997,
« Questions de territoires », J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 589, laisse entendre qu’il
n’avait plus, à cette date, l’intention de publier le livre. À propos du mythe : « c’est une
position tout à fait personnelle et que vous ne trouverez pas écrite, sauf dans un petit
essai de Florence Dupont [Homère et Dallas, Paris, Hachette 1991] qui a repris ces
idées avant qu’elles ne soient complètement étalées ».

8. Voir ci-dessus note 2. Tous les titres de sections avaient été choisis par Jean-
Louis Durand.

9. « Mémoire grecque» (1984), «Conférence de M. Jean-Louis Durand [Mythe,
mémoire et fiction dans l’Épos] » (1991), « Des thons et des hommes » (1995) qui
traite l’exploration mythique odysséenne à partir de l’épisode des Lestrygons que JLD
n’avait pas retenu pour le livre en chantier : respectivement, J.-L. DURAND, Sacrifier,
p. 435-437, 439-441, 443-450.

10. Initié par le livre séminal de M. DETIENNE, L’invention de la mythologie, Paris,
Gallimard, 1981.

14 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



de « littératures » antiques a (ou devrait avoir) perdu l’essentiel de sa
pertinence11, fait ressortir toute l’actualité, la radicale nouveauté, des
propositions avancées.

Par-delà les replis identitaires et disciplinaires aujourd’hui si frap-
pants, un espace est ainsi libéré pour considérer d’un œil neuf, de
manière comparatiste, des pratiques créatrices de fictions, fictions qui
ont une fonction théorique : produire un parcours expérimental, une
exploration qui, au moyen de récits fabriquant « un univers qui n’est
pas le leur, le monde des origines, des ancêtres, d’autrefois », « met en
évidence les relations culturellement logiques dans le monde des
hommes qui vivent aujourd’hui »12. Ce sont ces pratiques explora-
toires qu’on dira « mythiques » en référence à ces récits qu’elles pro-
duisent et qu’un usage commun qualifie de « mythes ». Mais l’impasse
(«Le mythe comme objet – et comme genre – est une forme introu-
vable»13), c’est justement sa réduction à un récit, un énoncé, un texte
(peu importe qu’il soit transmis par une traduction manuscrite ou le
relevé d’un ethnographe) ; « nous ne pouvons que reconstituer les don-
nées de l’activité mythique à partir des conditions de l’énonciation
telle qu’elle se réalise dans la culture vivante»14. Comprendre ces pra-
tiques exige donc de repérer « en quoi consiste l’opération

mythique »15, opérations différenciées qu’il convient, à chaque fois,
d’appréhender en fonction « d’un certain type d’énonciations »16.

Ce faisant, le livre Les mythes grecs a une double portée. Il procède
d’une part, à un «déplacement de la notion de mythe»17. Portée épis-
témologique invitant à redessiner la carte conceptuelle, les orienta-
tions, les frontières de nos savoirs. Pratiquant une anthropologie « qui
réfléchit à partir des avancées de la linguistique»18, ce que Jean-Louis
Durand met au jour, ce sont des pratiques ; elles ne conduisent à aucun
« discours unifié »19, elles produisent, en fonction de conditions
d’énonciation spécifiques, des fictions exploratoires. Ce qui importe,

––––––––––––––––
11. Voir, notamment, Fl. DUPONT, de L’invention de la littérature. De l’ivresse

grecque au texte latin, Paris, La Découverte 1994, à Une histoire littéraire de Rome.

De Romulus à Ovide, Une culture de la traduction, Paris, Armand Colin 2022.
12. Ci-dessous, p. 47.
13. Ci-dessous, p. 44.
14. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 439.
15. Ibid.

16. Ci-dessous, p. 22.
17. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 439.
18. Ci-dessous, p. 44.
19. Ci-dessous, p. 46.

INTRODUCTION 15



c’est de repérer ces conditions (pour l’épos grec : 1. « le chant épique
est un don divin, c’est la parole d’un dieu rituellement actualisée parmi
les hommes », 2. parole produite dans une « culture sacrifiante», c’est-
à-dire où le sacrifice, « dispositif premier », gère «à partir du corps des
bêtes », les rapports entre hommes, puissances divines et espaces20),
les modalités de la fiction exploratoire (le cyclope est « un berger par-
fait », mais ignorant le labour, donc le sacrifice, exclusivement galac-
tophage, il se révèle anthropophage), de suivre ce que pointe le
parcours expérimental (« l’anthropophagie du Cyclope est un anti-
sacrifice » ; « être galactophage et cannibale est, ici, la même
chose»21). 

Il n’y a aucune nécessité à qualifier ces pratiques de « mythe», mais
s’y tenir, comme choisit de le faire Jean-Louis Durand22, c’est s’auto-
riser à conjuguer dans un même mouvement la mise en œuvre d’une
«méthode d’approche»23 radicalement neuve et un travail critique sur
les usages de la notion de mythe en son histoire, « secouer », par
exemple, « une ou deux évidences humanistes », l’une d’entre elles
consistant « à croire à l’existence de mythes dans les sociétés “primi-
tives” »24. La focale mise par le livre sur les seuls mythes grecs, pour
circonstancielle qu’elle soit, a donc aussi, par elle-même, une fonction
critique : le mythe comme « objet » apparaît comme le « produit de
diverses illusions dont la mythologie grecque semble bien avoir été
responsable »25. L’essai à quatre mains, à nouveau avec Florence
Dupont, publié en 1987, « Rite, mythologie et exploration mythique
dans Le Bal d’Ettore Scola»26, témoigne de la puissance heuristique
de l’approche proposée. En contexte contemporain, « mythologie», ici

––––––––––––––––
20. J.-L. DURAND, Sacrifier : « Dans une culture sacrifiante», p. 21.
21. Ci-dessous, p. 85.
22. «Mais peut-être est-il trop tôt pour refuser toute consistance au mythe», ci-

dessous, p. 44 : «Le mythe grec est à la fois un dire et un dit – en termes linguistiques,
une énonciation et un énoncé. […] Dans le premier cas nous nous plaçons dans une
perspective anthropologique, en reconstituant une activité. Dans le second cas nous
sommes dans une perspective historique en ne regardant que des documents hors de
cette activité et en les lisant comme des textes autonomes. Cependant pour éviter de
créer une langue technique, uniquement à l’usage de la Grèce, nous dirons toujours
“mythe” et “mythique” pour désigner la pratique ou l’énonciation », p. 58.

23. Ci-dessous, p. 31.
24. Ci-dessous, p. 45.
25. Ci-dessous, p. 44. Ce qui justifie, dans le contexte d’écriture des années 80,

début 90, la place centrale, presque exclusive, faite dans l’introduction au livre – coup
de tonnerre, de M. DETIENNE, L’invention de la mythologie, Paris, Gallimard, 1981.

26. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 451-474.

16 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



«au sens barthien », et exploration mythique sont distinguées27. Mais
il n’est sans doute pas indifférent qu’avec Le Bal de Scola, l’« explora-
tion par une fiction qui est nécessairement invraisemblable et réaliste,
exploration de la mémoire collective présente dans le rituel dont la
seule exécution, même indéfiniment répétée, est insuffisante pour le
définir et le dire»28 ait porté «grâce à une manipulation des temps nar-
ratifs » sur « les potentialités du rituel, ses négociations avec l’événe-
ment et ses points de rupture»29.

Si Jean-Louis Durand – et et l’on ne saurait surestimer la portée
de ce deuxième déplacement – réussit à transformer de fond en
comble le regard que l’on peut porter sur ces corpus de « textes »,
épiques, lyriques, tragiques, mythographiques et autres, labellisés « lit-
térature grecque», selon la taxinomie de ses différents «genres»30, ou
«récits mythiques» selon quelques autres clefs interprétatives31, en les
reconduisant à ce principe d’intelligibilité que fournit la prise en
compte des diverses pratiques énonciatives qui les ont produits, c’est
par le parti pris d’un «ritualisme radical»32 qui réinsère les pratiques

dans le tissu chatoyant et vivant du polythéisme grec33, d’une «culture
sacrifiante» dont il n’a cessé tout au long de sa vie de scruter les res-
sorts, les articulations les plus secrètes34. Il se distingue en cela parmi
les hellénistes, élèves de J.-P. Vernant, liés au Centre Gernet, ainsi qu’il
le rappelle lui-même dans un bref texte où il présente à la troisième per-
sonne son parcours : «pendant toute cette période [au début des années
80] où ses amis travaillent en priorité sur les questions du mythe en
accord avec les orientations dominantes du structuralisme, les pro-
blèmes du rituel constituent son objet quasi exclusif, ce qu’il met spon-
tanément sur le compte de ses premiers contacts avec le terrain »35.

––––––––––––––––
27. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 474.
28. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 474.
29. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 452.
30. Voir ci-dessus, p. 9.
31. Ci-dessous, p. 31-32, 38-44.
32. Expression que Jean-Louis Durand aimait à s’appliquer. Voir ci-dessous, p. 52.
33. Ci-dessous, p. 54-58, J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 507-508. Pour la métaphore,

M. DETIENNE, Comment être autochtone. Du pur athénien au français raciné, Paris,
Seuil (« La librairie du XXIe siècle») 2003, p. 80.

34. Voir notamment dans J.-L. DURAND, Sacrifier, section I « Entrer en sacrifice.
De la cité comme espace sacrificiel » : chap. 1.1. « Dans une culture sacrifiante »,
p.21-26, chap. 4.1. «Formules attiques du fonder », p. 67-80, chap. 4.2. «La mort, les
morts et le reste», p. 81- 90, chap. 4.3. «On ne meurt pas partout de la même façon »,
p.91-95. Ci-dessous, p. 58-61.

35. « La comédie du livre», in J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 17.

INTRODUCTION 17



Jean-Louis Durand est avec l’indianiste Charles Malamoud, l’histo-
rien de la religion romaine John Scheid et Michel Cartry, son compa-
gnon en comparatisme et initiateur aux terrains africains36, l’un des
acteurs majeurs de ce qu’on peut appeler un tournant ritualiste en
anthropologie37. Tournant hors duquel le « déplacement de la notion
de mythe » opéré par Jean-Louis Durand et son investigation des fic-
tions exploratoires grecques, dans l’épos, le rituel tragique, les
images du banquet, qui forment le cœur du présent livre, en y faisant
entendre quelque chose d’absolument inouï, restent proprement inin-
telligibles. C’est assez dire qu’on ne pourra désormais plus considérer
« Homère »38, « Hésiode », les « tragiques », la poésie et les images du
symposion, avec les mêmes yeux.

Il y a là aussi ce qui donne au livre sa cohérence, comme un principe
d’équilibre, quand, en l’état, le texte porte les traces de sa gestation, de
son inachèvement. Ce sont autant de reflets aussi du mouvement qui a
conduit Jean-Louis Durand de l’Institut de Grec de Paris-IV Sorbonne
où, avec Florence Dupont, il opère un premier déplacement – du texte,
de l’énoncé, des récits, aux pratiques énonciatives39 –, et du Centre
Louis Gernet où se font alors des percées décisives40, jusqu’aux rives de
la Volta noire. De la restitution de la «mémoire vive» de l’Épos grec à
«l’immersion réelle dans une culture polythéiste et sacrifiante effective-
ment vivante»41. Investi avec Marcel Detienne dans l’aventure compa-
ratiste et les entreprises collectives qu’elle impose, proche de
Michel Cartry et du laboratoire Système de pensée en Afrique noire, il

––––––––––––––––
36. « Compagnonnage. Entretien avec Jean-Louis Durand », in J.-L. DURAND,

Sacrifier, p. 577-581. Voir aussi l’avant-propos des éditeurs, p. 10-12.
37. Voir A.-A Fuchs et D. Jaillard, Introduction à l’histoire et anthropologie des

religions, à paraître.
38. En assumant pleinement le caractère rituel et polythéiste de l’énonciation

aédique l’approche de Jean-Louis Durand se distingue, par exemple, de l’école ora-
liste américaine, des travaux de G. Nagy et de ses élèves.

39. Recommandé par J.-P. Vernant, Jean-Louis Durand se trouve en porte-à-faux à
l’Institut de Grec où il occupe un poste d’assistant. Il racontait souvent sa première
rencontre avec François Chamoux à qui il venait se présenter avant de prendre son
poste, un exemplaire de Le cru et le cuit de Lévi-Strauss sous le bras… Réaction de
F. Chamoux : «Pas de ça ici ».

40. Voir les contributions de Jean-Louis Durand à la Cuisine du sacrifice,
M. DETIENNE et J.-P. VERNANT (éds), Paris, Gallimard, 1979, la publication de sa
thèse, Sacrifice et Labour en Grèce ancienne. Essai d’anthropologie religieuse, Paris-
Rome, La Découverte-École française de Rome, 1986, le travail collectif, avec,
notamment, F. Lissarrague, F. Frontisi, A. Schnapp, sur les images des vases grecs
(voir J.-L. DURAND, Sacrifier, «Avant-propos », p. 6-9).

41. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 17.

18 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



décide au milieu des années 80 de faire le «grand saut, vécu comme une
véritable rupture épistémologique », « apprend une langue voltaïque
quasi inconnue» et part au Burkina Fasso dans un village winyé auquel
il restera « vitalement lié»42.

De cette anthropologie qui « n’est pas un domaine comme un autre
des activités intellectuelles », mais «une autre façon de vivre et de pen-
ser », «une manière d’être où le chercheur est investi de l’intérieur par
l’objet même de sa recherche, la culture d’autrui »43, l’état final du
tapuscrit porte la marque. L’introduction « Lire les mythes grecs
aujourd’hui» qui relève d’un stade tardif de rédaction44 s’achève sur
le chapitre décisif pour la mise en place de la méthode d’approche :
«Le mythe comme pratique», tout entier consacré à l’expérience de
l’enquête ethnologique et rapportant à cette dernière la possibilité de
« reconstruire les énonciations mythiques de la culture grecque » et
«d’envisager le mythe comme une pratique de la mémoire culturelle
grecque»45. «L’expérience de l’enquête ethnologique apporte à celui
qui s’y livre le dépaysement nécessaire au changement radical de son
regard et de son écoute, elle suscite sur le plan de la méthode et des
objets une véritable “rupture épistémologique”»46.

L’ensemble du parcours réalisé à travers les pratiques énonciatives
grecques est mis en perspective avec le terrain winyé. En l’absence de
« récits mythiques », si longtemps troublante pour l’ethnologue, il
n’existe pas moins « des formules souvent entendues et données
comme réponse aux innombrables “pourquoi” émis par l’observateur,
qui commencent par “du temps des ancêtres” ou “au début, quand les
choses n’étaient pas comme aujourd’hui”. Ces réponses ne s’organi-
sent en “discours” que [par] l’effort de reconstruction de l’analyste,

––––––––––––––––
42. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 17.
43. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 18. Voir ci-dessous, p. 45-47.
44. Probablement en 1991 ou un peu après. Le titre « Lire les mythes grecs

aujourd’hui» figure dans le dernier état de la table des matières revue avec Florence
Dupont qui ne semble cependant pas avoir eu connaissance du texte. Le tapuscrit porte
un nombre très élevé de corrections manuscrites, signe qu’il n’a pas fait l’objet d’une
mise au propre intermédiaire qui précède en général la version finale corrigée lorsque
cette dernière a été établie par JLD. Il faut aussi noter que le tapuscrit porte entre les
deux premiers paragraphes du chapitre, ci-après p. 46, une mention [Texte 9] entourée
au crayon, avec un point d’interrogation en marge. JLD aura pensé insérer à cet
endroit un texte de la littérature anthropologique sur le mythe et y aura renoncé, peut-
être faute d’un choix qui le satisfaisait pleinement.

45. Ci-dessous, p. 47.
46. Ci-dessous, p. 45.

INTRODUCTION 19



identique à celui des hellénistes, contraints ainsi de postuler “un dis-
cours mythique” aux origines de la culture grecque».

Une contre-épreuve du travail sur les pratiques et fictions explora-
toires grecques s’ébauche. «Par exemple, si l’on s’interroge sur une
bouillie de courge offerte aux dieux, la réponse sera: “la courge, à cause
de sa belle couleur est la première nourriture que les hommes ont trouvée
en brousse”». «Tout se passe alors comme si le récit réalisait une fiction
par rapport à la pratique, c’est-à-dire une situation sans coïncidence avec
la réalité culturellement vécue. Cette production fictive n’est pas le fait
de tous, certains personnages peuvent seuls la proposer dans des circons-
tances précises, comme le maître du rituel de l’offrande de courge. Elle
n’aboutit pas à un discours unifié, mais à des positions théoriques parti-
culières à la position de ceux qui les expriment. Le mil pourra être pré-
senté comme “première nourriture” par exemple, dans un rituel différent.
Il n’y aura pas là de contradiction avec la courge qui est aussi une pre-
mière nourriture d’un autre point de vue»47. Par ces quelques pages
s’ouvre un nouveau chantier, immense, qui réinscrit l’ensemble du tra-
vail réalisé sur les «mythes grecs» dans le creuset comparatiste, pointe
vers des questions toujours plus fines quant aux conditions d’énoncia-
tion; le choc en retour sur le texte déjà rédigé ou en cours de rédaction
est potentiellement considérable. Peut-être y a-t-il là une des raisons de
l’abandon du livre, dans sa forme initiale, à un moment où Jean-Louis
Durand est plus que jamais absorbé dans les grandes expérimentations
comparatistes qui, de Tracés de fondation48 à à l'atelier Pratiques des

polythéismes (1999-2009)49, retracent la carte conceptuelle des poly-
théismes et réagencent les conditions de compréhension des pratiques
qui les façonnent. Le sacrificiel, l’articulation à la terre, au possession-
nel ; la ritualité de l’espace ; l’interaction du rite avec l’espace et la
langue, sont plus que jamais le cœur50, le travail linguistique se faisant
désormais d’abord dans de longues séances avec Michel Cartry sur la
«façon dont la divination produit un discours», sur «l’engendrement de
la parole» dans le rite, entre langues gurma et winyé51.
––––––––––––––––

47. Ci-dessous, p. 46.
48. M. DETIENNE (éd.), Tracés de fondation, Paris-Louvain, Peeters

(«Bibliothèque de l’École des Hautes Études, Sciences religieuses » 113).
49. M. CARTRY, J.-L. DURAND, R. KOCH PIETTRE (éds.), Architecturer l’invisible.

Autels, ligatures, écritures, Turnhout, Brepols (« Bibliothèque de l’École des Hautes
Études, Sciences religieuses » 138).

50. J.-L. DURAND, Sacrifier, « Avant-propos », p. 10-12.
51. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 578-579.

20 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



La rédaction de la première partie du livre « Mythe et épos » peut
être considérée comme « définitive», sous réserve d’une remise sur le
métier à laquelle Jean-Louis Durand aurait peut-être procédé s’il avait
repris son projet. Elle a fait l’objet d'une relecture par Florence Dupont
et le tapuscrit ne comporte aucune correction manuscrite.
Significativement, les chapitres sur les voyages d’Ulysse présentent,
par rapport aux enseignements à deux voix avec Florence Dupont, une
réorientation décisive : l’impossibilité pour Ulysse de rencontrer des
êtres hospitaliers dans le monde fictionnel du « nulle part », « invention
à partir du monde humain d’un monde non humain »52, y est systéma-
tiquement construite à partir du sacrifice. Dans une culture sacrifiante,
« les manquements aux règles de l’hospitalité dont le récit mythique
développe les conséquences culturellement logiques »53 renvoient à la
sélection – soustraction – de traits pertinents du dispositif sacrificel
«dans lequel les hommes sont pris par le simple fait qu’ils sont des
hommes »54. Le montage fictionnel offre les moyens d’une analyse
théorique, d’un parcours expérimental : la mise en évidence, dans cette
culture, de l’humainement possible et pensable.

Lorsqu’il débarque sur une terre inconnue, Ulysse demande quels
« mangeurs de pain », « buveurs de vin » l’habitent – comprendre
« quelle variante culturellement acceptable de l’humanité »55 – : ce
qu’on mange est « comme la partie visible qui implique dans sa totalité
l’activité des habitants éventuels »56. En lieu et place de laboureurs
pratiquant le sacrifice, traitant et consommant la viande de manière
humaine, par la médiation des céréales, Ulysse rencontre des man-
geurs de fleurs dont l’hospitalité trop douce fait perdre la mémoire du
retour ou des buveurs de lait occasionnellement anthropophages en un
festin solitaire et sans partage. « Une société pastorale exclusive est
une société humainement impossible»57. La fiction exploratoire fait
ainsi apparaître comment s’articulent entre eux régime alimentaire

––––––––––––––––
52. Ci-dessous, p. 78.
53. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 440.
54. J.-L. DURAND, Sacrifier, «Dans une culture sacrifiante», p. 23.
55. J.-L. DURAND, Sacrifier, «Des thons et des hommes », p. 445.
56. J.-L. DURAND, Sacrifier, «Des thons et des hommes », p. 445.
57. J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 440. Voir, pour reprendre la question, les pistes

proposées par D. Jaillard, « Au miroir d’Homère. Performance, autorité panhellénique
et exploration mythique », in F. MACÉ & J.-N. ROBERT (éds.), Hiéroglossie II. Les

textes fondateurs. Japon, Chine, Europe, Actes du colloque du collège de France 8-9
juin 2016, Paris, Bibliothèque de l’Institut des Hautes études japonaises 2021, p. 167.

INTRODUCTION 21



propre à l’humanité (pain, viandes, vin), sacrifice et « occupation
sédentaire d’un territoire»58.

La deuxième partie « Mythe et polis » est globalement moins ache-
vée que la première. Le tapuscrit n’est pas l’objet d’une pagination
continue et il comporte dans l’ensemble un nombre élevé de correc-
tions d’auteur, de reformulations d’une rédaction antérieure dont Jean-
Louis Durand n’était pas satisfait59. Des marques au crayon et des
points d’interrogation en marge (signalés en note par l’éditrice) indi-
quent des mots ou des phrases que l’auteur n’a pas retouchés, mais
qu’il souhaitait reprendre. La présente édition restitue le dernier état
repérable du texte, mais on peut faire l’hypothèse que Jean-Louis
Durand aurait repris certains passages pour réduire certaines tensions
et disparités (cf. ci-dessus la préface de Florence Dupont, p. 12).

Des formes d’énonciation qui se déploient dans les cités, toujours
en lien avec des rites collectifs, qu’ils soient ou non directement gérés
par la polis, Jean-Louis Durand propose une approche tout aussi neuve
et fascinante. Ce qui les caractérise, c’est la substitution à l’autorité de
la Muse possédant l’aède de «paroles “politiques” dont le sujet est la
collectivité » ; « la collectivité a désormais la maîtrise du savoir
mythique»60. Nous laisserons au lecteur, pour chaque forme d’énon-
ciation, le soin de découvrir les propositions de Jean-Louis Durand, de
poursuivre et d’élargir l’enquête au-delà des quelques exemples choi-
sis (la Ve Néméenne et la IIIe Olympique pour la parole célébrant le
vainqueur dans le rituel agonistique, Électre et Antigone de Sophocle,
Hippolyte et les Bacchantes d’Euripide pour le rituel tragique) à titre
––––––––––––––––

58. Ci-dessous, p. 79.
59. Il faut toutefois noter que la partie consacrée aux «Bacchantes d’Euripide : un

mythe tragique du masque» ne comporte aucune correction d’auteur et ne contient que
de rares indications typographiques manuscrites, alors même qu’elle fait partie d’une
série de feuillets comportant en numération continue les chapitres 1, 2 et 3 de la
deuxième partie du livre «Mythe et polis ». Il n’est donc pas exclu que JLD ait inter-
rompu son travail de relecture et de correction au milieu du chapitre « Mythe et rituel
tragique», la partie précédente consacrée à Hippolyte d’Euripide ne comportant déjà
plus, comme ajouts manuscrits, que des indications typographiques (type italiques)
qu’on attendrait aussi pour la partie Bacchantes. La série de feuillets portant le cha-
pitre 4 «Mythologie et mythographie» a une pagination spécifique et doit constituer
une mise au propre intermédiaire, avec de rares corrections d’auteur. Les feuilles por-
tant le chapitre 5 : «Hésiode et Platon. Un exemple de lectures comparées », n’ont pas
de numéros de page ; les corrections d’auteur sont rares. Mais le statut du chapitre est
ambigu, cinquième de la partie «Mythe et polis » dans le tapuscrit, il figure comme
«Conclusion» dans les deux tables des matières, et ce, de manière très explicite, dans
la table manuscrite, écrite de la main de Florence Dupont.

60. Ci-dessous, p. 114.

22 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



d’exemplification des résultats possibles de la méthode. Nous ne sou-
lignerons que quelques points.

À l’instar du chant de l’aède, la tragédie est une « exploration de la
culture par la fiction mythique »61, de la culture au présent qui est
désormais celui de la cité, athénienne en l’occurrence, qui organise et
contrôle le concours en lien avec des fêtes de Dionysos. Le point de
départ est un épisode emprunté à l’épos, référent quasi obligé,
et constitué en récit autonome. Il est alors « mis en rapport avec la cul-
ture humaine, la cité». Ses personnages « sont ainsi coupés du monde
héroïque de l’épopée pour devenir des héros tragiques. Ces héros de
l’épopée intégrés à la tragédie se retrouvent extérieurs au monde
humain de la cité de deux façons différentes. Ils appartiennent à un
type d’humanité – l’humanité épique – différent au moins partielle-
ment de l’humanité civique. […] Mais les héros tragiques, anciens
héros épiques, sont aussi extérieurs à un deuxième titre : leurs crimes
ou leurs exploits les entraînent à la fois hors de l’humanité épique et
hors de l’humanité civique, définissant ainsi une culture humaine com-
mune à l’épopée et à la cité. C’est ce montage, effet pur de la construc-
tion du texte, qui donne au nouveau héros son côté problématique et le
fabrique comme héros tragique»62. La cinquantaine de page formant
le chapitre « Mythe et rituel tragique» s’impose comme une référence
obligée pour l’étude de la tragédie grecque, son ancrage dans les pra-
tiques de la cité.

L’exploration mythique n’implique toutefois pas nécessairement la
fabrique de fictions. Le cadre énonciatif et les modalités d’énonciation
spécifiques à la « poésie lyrique», « performatif rituel»63, produit de
l’intérieur du rite actualisant la Muse par le chant du buveur qu’est le
symposion, ou l’épinicie pindarique, célébration d’un vainqueur aux
jeux « par un poète qui est un homme, dans le cadre d’un rituel prati-
qué par des hommes »64, l’excluent même. La construction de
«modèles éthiques pour les Grecs »65 par l’ode pindarique n’en pro-
cède pas moins comme une exploration de la culture, non plus « dans
sa globalité comme l’épopée homérique, mais dans une de ses parties,
ce monument culturel que constitue l’épopée fixée», devenue objet de

––––––––––––––––
61. Ci-dessous, p. 154.
62. Ci-dessous, p. 159.
63. Ci-dessous, p. 118.
64. Ci-dessous, p. 144.
65. Ci-dessous, p. 147.

INTRODUCTION 23



« récitations rituelles » dans les cités, sur le mode du « commen-
taire»66. Les énonciations produites dans « l’univers clos, refermé sur
lui-même et autonome»67 construit par le rite du symposion utilisent
des énoncés mythiques liés à l’épos, mais les règles qui « constituent
un groupe de co-buveurs réunis temporairement en une société éphé-
mère»68 proscrivent l’énonciation épique comme telle. Bien des lec-
tures de l’élégie de Xénophane excluant « les mythes épiques mis sur
le même plan que le récit des luttes politiques internes aux cités »
devront être reconsidérées69.

Dans l’espace du symposion, le lieu de la fabrique fictionnelle est
déplacé. Ce n’est pas le chant lyrique, mais les images que porte la
vaisselle manipulée par les chanteurs-buveurs au cours du rite, qui
fabriquent des fictions exploratoires. « Ces fictions pourront aller
jusqu’à proposer des mythes propres au banquet et impossibles à
concevoir en dehors de lui et de ses images ». Elles seules peuvent
explorer le banquet comme « lieu d’expérimentation du vin et de
l’amour »70, de « possession » par Dionysos et Éros, sous le regard
d’un Dionysos présent dans la coupe versé et bu71. Ces fictions « ne
sont totalement “lisibles” que par des buveurs de symposion, c’est-
à-dire dans le cadre même de la pratique rituelle, comme l’épopée
n’est audible que dans le banquet homérique»72.

Le chapitre 4, « Mythologie et mythographie», s’inscrit dans la par-
tie « Mythe et polis » comme un contrepoint, effectuant un pas de côté
hors du monde des cités, vers la Bibliothèque d’Alexandrie. La mytho-
graphie fixe par écrit des énoncés ; ce faisant, elle ordonne et transmet
––––––––––––––––

66. Ci-dessous, p. 144 : « L’épopée fait en effet partie de la culture grecque des
cités qui ne cessent de la répéter dans des récitations rituelles. Ces récitations, à la
différence du chant de l’aède, utilisent des textes fixés. C’est dire que l’épopée n’est
plus l’instrument d’une exploration vivante de la culture. Mais le texte épique pris
en lui-même peut faire l’objet d’une exploration, c’est-à-dire d’un commentaire ».
Une comparaison s’impose entre le chapitre pindarique du livre de JLD et le livre
devenu classique de G. NAGY, Pindar’s Homer. The Lyric Possession of an Epic

Past, Baltimore, The Johns Hopkins University Press 1990, rédigé dans les mêmes
années.

67. J.-L. Durand, Sacrifier, p. 441.
68. Ci-dessous, p. 116.
69. Ci-dessous, p. 122.
70. Ci-dessous, p. 125.
71. Ci-dessous, p. 118. Voir aussi en parallèle au chapitre « Le regard de

Dionysos », ci-dessous, p. 138-139, le petit texte « Les yeux dans les yeux de
Méduse», in J.-L. DURAND, Sacrifier, p. 431-432, et, plus largement pour la « lecture»
des images les sections II, III et IV de Sacrifier.

72. Ci-dessous, p. 125.

24 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



« le savoir partagé par les Grecs »73. « Cette culture n’est plus le lieu ni
l’objet d’une exploration par les mythes. Il n’y a plus d’énonciation
mythique. Les écrits des mythographes ne sont que des énoncés sans
sujet»74. La mythographie et la poésie savante à laquelle elle donne
naissance relèvent de savoirs qui fonctionnent comme des systèmes
classificatoires. Ainsi, un poème comme Héraclès tueur de lion du
Pseudo-Théocrite est construit comme une déclinaison de catégories
de la culture, celles de la chasse en l’occurrence. « Aucune réflexion
sur cette réalité n’est susceptible d’apparaître»75. La « justification »
de ces systèmes taxinomiques « peut se faire soit en termes mythiques

soit en termes physiques. Il faut entendre ici par justification mythique
une façon d’enraciner le temps présent tel qu’il est dans un temps pri-
mordial garant de l’immobilité du monde»76. 

Jean-Louis Durand procède donc à une double opération.
Distinguant « exploration mythique » et « pensée mythique », il redéfi-
nit cette dernière d’une manière qui dissout, si tant est que cela soit
encore nécessaire, toute opposition possible entre muthos et logos77,
reconduisant poésie « mythologique », mythographie, philosophie,
histoire, à leurs communes logiques classificatoires. « Cette pensée
mythique peut être présente dans les textes avec ou sans habillage
mythologique : ce qui donne dans le domaine historique
l’Archéologie (début d’un traité historique comme dans la Guerre du

Péloponnèse de Thucydide) ou l’étiologie (gr. aition, cause, origine)
qui explique un rituel en le rattachant à son fondateur, dieu ou
héros »78. Le choix du terme « pensée mythique » mériterait un long
commentaire, dialogue avec Lévi-Strauss dont l’étude dépasserait le
cadre de cette introduction79.

––––––––––––––––
73. Ci-dessous, p. 204.
74. Ci-dessous, p. 196.
75. Ci-dessous, p. 203.
76. Ci-dessous, p. 204.
77. Voir ci-dessous, p. 205.
78. Ci-dessous, p. 204.
79. Deux courtes remarques cependant. 1. La seule partie du livre manquante, qui

n’a pas été rédigée, est la partie 2. originellement titrée « Pensée et exploration
mythiques » qui devait servir de conclusion à la fois au dernier chapitre du livre « Un
exemple de lecture comparée : Hésiode et Platon » et à l’ouvrage dans son ensemble.
Une note manuscrite de Jean-Louis Durand indique : « Ici il faut une conclusion géné-
rale sur exploration mythique et pensée mythique». Il ajoute : « La pensée mythique
peut apparaître, dans des énoncés, par une analogie structurale seule, une analyse
anthropologique permet de reconstituer l’exploration mythique, propre à la construc-
tion grecque». Pour les difficultés de lecture du passage, voir notes 96 et 97, p. 217.  

INTRODUCTION 25



La lecture comparée de ces deux objets incommensurables, l’un et
l’autre traditionnellement désignés comme « mythe de Prométhée »,
que sont le passage de la Théogonie hésiodique (535-570) et le dis-
cours attribué par Platon au sophiste Protagoras (Protagoras 320c-
322d), permet à Jean-Louis Durand, au terme de son parcours, de faire
la contre-épreuve de la distinction qu’il a établie entre exploration
mythique et pensée mythique et d’envisager cette dernière comme
«une des formes de la rationalité grecque»80, dont l’histoire, « s’il y en
a une», est « celle des conditions d’énonciation de la mémoire collec-
tive et de la parole théorique»81. « Une telle histoire devrait répondre à
une question comme: pourquoi un aède ne pouvait pas chanter dans
l’Alexandrie du IIIe s. ? »

Dans le discours de Protagoras, « les catégories de la culture de
cité sont ainsi mises à plat pour définir par ce processus de référence
anhistorique une démocratie où chacun a sa part dans l’activité poli-
tique » ; « le principe de classement dichotomique permet de catégori-
ser toute la réalité. Le résultat est un monde clos sur lui-même,
analysé de l’intérieur et reporté au temps des origines »82. Une
remarque est décisive pour comprendre la différence entre l’ordre
taxinomique de la pensée mythique et la fabrique fictionnelle de
l’exploration mythique : « à aucun moment la culture n’est considérée
de l’extérieur d’elle-même. Cette différenciation stricte aboutit à un
classement rigoureux dans lequel jamais un domaine culturel n’inter-
fère avec un autre, sans même que les rapports entre les grandes caté-
gories ne soient envisagés en dehors de ce qui permet le
classement »83. Une des conséquences majeures de l’énonciation
sophistique, celle prêtée à Protagoras, est de disjoindre énonciation et
rituel, instituant le domaine langagier pour seule réalité, ne gardant de
la culture que ses techniques. Opération de soustraction, d’abstrac-
tion, pourrions-nous dire (dans laquelle des catégories purement
« sémantiques » sont « mises en relation par des figures de style »)84.

––––––––––––––––
2. D. Jaillard se souvient de l’exaltation avec laquelle Jean-Louis Durand explicitait sa
prise de distance par rapport au final de L’homme nu, lors d’une discussion, à l’époque
de la gestation du livre.

80. Ci-dessous, p. 205.
81. Ci-dessous, p. 205.
82. Ci-dessous, p. 212.
83. Ci-dessous, p. 212.
84. Disjonction, abstraction opérant sur la langue même, la séparant de son « état»

polythéiste. Piste à suivre désormais avec les travaux de M. ANNÉE, L’état de langue 

26 ANNE-ANGELE FUCHS ET DOMINIQUE JAILLARD



« L’humanité est vue hors rituel. Ce texte extraordinaire réussit à
construire une humanité sans sacrifice »85. 

Le contraste avec la Théogonie hésiodique est frappant. L’explora-
tion de « ce qu’implique pour l’homme sa mortalité par rapport à
l’immortalité des dieux» s’y fait «à partir d’un rituel sacrificiel», la
mise en place respective des dieux, des hommes et des animaux ne ren-
voyant à aucune «structure fixe du monde»86. Cette exploration est
«potentiellement infinie». Elle pourrait continuer tant que dure la colère
de Zeus, colère qui est «un artifice narratif pour creuser la séparation
hommes / dieux impliquée par la différenciation. Les interventions de
Prométhée donnent à chaque fois un contenu culturel à cette différencia-
tion : elles comblent l’écart fictivement creusé». L’exploration, dans
cette séquence de la Théogonie, fait choix de s’arrêter sur l’apparition
du «mariage comme une forme humaine de continuité qui tient lieu aux
hommes d’immortalité, par la filiation»; «elle aurait pu», ajoute aussi-
tôt Jean-Louis Durand, «faire apparaître d’autres caractéristiques de la
mortalité humaine comme le labour ou la sédentarité».

C’est là la dernière phrase rédigée du livre qui « s’inachève »
comme œuvre ouverte, sur la dynamique de l’exploration mythique,
de la fabrique fictionnelle, qui est celle-là même d’une Mémoire qui
dépasse et possède le poète, cette mémoire vive, constellée, diffractée,
des polythéismes. On ne regrettera donc pas trop que ce dernier cha-
pitre soit moins travaillé que d’autres, on le lira de concert avec le pre-
mier chapitre de la partie « Mythe et épos » au début du livre : « L’aède,
la mémoire et les Muses ». Les mythes grecs sont aussi un grand livre
sur les constructions de la mémoire : « Qu’est-ce que la mémoire d’une
culture? Sa maîtrise pleine et entière avec la possibilité de la trans-
mettre sans la mutiler. Ce qui implique une connaissance pratique et
les moyens d’une analyse théorique»87.

Livre de percée, Les Mythes grecs de Jean-Louis Durand a été
rédigé pour des étudiants dans une langue transparente, simple, aussi
accessible qu’est exigeante, difficile peut-être par sa nouveauté, la
recherche qui s’y déploie88. Conformément à un usage de la collection
––––––––––––––––
sonore de la Grèce ancienne, Limoges, Éditions Lambert-Lucas 2022, chap. 11 :
«Configuration(s) polythéiste(s) de la langue», p. 195-209.

85. Ci-dessous, p. 213.
86. Ci-dessous, p. 214.
87. Ci-dessous, p. 51.
88. Percée également repérable dans des travaux dont les auteurs ont été en étroit

dialogue avec Jean-Louis Durand. Ainsi John Scheid et Jesper Svenbro, Le métier de 

INTRODUCTION 27



Cursus dans les années 80, il ne comporte pas d’autres notes que les
références aux sources mobilisées et commentées89. L’éditrice a tenu à
respecter ce choix et à ne pas surcharger le texte par des commentaires
et les références bibliographiques plus récentes. Le temps de l’exégèse
viendra. Il importait de livrer au public, tel quel, un texte majeur dans
la foulée de l’apparition de l’opus magnum que constitue Sacrifier en

Grèce ancienne et ailleurs. De l’anthropologue et du terrain.

Anne-Angèle Fuchs Dominique Jaillard
Université de Genève Université de Genève

NB : pour faciliter le repérage dans un plan à la structure de détail par-
fois difficile à suivre, l'éditrice a systématiquement hiérarchisé et
numéroté les parties et sous-parties. Un tableau synoptique, donné en
annexe, permet un repérage intuitif des sources (textes et images) ana-
lysées. 

––––––––––––––––
Zeus. Mythe du tissage et du tissu dans le monde gréco-romain, Paris, La
Découverte 1994, p. 8, voient « dans le mythe non un récit, mais une simple conca-
ténation de catégories. Concaténation grâce à laquelle il devient possible, à l’inté-
rieur d’une culture donnée, d’engendrer des récits mythiques, des images et des
rituels dans des champs qui sont les leurs propres ». Une note ajoute : « À l’origine,
c’est notre ami Jean-Louis Durand, helléniste et africaniste à la fois, qui nous a sug-
géré cette façon d’envisager le mythe. Nous espérons ne pas avoir trop déformé sa
pensée en poursuivant notre chemin ».

89. L’éditrice a vérifié, corrigé ou identifié toutes les références. Les traductions
utilisées sont celles qui étaient d’usage le plus courant dans les années 1980.

28


