Dans le cadre d’un accord initial entre ’EHSS et I’Unité d’histoire et anthropologie
des religions de I’Université, le travail éditorial a été confié¢ a I’Unité genevoise en la
personne de Mme Anne Angéele Fuchs (Unige) qui, pour la finalisation de la mise en
forme du volume, a regu le soutien financier du Centre AnHiMA. M. Yannick Zanetti
(Unige) a rejoint 1’équipe éditoriale pendant 1’été 2020.
Qu’ils soient tous deux trés chaleureusement remerciés

Introduction

Chaque fois que vous rencontrez agalma, faites bien attention. Méme s’il a
lair de s’ agir de statues de dieux, vous y regarderez de plus preés, et vous vous
apercevrez qu il s agit toujours d’autre chose. (1¢F février 1961)

Jacques Lacan, Séminaire VIII, Le transfert, Paris, Seuil, 2001, p. 173.

Comme le fétiche, comme le jouet, les choses ne sont proprement nulle part,
parce que leur lieu se situe en dega des objets et au-dela de I’homme dans une
zone qui n’est plus ni objective, ni personnelle, ni impersonnelle, ni matérielle,
ni immatérielle, mais ou nous nous trouvons tout soudain confrontés a ces x
apparemment si simples : [’homme, la chose.

Giorgio Agamben, « Mme Panckouche ou la fée du joujou », Stanze, Paris,
Rivages/Poche, 1998 (1992), p. 104.

Penser et repenser la figuration a la lumiére du comparatisme — ou du moins y
contribuer, tant la question est complexe et protéiforme — tel est I’enjeu du présent
recueil. A travers I’éventail des vingt-six regards ici mis en perspective, des regards
de chercheurs s’inscrivant dans un large déploiement de disciplines et d’aires cultu-
relles, se croisent des pistes de réflexion dont certaines ébranlent I’évidence supposée
de la figuration en ouvrant a I’observation et a I’expérimentation de configurations
nouvelles et inattendues.

Pour mener a bien cette expérimentation, la notion grecque d’agalma a paru un
point de départ et un instrument adéquats. Eminemment polysémique, ou plus précisé-
ment polymorphique, résistant en tout cas a toute catégorisation simple, 1’aga/ma ne
saurait étre réduit a un artefact. C’est dans la mesure méme ou la notion renvoie a des
réalités hétérogeénes qui paraissent incompatibles a premiere vue qu’elle nous est appa-
rue comme un opérateur heuristique privilégi€. L’ agal/ma n’est pas un objet mais un
embrayeur qui construit de la relation, de I’événement, du dispositif, du rituel. Libérée
de sa circonscription dans le champ de la statuaire ou 1’avait notamment relégué une
cristallisation de concepts produite par I’esthétique et la musé€ographie classiques, la
notion, rendue a sa dynamique et a sa polyvalence, suggere des articulations signi-
fiantes autres qui font vaciller les partages catégoriels couramment en usage. En cela,
elle se révéle particulierement apte a induire un ensemble de questionnements et a
explorer d’autres possibles, tout spécialement lorsqu’elle se trouve confrontée a des
pratiques inscrites dans d’autres espaces culturels. Le regard comparatiste proposé ici
ne privilégie aucune hiérarchie de valeurs, aucune supériorité d’une aire culturelle sur
une autre, pas plus qu’il ne présuppose ou ne suggere aucun universel. L’ouverture a la
pluralité des configurations caractérise la pratique d’un comparatisme expérimental.

Faire réagir pour découvrir un aspect inapergu, un angle insolite, une pro-
priété cachée. Sans avoir peur de bousculer I’histoire ou de se moquer la chro-
nologie. Le jeu en vaut la chandelle : le comparatiste expérimentateur se
donne ainsi la liberté et le plaisir de démonter et de remonter les logiques par-
tielles de pensée. Tout profit pour 1I’anthropologue et son compére, I’historien
(DETIENNE 2000 : 15).



6 INTRODUCTION

Voici plusieurs décennies qu’autour de Marcel Detienne avaient pris 1’habitude
de se réunir des historiens et des anthropologues, notamment ses collégues de
I’EPHE, I’africaniste Michel Cartry et I’indianiste Charles Malamoud, mais aussi
quelques autres dont Jean-Louis Durand, helléniste habité par I’anthropologie. De ce
compagnonnage au long cours, de ces rencontres nourries des expériences et
réflexions de chacun, est né un ensemble d’ouvrages séminaux (DETIENNE 1988,
1990, 1994, 1995, 1996). Au tournant du millénaire, cette exploration comparatiste
s’est poursuivie, étoffée et méme réorientée avec le séminaire « Pratiques des poly-
théismes » (CARTRY, DURAND et KOCH-PIETTRE 2009). A partir de 2003, I’atelier
« Antiquité et sciences sociales » a réuni de jeunes chercheurs qui ont choisi la ques-
tion des couleurs pour une expérimentation comparatiste a laquelle se sont bientot
associés des spécialistes du domaine. Les rencontres ont donné lieu a une publication
(CARASTRO 2009), dont 1’une des questions, rétablissant 1’efficacité de la polychro-
mie dans les pratiques de figuration en Gréce, a suggéré a 1’une des contributrices
(Ivonne Manfrinil) I’idée d’un élargissement de 1’enquéte au prisme de 1’agalma.
Cette proposition a trouvé un accueil trés positif chez Michel Cartry et Jean-Louis
Durand, deux des premiers compagnons en comparatisme de Marcel Detienne, qui
en ont immédiatement pergu les potentialités comme nouvel horizon de réflexion
collective.

L’opacité de la notion d’agalma, qui résiste a toute tentative d’instrumentalisation
de I’histoire de la figuration grecque comme élément fondateur d’une « excellence
occidentale », interdit une captation du comparatisme au seul profit de la Gréce,
ouvrant ainsi a une interrogation des possibles de la figuration tels que repérables
dans d’autres espaces et d’autres configurations. Le champ de I’agalma fait tenir
ensemble ce que nos partages catégoriels cloisonnent, manifestant des montages
improbables mais signifiants pour peu qu’on les interroge ; des poids, des tuiles, des
enfants, des animaux, des poémes peuvent étre des agal/mata au méme titre que des
artefacts anthropomorphes ou zoomorphes. Il s’agit de restituer de 1’étrangeté et de la
complexité a ce qui parait tantdt abusivement familier tantot abusivement autre, fai-
sant ainsi vaciller les constructions identitaires bipolaires et bouger les partages.

Dés le début, I’atelier a rassemblé des chercheurs provenant d’horizons et de champs
d’études diversifiés avec pour objectif de faire réagir I’agalma a un large éventail de
configurations contextuelles inscrites dans des espaces et des temps pluriels. La dyna-
mique heuristique de la confrontation s’est manifestée d’emblée ; lors d’une des pre-
miéres rencontres, dans le cadre d’un réexamen du terme agalma dans les poémes
homériques, la discussion a porté sur une occurrence de 1’Odyssée : « Athéna vint aussi
jouir du sacrifice. Nestor, le vieux meneur de chevaux, fournit I’or. L’ouvrier en plaqua
les cornes de la vache, a petits coups soigneux, pour que ce bel ouvrage (agalma) trouvat
grace devant les yeux de la déesse »2. Quelque chose, dans ce passage, a aussitot retenu
I’attention de Michel Cartry : I’agalma est le produit d un processus. Ce que montre 1’in-
tervention de ’ouvrier. En lui-méme un objet n’est pas un agalma, il est constitué et

1. Sur les questions que pose 1’efficacité¢ de la polychromie voir également MANFRINI
2018.

2. 111 435-438 : q\0e & "ABMvn / ipdv dvtidwco. - yépmv & immidato Néotmp / xpucov
€0y’ 0 & Emetta foOg KEpaoLy Tepiyevey / doknoag, v’ dyaiuo Oed keydpotto idodoa, tra-
duction V. Bérard, CUF.

INTRODUCTION 7

fonctionne comme tel au sein d’un processus qui prend place dans un dispositif rituel.
Jean-Louis Durand a alors souligné la fonction du processus artisanal dans la séquence
sacrificielle. Ces constats ont produit le basculement heuristique qui a permis de faire
passer 1’agalma de la sphére de la valeur et de I’éclat (dominante depuis les travaux de
GERNET 1948) a celle du processus et du transitionnel. L’attention se reporte sur le mou-
vement dynamique inscrit dans un dispositif rituel qui produit une interaction des
hommes et des dieux marquée par la bienveillance.

Entre 2007 et 2020, les moments et les formes de la recherche ont connu quatre
étapes qui correspondent a autant de moments d’élaboration de la méthode. La premicre
a pris la forme d’un atelier accueilli a ’EHESS (2007-2012) sous la houlette de Marcello
Carastro, avec la collaboration de Michel Cartry, Stéphan Dugast et Ivonne Manfrini.
Ces quatre années ont donn¢ lieu a des séances de partage et d’échange sur des points
précis tels que I’analyse du passage homérique mentionnée ci-dessus ou le texte séminal
de Louis Gernet (GERNET 1948) et a la présentation par des spécialistes rompus a la pra-
tique comparatiste de dossiers congus comme autant de réactions a la notion d’agalma et
engageant des processus de réflexion au long cours — a partir de terrains notamment
africains, égyptiens, grecs, indiens, mésopotamiens, croisant des perspectives d’interro-
gation anthropologiques, archéologiques, philologiques, psychanalytiques (CARASTRO,
CARTRY, DUGAST et MANFRINI 2009-2012). C’est au cours de cette premiére phase qu’a
émergé I’idée d’une dimension agalmatique entendue comme interaction dynamique de
pratiques, de qualités et de processus, boussole facilitant la navigation entre des configu-
rations que nos pratiques scientifiques tendent a isoler.

« La recette est simple : mettre ensemble des spécialistes de diverses cul-
tures, ayant chacun leur science, leur méthode, sur la base d’une décision
ouverte a I’aventure [...] ; élire dans le dialogue une catégoric méme trés
générale, mais qui oblige a des réponses concretes [...]. Ne pas vouloir a tout
prix réduire les différences, au contraire : chacun doit éprouver les contours
de son objet propre en le découvrant incomparable a tout autre. Quitte a repé-
rer dans I’ensemble hétéroclite ainsi obtenu, des traits comparables — de
simples traits — et constituer ainsi, & mesure, une monnaie d’échange, qui
engrangera plus souvent les bonnes questions que les bonnes réponses »
(CARTRY, DURAND et KOCH PIETTRE 2007 : 7).

La deuxiéme étape a pris la forme d’un colloque, qui s’est tenu a Paris en 2012.
Certains dossiers issus du séminaire ont été proposés a la réflexion et mis en tension
avec les travaux d’autres chercheurs dans un espace de partage élargi susceptible de
susciter un mouvement réflexif sur le parcours comparatiste accompli. Certaines pro-
positions, quel que soit le terrain concerné, s’en sont tenus a une acception restreinte
et traditionnelle d’agalma comme statue tandis que d’autres ont approfondi des
pistes plus attentives a la dimension du dispositif. Le colloque a par ailleurs été 1’oc-
casion de clarifier les enjeux des différentes formes de comparatisme expérimentées.

L’¢laboration de la publication, qui a connu deux moments, constitue la troisiéme
étape. L’intention a été de concevoir et de préparer un volume collectif qui ne soit pas
seulement les actes d’un colloque mais propose un rebond de 1’enquéte capable de
lier les fils, pistes et déplacements multiples qu’a suscité la réflexion commune. Le
premier moment a été centré sur la finalisation de la proposition de chaque auteur
discutée dans le cadre d’un groupe de lecture qui a notamment réuni quelques



8 INTRODUCTION

membres du séminaire et des discutants du colloque. A cette occasion certains
auteurs ont réajusté leur texte, certains ont proposé une nouvelle contribution, alors
que d’autres ont préféré maintenir leur proposition initiale, quelques-uns ont
renoncé. Quelques discordances dans les approches reflétent la pluralité des horizons
de la recherche actuelle. Un ambitieux projet de revue comparatiste en ligne devait
accueillir le volume Agalma. Ce projet n’ayant pu aboutir, le choix d’une publication
papier et d’une nouvelle équipe éditoriale s’est imposé. Dans cette nouvelle phase,
qui a constitué le deuxiéme moment, I’articulation du volume a été réélaborée de
maniére a mieux souligner les enjeux du comparatisme et a mettre en relief les pers-
pectives les plus novatrices.

Les quatre parties du volume correspondent a la mise en forme du retour réflexif.
Elles ne correspondent ni tout a fait aux travaux de I’atelier ni au colloque. Les
contributions sont articulées les unes aux autres selon une structure quadripartite qui
explore les gammes de relation avec le divin passant par des objets transitionnels
dont les formes et la matérialité inattendues déstabilisent le monopole apparent de la
statue, de la figuration (entendue comme anthropomorphisme idéalisé) et de la repré-
sentation. Conjointement I’exploration de la dimension agalmatique vaut expérimen-
tation de plusieurs formes de comparatisme.

Les contributions qui constituent la partie I : « Vous avez dit agalma ? » introduisent
les points de basculement, d’une focalisation sur la matérialité des objets et sur la
valeur qui leur est attribuée, a celle de I’inscription de cette matérialité et de cette valeur
dans le cadre du dispositif et du rituel ou du transitionnel active relations et échanges
sous le signe d’une joie partagée entre les dieux et les hommes. Cette joie a 1’éclat de la
charis. Produite par le rituel, cette charis empreigne 1’objet en apparence le plus simple
tel cet aryballe archaique en bronze se désignant lui-méme comme agalma :
Xoigodauave pe avédeke Ouoiv mepicaireg dyorpa, « Chalkodamas (le dompteur du
cuivre) m’a dédié aux deux dieux3, [moi qui suis un] trés bel agalma »*. En ce cas la
valeur agalmatique est la combinaison de la matiére, du savoir-faire et d’un élément
absent mais suggéré (une huile précicuse), elle est construite et agissante dans la rela-
tion rituelle entre Chalkodamas et les Dioscures. Cette construction agalmatique
anime tous les types d’objets qui interviennent dans un rituel, qu’il s’agisse d’un tes-
son ou d’une statue. Ce fait entraine le kalon agalma, le bel ouvrage, dans un autre
espace sémantique qui ne coincide pas exclusivement avec la beauté entendue au
sens esthétique strict. L’extréme diversité des supports agalmatiques pourrait engager
la question d’une adéquation des objets a leur situation rituelle : le perikales agalma
serait-il « beau » au sens ou il est adéquat ? L’ agalma serait en ce sens moins polysé-
mique qu’il ne parait au premier regard de I’interpréte pris dans les rets de ses
propres taxinomies. Derriére la variété des formes, il pourrait y avoir du point de vue
des locuteurs une unité de sens, associ¢e au champ de la relation et du transitionnel.
Et c’est sans doute 1a I’apport principal du séminaire « Agalma ». L’étude des
emplois foisonnants du terme agalma aux époques archaique et classique pointe une

3. Les Dioscures.

4. Musée du Louvre, inv. Br 2918, hauteur 4 cm, fin 7¢-1ér¢ moitié 6¢, qui proviendrait de
Sparte (acquisition 1884) ; IG V 1, 231 (CEG 363) ; LAzzaRINI, n° 720. Traduction légérement
différente de celle proposée par loanna Patera, ci-dessous, p. 71 note 82, nous avons choisi de
mettre en valeur le statut de I’énonciateur comme porte-voix de 1’objet, cf. SVENBRO 1992.

INTRODUCTION 9

telle unité de sens confirmant et approfondissant sur ce point les recherches anté-
rieures de Maria Letizia Lazzarini (LAZzARINI 1976) particuliérement attentives a la
relation, au kalon et a 1’ergon, « ceuvre d’excellence ». Reprenant I’analyse des
occurrences, Nicole Lanéres inscrit ces derniers dans le « mouvement dynamique »
dont I’« accomplissement exige ritualité et adhésion de la collectivité »°. Cette notion
d’excellence pourrait étre étendue autant a la notion d’adéquation qu’a celle d’esthé-
tique. L’objet agalmatique comme transitionnel apparait, selon la formule de Frédé-
rique Ildefonse, comme « un “tenant lieu” qui réjouit les dieux » et assure aux
humains « leur bienveillance et leur yapic » (Ildefonse, p. 132-133). Selon Ivonne
Manfrini, le partage de la charis entre hommes et dieux passe, entre autres, par les
statues, ces objets anthropomorphes devenus trop familiers, et leur restitue, avec leur
dimension transitionnelle, 1’étrangeté d’une fonction agalmatique qui se joue dans le
cadre du rituel. L’artefact anthropomorphe n’est pas en soi un agalma mais il peut le
devenir. Frédérique Ildefonse montre que le recours a un objet transitionnel est une
nécessité du culte. Les spéculations platoniciennes sur la distinction entre les dieux
visibles et les dieux invisibles invite a réfléchir a la fonction de 1’agalma comme pal-
liatif de I’invisibilité de ces derniers, comme support donnant prise aux gestes par
lesquels le rituel confére leurs honneurs aux dieux. Le rapport vernantien entre image
et présentification s’en trouve réinterrogg.

Dans I’exploration de ce que peut étre un agalma, quelques contributions s’atta-
chent a questionner des points d’historiographie de la notion (Kei et Lissarrague,
Manfrini, Patera). loanna Patera s’emploie a distinguer les interprétations contempo-
raines des usages antiques du terme en fonction de leurs lieux d’énonciation en s’at-
tachant particuliérement aux questions de figuration et de « statues de culte ». Cer-
tains auteurs articulent leurs propositions autour de la notion de valeur telle que
problématisée par Gernet (Calame, Kei et Lissarrague, Koch Piettre, et, dans une
perspective critique, Calame), en mettant I’accent sur les dimensions d’échange et de
charis, ou sur la beauté, le caractére précieux et réjouissant des objets qualifiés
d’agalmata dans les sources. D’autres contributions suggeérent plutét de voir les
objets comme des supports de « fonctions » agalmatiques a 1’ccuvre dans des pra-
tiques grecques (Ildefonse, Lanérés, Manfrini) ou correspondant a des réappropria-
tions psychanalytiques contemporaines (Arnoux). Si des poémes et notamment des
hymnes peuvent avoir statut d’agalmata (Calame tout spécialement, Lanérés), la
qualité agalmatique des objets dédiés leur est souvent conférée par des inscriptions
métriques gravées sur eux. En I’absence d’inscription, le contexte et le type d’objet
peuvent aussi suggérer une dimension agalmatique, question que pose en particulier
I’étude de I’iconographie des vases attiques (Kei et Lissarrague). Symétriquement,
une tentative d’analyse en creux de la tortue comme impossible aga/ma rend compte
de la complexité des dispositifs transitionnels sur fond des différences entre agal-
mata et anathémata entendus comme objets d’un geste rituel de dépot (Koch Piettre).
Les propositions de Lacan dans le cadre de la dimension questionnante de son Sémi-
naire expriment dans une attention extréme a la lettre des textes grecs une appropria-
tion libre et féconde qui assure a la notion d’agalma sa place dans le paysage de la
pensée contemporaine (Arnoux).

5. Voir dans ce volume, p. 55. Nicole Lanéres a traité la partie épigraphique du dossier
dans une publication distincte, LANERES 2012.



10 INTRODUCTION

Dans la deuxiéme partie : « Prismes : entre figuration et présence, 1’agalma-
tique », la notion d’agalma est mise a 1’épreuve d’autres situations et/ou d’autres
espaces qui agissent comme autant de réactifs. L’objectif est d’analyser, de démon-
ter et de faire apparaitre les agencements dans leurs articulations et les logiques de
pensée qui les sous-tendent, sans « piétiner les petites architectures » que des
micro-analyses permettent de « cueillir » (DETIENNE, in DETIENNE et SissAa 1989 :
180). La relation entre I’agalma des Grecs et les « fétiches » africains opére a I’en-
seigne du double miroir de Lacan, initi¢ aux objets africains par Marcel Griaule et
lisant en regard les textes platoniciens. Relayant la mise en abime lacanienne,
Danouta Liberski-Bagnoud démonte les dispositifs rituels de la « chose » — et
matrice — du pouvoir et de sa transmission, un pouvoir dont « le vrai lieu » est
« toujours ailleurs, hétéronome, inaccessible et incessible » (Liberski-Bagnoud, p.
167). C’est la brillance aveuglante de 1’objet qui suggére une « relation a cet au-
dela de ce méme objet ». Seule une analyse « au ras des maticres, des gestes et des
paroles » permet d’accéder a I’agencement construisant le dispositif comme « pro-
cessus ». L’aspect transitionnel du kwara apparait dans toute son évidence.

L’efficacité des « tableaux talismaniques » des Yi du Yunnan contemporain étu-
diée par Aurélie Névot opére, au premier regard, selon de tout autres modalités. Alors
que la multiplicité des enveloppes soustrait le kwara a la vue de tous les acteurs du
rituel, le tableau talismanique fonctionne comme un « dispositif rituel iconique et
textuel », un interface par lequel « le visible devient visible par I’invisible, et I’invi-
sible s’ouvre au visible », tout en demeurant voilé, en une sorte d’oscillation qui
marque « la distance inaliénable qui les sépare », I’incomplétude de 1’accés a I’invi-
sible. Le tableau inscrit visuellement ce manque nécessaire, qui appelle dans sa
récurrence « un colmatage symbolique au sens de Lacan » (Névot, p. 184).

Cette part d’ombre indispensable a la fonction de I’objet transitionnel transparait
dans la réflexion de Danouta Liberski-Bagnoud sur 1’au-dela de 1’objet qui est égale-
ment au coeur de la lecture que Sylvie Donnat propose de son dossier égyptien. Sa
contribution retient une notion proche de celle d’agalma par son irréductibilité au
seul champ de I’image ; la notion de néférou se matérialise par des artefacts, des ani-
maux et des phénoménes naturels, qui, a I’instar des agalmata grecs, véhiculent des
effets manifestant dans le cadre de processus rituels marqués par la réciprocité la
construction d’une présence divine qui est aussi une évocation de la beauté des dieux,
du pharaon et des objets produits par les hommes. Ces trois approches sont exem-
plaires, la comparaison éclaire a la fois une relation transitionnelle commune en
méme temps qu’elle en souligne les différences de contenu et d’agencement. Les
unes et les autres inscrivent la dimension du processus rituel dans le cadre d’un dis-
positif sans lequel rien n’advient.

Les nécessités qui orientent en amont la construction des images égyptiennes
sont, quant a elles, décortiquées par Youri Volokhine. Si la notion de dispositif est
implicite, celle de statue vivante entendue comme présence concréte des dieux,
comme une des formes de leur existence, atténue-t-elle la dimension transitionnelle
qui serait propre a la notion de néférou ? Il appartient aux égyptologues d’explorer
plus avant le dossier. Quant a la conception de la statue habitée par le dieu « tout
comme [’homme habite un corps » (Volokhine, p. 226), elle fait écho a la proposition
de Manuela Giordano pour laquelle « les dieux citoyens sont physiquement présents
dans le territoire ou ils prennent place par leur statue. C’est dans ce sens tout a fait

INTRODUCTION 11

concret que les statues présentifient les dieux dans les espaces publics » (Gior-
dano, p. 285-286). Manuela Giordano pose une analogie avec les statues de saints
catholiques qui dans les rituels calabrais sont menacés et insultés : « tous ces rituels
ressortissent de la croyance commune selon laquelle le saint habite la statue et peut
sentir tout ce que I’on lui fait ressentir, et, tout comme pour les statues des dieux
grecs, les simulacres sont pergus comme les dieux mémes ». Ces deux contributions
engagent a interroger ce que sont « I’habitation » d’une statue et sa possible « vie »,
question qui mérite d’étre posée par rapport aux modalités de présence et de distance
telles que gérées par le rituel. Elle est explicitement abordée par Aurélie Névot en
relation aux figures des esprits dans les tableaux peints des Yi et fait I’objet d’un
important développement dans la contribution de Gabri¢le Wersinger Taylor.

Le comparatisme engagé par les contributions jumelles d’Adeline Grand-Clé-
ment et de Marléne Albert-Llorca explorent les points de contact tout en reconnais-
sant « d’inévitables différences ». Il dresse le paralléle entre I’offrande de vétements
et de tissus aux artefacts d’Artémis Brauronia et aux statues de la Vierge Marie.
L’homologie formelle recouvre-t-elle une dimension agalmatique partagée entre
polythéismes antiques et christianismes ? Ou correspond-elle a des écarts dans les
pratiques, dans 1’agencement des dispositifs, qui restent a formuler ? Du c6té de I’ Ar-
témis Brauronia d’Euripide, c’est le geste de dépdt qui confére aux étoffes un statut
agalmatique. Qu’en est-il des vétements listés dans 1’inventaire gravé sur la pierre de
I’ Acropole d’Athénes, probable liste comptable ? La question de leur statut est égale-
ment celle des vases de la rangon d’Hector représentés dans 1’iconographie vascu-
laire attique (Kei et Lissarrague). En fonction des réponses a ces questions, I’analogie
supposée entre espaces grecs et espaces chrétiens pourrait masquer un ensemble
d’écarts entre des horizons de pensée profondément différents. De méme, la compa-
raison proposée par Manuela Giordano entre les statues de dieux grecs et celles des
saints chrétiens engage la question méthodologique du statut des écarts : le christia-
nisme de 1’est de I’Espagne et du sud de la France n’est pas d’emblée identifiable a
celui de la Calabre, pas plus que les pratiques polythéistes des sanctuaires antiques ne
sont assimilables, malgré d’apparentes analogies, aux pratiques chrétiennes.

La contribution de Sonia Macri, centrée sur des questions de figuration, pose
implicitement, d’une autre maniére, la question des limites de 1’agalmatique. En
contradiction avec I’inertie de la pierre qui, dans 1’Antiquité, évoque la mort, les
pierres précieuses sont « culturellement déterminées » « a partir d’une apparence de
mouvement coloré qui évoque la vie » (Macri, p. 235). Elles expriment une puissance
de « figuration spontanée » propre a la nature. Si Nicole Lanérés souligne que « les
qualités naturelles ne suffisent pas », que I’agalma doit étre le fruit d’une « construc-
tion », on note que, dans un fragment de tragédie d’Euripide, un rocher duquel
émerge comme spontanément la figure d’Androméde semble faire exception®. La
relation entre pierres précieuses et figuration étudiée par Sonia Macri comme la rela-
tion du rocher a la statue de Nicole Lanérés n’escamotent-clles pas 1’intervention du
divin dans la production naturelle d’un bel agalma, intervention sans laquelle il ne
saurait étre agalma ?

Carmen Bernand confronte les formes figurées de ’univers aztéque préhispa-
nique au prisme de I’agalma entendu comme figuration, comme « esthétique de I’of-

6. Euripide, fr. 125 Kn., voir dans ce volume, Lanéres, p. 47.



12 INTRODUCTION

frande » et comme « présentation » opposée a représentation. Sa contribution est une
invitation a explorer les statuts de la figuration dans un systéme culturel ou les dieux
sont mortels sans étre assimilables aux hommes. La négociation avec I’impossible
acces au divin s’exprime par une grande diversité de formes : « une image de pierre
habillée pour I’occasion, des figures modelées dans une pate végétale de farine
d’amaranthe, le corps vivant d’un prétre, ses regalia divins et la figure vivante de la
victime destinée a 1’offrande sacrificielle ». Carmen Bernand se référe aux paquets
sacrés, les tlaquimilolli, des ballots « ou sont enveloppées des «reliques» divines ».
Ce « réceptacle de forces divines » est un « assemblage précieux », « soustrait au
regard », « a la fois instrument de communication avec la divinité » et « symbole de
pouvoir lié¢ a la guerre ». Le chercheur comparatiste se souviendra des kwara des
Kasena étudiés par Danouta Liberski-Bagnoud, en se montrant attentif aux écarts.

Si I’un des déplacements majeurs opéré par le séminaire a consisté a considérer la
statue comme une des formes possibles de 1’agalma en tant qu’objet transitionnel
embrayant les échanges (tant entre les dieux et les hommes qu’entre les hommes)
dans le cadre d’un dispositif rituel, certains auteurs, dont les contributions forment la
troisiéme partie, ont choisi de circonscrire leur investigation a I’agalma comme sta-
tue, selon des perspectives disciplinaires aussi diverses que philosophie (avec des
problématiques trés différentes, Wersinger Taylor, Morgan), sémiotique (Bettini),
histoire (Bruit, Fragaki). Ces différentes approches de la statue amorcent des exten-
sions heuristiques dans des espaces de questionnement autres. Gabri¢le Wersinger
Taylor inscrit I’interprétation heideggerienne de 1’art grec dans une tradition spécula-
tive qui part de Platon pour « mettre la théorie des statues vivantes a I’épreuve des
rituels » afin de dégager les paradoxes d’une esthétique sacrificielle « qui constitue
un paradigme heuristique implicite chez Heidegger » (p. 309). Ce faisant, elle opére
un ensemble de déplacements de la statue au visage, a « ’animation » du réceptacle
de la présence dans I’opération conjointe de I’homme et du dieu que sont les sacri-
fices et les rites théurgiques, et a I’articulation entre mort, découpes ou matiéres
sacrificielles et une « vie plus vivante que la vie » (p. 319). Kathryn Morgan examine
la force symbolique des agalmata anciens, en explorant leur médiation efficace a tra-
vers un ensemble d’analogies entre construction par Eros des « philosophes
amants », mouvements du discours et animation des statues. Mais une certaine ambi-
guité demeure dans son analyse entre ce qui reléve des emplois platoniciens du terme
agalma’ et son usage générique pour désigner la statue dans son rapport a I’imitation
du divin. Louise Bruit propose une analyse des agalmata — entendus comme statues —
dans deux tragédies d’Euripide en tant qu’elles sont partie prenante de leur structure
dramatique. Elle reléve la variété du lexique susceptible de signifier un méme arte-
fact, voire une méme fonction rituelle. La reprise du dossier permettra d’affiner les
partages et configurations catégorielles véhiculés par ces emplois.

Héléne Fragaki déplace I’enquéte dans I’espace d’une Egypte ptolémaique
reconstruite par Athénée de Naucratis (ca 170-230 ap. J.C.) qui met en scéne la
pompé de Ptolémée Philadelphe, dans « un contexte qui n’est pas cultuel au sens
strict du terme, mais aussi civique, politique et social ». L’intervention d’un agalma
anthropomorphe dans le cadre d’un tableau vivant étonnant, assimilable a « un
thauma », « confirme cette emprise du pouvoir royal sur I’environnement naturel et

7. Qui ont été systématiquement réexaminés par Frédérique Ildefonse dans ce volume.

INTRODUCTION 13

les artefacts humains » (Fragaki, p. 358). L’attention a des effets communicationnels
et émotionnels prime ici sur la dimension transitionnelle.

Maurizio Bettini interroge les images romaines en choisissant de se situer hors du
systéme agalma/agalmatique dans une perspective sémiotique qui le conduit a envi-
sager la figuration comme construction et comme dispositif communicationnel. Est
en jeu la nature des « outils sémiotiques employés par la culture romaine pour
construire des images divines en tant qu’objets pourvus d’une identité spécifique ».
D’un point de vue émic, la question de 1’identité est inséparable de celle des condi-
tions de « reconnaissabilité » qui passe 8 Rome par le jeu « des visages qui étaient des
noms et des noms qui étaient des visages ». La « reconnaissabilité » des dieux n’est
accessible qu’a travers les images, produites par 1’artiste, qui constituent la tradition,
le savoir partagé de la société, son « encyclopédie culturelle ».

Les questions autour des dispositifs rituels, centrales dans la quatriéme partie,
traversent aussi, parfois implicitement, un grand nombre de contributions de cet
ouvrage. Nous avons conservé a la notion de dispositif toute sa flexibilité qui en
fait un outil heuristique apte a explorer une pluralité de configurations rituelles
diversement agencées tant dans un espace culturel donné que dans la perspective
d’un comparatisme éclaté. Le rituel est ce dispositif qui, en fonction de pratiques
et de stratégies bien définies, agence des espaces, des séquences temporelles, des
matiéres, des gestes, des paroles, en suscitant la transformation des relations entre
des actants humains et non humains (bétes, instances...) selon des modes de mise
en présence variés induisant notamment des effets de coalescence, de captation ou
de mise a distance. Ces agencements procédent de montages codifiés et circons-
tanciels. Les quatre contributions réunies dans la derniére partie en convoquent
d’exemplaires qui, par leurs propriétés, principalement transitionnelles, relévent
de la dimension agalmatique. Pour ce qui est des agalmata grecs, certaines contri-
butions (en particulier Lanérés, Manfrini) ont déja bien mis en évidence la néces-
sité de leur implication dans des dispositifs rituels. Cette nécessaire insertion est
également au cceur des analyses de Danouta Liberski-Bagnoud, Aurélie Névot, de
maniére plus implicite dans celles de Youri Volokhine et de Carmen Bernand. En
réunissant les contributions de la derniére partie, les éditeurs ont voulu faire réagir
la question des dispositifs a partir de quatre espaces sans autres liens que ceux
produits par 1’opération comparatiste ; toutes lient figuration et ressemblance au
dispositif qui les requiert en tant que constructions adéquates. En considérant en
termes d’adéquation au dispositif les montages produits, les analyses proposées
occasionnent un redéploiement de la question des limites de la figuration et de la
ressemblance.

Dominique Jaillard examine en quoi la mise en place du support (un simple pot)
présentifiant Zeus Ktésios dans les garde-mangers de maisons athéniennes est « insé-
parable du dispositif rituel qui le construit ». Le choix d’un récipient de stockage,
neuf, avec couvercle, les gestes qui opérent son « installation/fondation », les
matiéres qui y sont versées comme partie prenante, garantissent et, en méme temps,
figurent la bonne gestion du cycle d’acquisition et de dépense des biens assurant la
vie de la maison (ktésis), cycle sur lequel veille le dieu. Le montage de ces signes
(semeia), en étroite connexion avec les modalités d’action du Kzésios, par la mobili-
sées, interroge les caractéristiques reconnues a 1’agalma sans étre jamais qualifié
comme tel dans les sources grecques.



14 INTRODUCTION

En Mésopotamie, examinant les signes dont les dieux balisent I’univers comme
« autant de marqueurs de données invisibles », Jean-Jacques Glassner montre que
c’est « I’ajustement ou 1’adéquation du signe a son référent » qui fonde les ressem-
blances entre des formes similaires selon « un lien déchiffrable entre les signes
visibles et I’invisible qu’il signifie » et entre les référents invisibles. « L’image
(salmu) ne représente pas a 1’identique, mais rend présent un référent ». En ce sens,
«I’image » est ce qui permet de tracer un lien, que 1’on ait affaire a de I’écriture, a de
la statue ou a un « étre de chair et de sang, construit rituellement » dans le cadre d’un
dispositif.

Stéphan Dugast interroge la maniére dont se pose la question de la figuration pour
une population africaine (les Bwaba du Burkina Faso) a partir des divers dispositifs
de culte a une méme catégorie d’entités (les génies de brousse) ; le principe de res-
semblance est récusé dans presque tous les cas si ce n’est dans une configuration sin-
guliére pour laquelle le discours local affirme que s’impose de représenter les génies
« tels qu’ils sont ». Les modalités adéquates de figuration sont régies par les varia-
tions du dispositif rituel. Ce dernier est sélectionné en fonction de situations dont
chacune met différemment en jeu la nature de la relation entre I’instance et le desser-
vant qu’elle s’est choisie ; la ressemblance requise par le rite dans un de ces cas pos-
sibles ouvre la voie a une « fusion » par laquelle s’opére une transformation mutuelle
du statut des deux partenaires.

Charles Malamoud analyse dans le dispositif du sacrifice de I’Inde védique les
positions et propriétés du poteau (yiipa) auquel est liée la victime avant sa mise a
mort, a ’interface de 1’aire sacrificielle et de son dehors. Au terme d’une procédure
de sélection complexe, un arbre est abattu avec les précautions qui entourent la mise
a mort d’une victime puis transformé par « 1’habile charpentier » en un poteau auquel
son installation rend une autre forme de vie en lui restituant (notamment) le premier
copeau ou s’est concentrée sa force vitale. A I’issue de la séquence dite « lier I’ani-
mal », captant « tout ce qui dans le sacrifice a été mal sacrifié », il ne pourra plus étre
touché par les officiants. « Planté comme une douleur brilante », artefact sensible, il
est a part entiére un actant du sacrifice. Partie prenante des transitions opérées au
long du proces rituel, le poteau recoit par ’onction de beurre clarifié un surcroit de
tejas : « vigueur mais aussi splendeur, brillance, beauté ». Au plus loin du figuratif, le
poteau réunit un ensemble de qualités agalmatiques.

L’analyse circonstanciée que Charles Malamoud propose des exégéses minu-
tieuses du rite offertes par la littérature brahmanique place le lecteur au plus prés des
détails dont la perception est nécessaire a I’appréhension de 1’agencement d’un dis-
positif rituel. La minutie caractéristique, selon des modalités et des degrés variables,
des prescriptions, commentaires et « descriptions » présentes dans les sources histo-
riques appartient a la pratique du rite a laquelle I’enquéte et I’observation de terrain
ouvrent une forme d’acceés privilégié. C’est par la qualité et la pertinence de ’atten-
tion aux modes d’agencements minutieux du rituel, que les problématiques de la
figuration sont décentrées, ce qu’attestent les contributions de Stéphan Dugast et
Danouta Liberski-Bagnoud, fondées sur des études de terrain®. La minutie caracté-
rise également les rituels convoqués par certains historiens (Bernand, Donnat, Glass-

8. Les analyses développées des ensembles rituels considérés figurent dans DUGAST 2015
et 2016 et LIBERSKI-BAGNOUD 2002.

INTRODUCTION 15

ner, Jaillard, Manfrini, Volokhine), pour autant que 1’état lacunaire des sources y
donne acces®. Leur étude est éclairée par la confrontation avec des expériences de
terrain sans que cette confrontation ne soit fondée sur la recherche d’analogies.

Le privilége de I’observation de terrain ne se limite pas a une saisie dans leur
continuité et leurs diverses dimensions des séquences du rite, mais intégre en outre
un ensemble de commentaires hors champ en réaction aux tentatives d’¢lucidation a
chaud de I’observateur. L’historien ne dispose jamais de tous les plans dont la
confrontation et I’intégration construisent 1’interprétation du terrain ; des procédures
expérimentales de mise en relation (DETIENNE 1997) doivent étre mises en place pour
faire réagir les données fragmentaires du passé (ainsi dans la contribution de Domi-
nique Jaillard, entre semeia de Zeus Ktésios et agalmata), qui, a leur tour, suggérent
pistes et déplacements tant a I’observateur de terrain qu’a I’historien d’autres
espaces. Ces jeux de va-et-vient sont au cceur de la navigation comparatiste, qui est
de part en part une expérimentation heuristique.

Le volume présenté n’épuise ni la question de 1’agal/ma grec ni les horizons
comparatistes de 1’agalmatique. Le kalon ou le perikales agalma ne peut étre sys-
tématiquement rapporté a 1’esthétique qui tend a le capturer. La chose parait évi-
dente quand on offre une tuile, des vases en terre cuite, voire un poids ou un vase a
parfum (aryballe) en bronze. Dans ce dernier cas, 1’allusion au savoir-faire du dédi-
cant, Chalkodamas, « qui dompte le bronze », convoque les compétences d’Hé-
phaistos!0 tandis que la fonction de 1’objet, a travers le contenu suggéré, une huile
parfumée, évoque les espaces de ses usages, notamment le gymnase. Ni le kalos ni
le perikales n’appellent le registre esthétique de la beauté et du « chef-d’ceuvre »,
mais celui de 1’adéquation et de 1’habileté qui, dans le cas du sculpteur Damophon
(Manfrini, p. 34-35), convoque la dimension de la theosebeia comme forme de res-
pect envers les dieux. En ce cas, adéquation et habileté relévent de registres diffé-
rents de ceux, moins immédiatement identifiables, qui sont en amont, par exemple,
’offrande d’un poids ou d’une tuile. A ’opposé, des objets qualifiés d’agalmata
tombent du ciel. Ce peut étre sous la forme d’un xoanon, un artefact souvent en
bois et au centre de rituels associés a 1’origine de 1’agalma qui a été choisi et
envoyé par les dieux. De méme, des argoi lithoi (pierres brutes), tel I’agalma d’E-
ros a Thespies (Pausanias [X. 27), correspondent a une forme d’adéquation qui sié-
rait aux dieux.

Pour repenser ’agalma, une autre piste devrait faire 1’objet d’une recherche
approfondie, sa relation avec ces autres objets transitionnels que sont les autels.
Agalmata et autels (bomoi) bénéficient d’une procédure d’installation-fondation de

9. Commentant les 7ravaux hésiodiques, Jean-Pierre Vernant (VERNANT 2007 [1955] :
486-488) souligne toutefois qu’un « ritualisme minutieux » caractérise surtout les rites en lien
avec le travail agricole alors que 1’accent est mis sur les fétes et les festins dans des honneurs
rendus aux divinités dispensatrices de richesses et de joie dans le cadre de I’arboriculture ;
Dominique Jaillard (JAILLARD, a paraitre) pointe les diverses configurations de la minutie
rituelle a I’ceuvre dans le champ du sacrifice et de la pratique possessionnelle grecs.

10. Dans le champ des « chaines d’association » impliquant les savoirs faire d’Héphaistos
et les instances coopérant avec lui, voir, sur le faire métallurgique des dieux et des hommes et
les relations entre le fagonnage des images et du corps des citoyens, MANFRINI et STRAWC-
ZYNSKI 2007.



16 INTRODUCTION

type sacrificiell! qui les insére comme points d’ancrage, « supports », « instru-
ments » dans le dispositif sacrificiel (DURAND 1992, JAILLARD 2019) gérant les liens
entre des hommes, des dieux et la terre sur laquelle ils sont — ensemble — installés
comme des partenaires que distingue une incommensurable différence de statut. La
fondation de leurs autels et leurs agalmata fait des dieux des « dieux installés »!2
dans les cités des hommes, mais, dans le proces de mise en présence, 1’agalma opére
selon des modalités différentes de I’autel sur lequel brile le feu sacrificiel et coulent
sang et mati¢res oblatoires. Cette dimension des modes de présence spécifiques
induits par I’aga/ma demanderait a étre explorée plus avant. La question est d’autant
plus complexe que I’agalma d’Apollon Agyeus (une simple colonne conique) est
qualifié le plus souvent d’autel.

D’autres dimensions de la question des modes de présence spécifiques résonnent,
explicitement ou implicitement, dans diverses contributions touchant des terrains
variés : Greéce (thématisée comme telle, Ildefonse, Jaillard ; articulée autour de la
question de la présentification, Bruit, Manfrini ; ou selon une modalité identifica-
toire, Giordano), Chine des marges (Névot), Afrique (Dugast, Liberski-Bagnoud),
Meésopotamie (Glassner), Inde védique (Malamoud). Parmi les effets contrastifs pro-
duits, mentionnons la rencontre entre des données du terrain bwa et la distinction pla-
tonicienne des Lois telle qu’analysée par Frédérique Ildefonse (p. 133) : le
contraste entre une forme de relation avec des dieux lointains passant par 1’agalma,
sans impliquer leur venue, et la « présence » de dieux visibles, a suscité un rebond a
partir duquel le statut d’une modeste coupelle a éclairé la question de la venue des
instances chez les Bwaba en cristallisant les distinctions qu’elle implique. Les autels
de génies revétent dans cette société une grande diversité de formes, effet direct de la
variété des relations voulues par ces entités. Ils présentent cependant tous un point
commun : a coté de la structure dominante de 1’autel, paraissant reléguée au rang de
simple accessoire, se trouve une petite coupelle, que 1’on doit veiller a toujours rem-
plir d’eau. Sa fonction distinctive est révélée a I’occasion de la rupture caractéris-
tique du parcours, éminemment singulier dans la diversité des configurations en pré-
sence, de tout futur devin : la destruction de ’autel initial, au bout de quelques
années, et son remplacement par un autre, édifi¢ un an plus tard sur des bases figura-
tives totalement inédites. Dans I’intervalle, alors que plus aucune structure de type
autel n’est en place, alors que toute pratique sacrificielle a cessé, la coupelle, restée
intacte, doit continuer a bénéficier des mémes attentions qu’auparavant. Sa raison
d’étre est alors commentée : assurer depuis I’installation du culte une forme d’hospi-
talité au génie en lui permettant de se désaltérer a chacune des visites qu’il est sus-
ceptible de rendre a tout moment a son partenaire humain. A coté du sacrifice, ces
visites spontanées constituent ainsi la deuxiéme modalité de mise en présence prévue

11. Aristophane, Paix 922-924, avec Scholie 923 b et ¢, Souda, s.v. yOtpoug idpvtéov, Aris-
tophane, Ploutos 1191-1199, et scholie 1197 et 1198 : « tantot on faisait cuire des 1égumi-
neuses dans des marmites, tantot on usait d’une béte de sacrifice plus parfaite. Tel était le rite
des installations. En fonction de ce qui était sacrifié (pros to thuomenon) on disait que la fon-
dation-installation (hidruesthai) se faisait avec un beeuf, une chévre ou un mouton ». Dossier
commenté dans PIRENNE-DELFORGE 2008. La perfection du sacrifiable ne se mesure pas seule-
ment a sa valeur mais aussi a son adéquation a I’opération pour laquelle il est choisi.

12. Lois sacrées d’Asie mineure (Sokolowski) 13, 1. 8, expression que commente PIRENNE-
DELFORGE 2008 : 106.

INTRODUCTION 17

par le dispositif en place!3. Platon théorise des dieux lointains que les agalmata
localisent et circonscrivent « pour pallier la discontinuité de 1’épiphanie» (Ilde-
fonse, p. 133) ; en faisant apparaitre que pour une méme entité des modalités dis-
tinctes de mise en présence peuvent opérer, la coupelle bwa entre en résonance, au
dela de la spéculation platonicienne, avec la question des divers modes de présence et
de venue qu’un méme dieu peut connaitre, autour de 1’autel, en fonction des
moments du rituel (Durand 1991).

Ce passage par la scéne sacrificielle, par I’attention a 1’éventail des modalités
selon lesquelles des entités interviennent, du lointain de leur séjour et/ou dans leur
présence la plus concréte, engage, au prisme de fonctions transitionnelles, un radical
¢largissement de la notion de figuration englobant tous les montages de formes et de
matérialités, des plus attendues — dont les artefacts anthropomorphes — aux jarres
du Ktesios a Athénes ou a la coupelle de ’hospitalité aux génies chez les Bwaba.
Cette coupelle est susceptible de questionner le statut et la fonction des nombreux
récipients qui pourraient également opérer comme des actants dans les rituels
d’autres aires culturelles, notamment en Grece ou ils sont souvent réduits au statut de
contenant et d’offrande. Chaque rituel requiert des formes de figuration adéquates,
quelles qu’elles puissent étre, certaines éventuellement encore insoupgonnées en
I’absence d’un concept étendu de figuration orientant I’observation. Ces formes de
figuration, parmi lesquelles il convient sans doute d’inclure des actants du rite, tels
un possédé, un initié, un prétre, semblent croiser dans leur variété les multiples réfé-
rents auxquels renvoie le terme agalma. La modeste coupelle bwa n’en finit pas
d’opérer comme un puissant réactif comparatiste, dans un jeu de rebonds qui
décentre les regards et les hiérarchies de départ, en engageant 1’agalma dans des
mises en perspective réciproquement éclairantes. Une heuristique, a 1’opposé de
I”établissement mécanique d’analogies, opérant tous azimuts. Ainsi, a 1’époque caro-
lingienne, comme le rappelle Jean-Claude Schmitt, une liste « légitime et hiérarchi-
sée » des objets assurant le tramsitus qui articule la relation au divin exclut les
images ; elle place en revanche « les vases sacrés, qui servent au sacrifice eucharis-
tique et sont au contact du corps du Christ » juste apres « 1’eucharistie, la présence
réelle du Christ quotidiennement reproduite », la croix « en tant que mystere (myste-
rium crucis) qui agit contre le Malin et comme embléme (vexil/um) du Christ » et les
Ecritures « dont la fonction rituelle excéde de beaucoup la simple lecture du texte
sacré » (ScHMITT 2002 : 67)!4. Le comparatisme contrastif fait réagir ces objets en les
inscrivant dans I’agencement des configurations qu’il met en tension, obligeant ainsi
a considérer dans leur irréductibilité les régimes de figuration.

Stéphan DuGast (IRD/MNHN), sdugast@mnhn.fr
Dominique JAILLARD (UNIGE), dominique.jaillard@unige.ch
Ivonne MANFRINI (HEAD-GE/ANHIMA), ivonneman2000@yahoo.fr

13. Voir DuGAST 2015 : 193 et 2016 : 275, 316-322, publications issues du séminaire et du
colloque « Agalma » et initialement prévues pour le présent volume.

14. Lors d’une séance du séminaire « Agalma » de I’année 2007-2008, Jean-Claude
Schmitt a présenté ses travaux en cours.



18 INTRODUCTION

BIBLIOGRAPHIE

CARASTRO, Marcello (éd.)
2009 L’antiquité en couleurs, Grenoble, Jérome Millon.

CARASTRO, Marcello, CARTRY, Michel (f 2008), DUGAST, Stéphan et MANEFRINI,
Ivonne

2009-2012 « Atelier «Antiquité et sciences sociales». Agalma. Approches comparées
de la notion de figuration », Annuaire de I’EHESS. Comptes rendus des cours
et conférences, 2009 : p. 346-347 / 2010 : p. 349-350 / 2011 : p. 333-334/
2012 : p.351-352.

CARTRY, Michel, DURAND, Jean-Louis et KocH PIETTRE, Renée (éd.)

2009 Architecturer [’invisible. Autels, ligatures, écritures, Turnhout, Brepols
(« Bibliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes. Sciences religieuses » 138).

DETIENNE, Marcel

1997 « Expérimenter dans le champ des polythéismes », Kernos 10, p. 57-72.

2000 Comparer ['incomparable, Paris, Le Seuil.

DETIENNE, Marcel (éd.)

1988 Revue de [’histoire des religions 205 (4) (« Qu’est-ce qu’un dieu ? »).

1990 Tracés de fondation, Paris-Louvain, Peeters (« Bibliothéque de 1’Ecole des
Hautes Etudes. Sciences religieuses » 93).

1994  Transcrire les mythologies, Paris, Albin Michel.

1995 La déesse Parole, Paris, Flammarion.

DETIENNE, Marcel et CARTRY, Michel (éd.)
1996  Systeme de pensée en Afrique Noire 14 (« Destins de meurtriers »).

DuaasT, Stéphan

2015 « Apparitions et figurations de I’invisible chez les Bwaba du Burkina Faso. I.
De I’objet-fétiche au masque », Journal des Africanistes 85, p. 174-216.

2016 « Apparitions et figurations de I’invisible chez les Bwaba du Burkina Faso. II.
Les métamorphoses de ’autel du devin », Journal des Africanistes 86, p. 258-
324.

DURAND, Jean-Louis

1991 « Images pour un autel », in ETIENNE R. et LE DINAHET M.-T. (éd), L espace
sacrificiel, Lyon et Paris, Maison de I’Orient, p. 45-55.

1992 « Dans une culture sacrifiante », Dires : revue du Centre freudien de Montpel-
lier 12, p. 67-81.

GERNET, Louis

1948 « La notion mythique de la valeur en Gréce », Journal de psychologie 41,
p. 415-462 repris dans GERNET L., Anthropologie de la Greéce antique, Paris,
Frangois Maspero 1968, p. 121-179.

JAILLARD, Dominique

2019 « La Gréce, culture sacrifiante », Arts et cultures, p. 38-49.

(a paraitre) « Jean Rouch au miroir de Dionysos », Journal des Africanistes (numéro
en hommage a Jean Rouch).

INTRODUCTION 19

LANERES, Nicole
2012 « La notion d’agalma dans les inscriptions grecques des origines a la fin du
classicisme », Meétis n.s. 10, p. 137-173.

LAzzARINI, Maria Letizia

1976 « Le formule delle dediche votive nella Grecia arcaica », Atti della Academia

dei Lincei. Memorie. Classe di scienze morali, storiche e filologiche série 8,
19 (2), p. 48-354.

LIBERSKI-BAGNOUD, Danouta
2002 Les dieux du territoire. Penser autrement la généalogie, Paris, Editions du
CNRS, (« Chemins de I’ethnologie »).

MANFRINI, Ivonne

2018 « Iconicité du corps : I’efficacité de la couleur. Le laboratoire de I’histoire »,
in JOCKEY Ph. (éd.), Les arts de la couleur en Grece ancienne... et ailleurs.
Approches interdisciplinaires, Paris, Athénes (« Bulletin de correspondance
hellénique, Supplément » 56), p. 423-444.

MANFRINI, Ivonne et STRAWCZINSKI Nina

2007 « Une forge ambigué », Metis. Anthropologie des mondes grecs anciens
(« Dossier Technai/artes »), p. 51-90.

SchumITT, Jean-Claude
2002 Le corps des images. Essai sur la culture visuelle du Moyen Age, Paris, Galli-
mard (« Le temps des images »).

SVENBRO, Jesper

1992  « Jécris, donc je m’efface. L’énonciation dans les premiéres inscriptions
grecques », in DETIENNE M. (éd.), Les savoirs de [’écriture en Gréce ancienne,
Lille, Presses universitaires de Lille (« Cahiers de philologie » 14), p. 459-
479.

VERNANT, Jean-Pierre

1955 « Travail et nature dans la Gréce ancienne », Journal de psychologie 52, p. 1-
29, repris dans VERNANT J.-P., (Euvres. Religions, rationalités, politique,
Paris, Editions du Seuil 2007, p. 486-510.

Accueilli par ’EHESS, D’atelier Agalma a travaillé de 2007 a 2012 dans le cadre
d’un séminaire dirigé par Marcello Carastro (EHESS), Michel Cartry (EPHE), Sté-
phan Dugast (IRD) et Ivonne Manfrini (HEAD) puis, apres la disparition de Michel
Cartry, par Marcello Carastro, Stéphan Dugast et Ivonne Manfrini (CARASTRO, CAR-
TRY, DUGAST et MANFRINI 2009-2012). Au terme de ce premier parcours, les respon-
sables de I’atelier ont organisé a Paris, les 13 et 14 février 2012, avec le soutien de
I’EHESS, du centre Anhima et de la HEAD (Genéve), un colloque (« Agalma ou les
figurations de I’invisible. Approches comparées ») qui a constitué un nouveau point
de départ pour la réflexion. En lien avec une nouvelle structure — le PRI « Pratiquer le
comparatisme : terrains, textes, artefacts » — créée a ’EHESS en 2012 par Marcello
Carastro (EHESS), Caterina Guenzi (EHESS) et Frédérique Ildefonse (CNRS), puis



20 INTRODUCTION

dirigé par Cléo Carastro (EHESS), Caterina Guenzi (EHESS), Frédérique Ildefonse
(CNRS) et Silvia d’Intino (CNRS)!5 qui s’est donné un nouvel objet d’enquéte
(« Approches comparées du destin, le lot, la part, le lien »), un comité s’est constitué,
sous I’impulsion, notamment, de Cléo Carastro, qui a réuni une quinzaine de cher-
cheurs engagés dans 1’aventure comparatiste!© pour concevoir et préparer un volume
collectif qui ne soit pas seulement les actes d’un colloque, mais propose un rebond de
I’enquéte. En 2019, des membres du comité!” ont pris Iinitiative de relancer le projet
et chargé, aprés consultation des auteurs, Stéphan Dugast, Dominique Jaillard et
Ivonne Manfrini de finaliser le volume, dans le cadre d’une collaboration, renforcée a
cette occasion, avec I’Université de Genéve et son Unité d’Histoire et anthropologie
des religions!8.

L’établissement de la forme éditoriale est le résultat d’un travail d’équipe, cha-
cune des personnes citées ici sait ce que lui doit la publication de ce recueil, qu’elles
en soient chaleureusement remerciées : Claire-Akiko Brisset, Manon Brouillet, Ales-
sandro Buccheri, Cléo Carastro, Sylvie Donnat, Stéphan Dugast, Caterina Guenzi,
Stéphanie Homola, Frédérique Ildefonse, Silvia d’Intino, Dominique Jaillard,
Danouta Liberski-Bagnoud, Ivonne Manfrini, Aurélie Névot.

Nous tenons aussi a remercier les différentes institutions qui ont rendu possible la
tenue du séminaire et du colloque, Anhima, EHESS, HEAD (Geneéve), ainsi que les
institutions qui ont contribué au financement du présent volume : Anhima, la Faculté
des Lettres et son Département des Sciences de 1’ Antiquité (Université de Genéve),
la Maison de I’histoire (Université de Genéve).

15. https://daimon.hypotheses.org/le-pri

16. Claire-Akiko Brisset (Université Paris Diderot, puis Université de Genéve), Manon
Brouillet (EHESS puis Université de Picardie), Alessandro Buccheri (Centre Jean Pépin),
Cléo Carastro (EHESS), Sylvie Donnat (Université de Strasbourg), Stéphan Dugast (IRD),
Jean-Jacques Glassner (CNRS), Caterina Guenzi (EHESS), Frédérique Ildefonse (CNRS),
Silvia d’Intino (CNRS), Dominique Jaillard (Universit¢é de Geneéve), Danouta Liberski-
Bagnoud (CNRS), Ivonne Manfrini (HEAD), Aurélie Névot (CNRS).

17. Claire-Akiko Brisset (Université de Geneve), Stéphan Dugast (IRD), Frédérique Ilde-
fonse (CNRS), Silvia d’Intino (CNRS), Dominique Jaillard (Université de Genéve), Ivonne
Manfrini (HEAD).

18. Deux séminaires de 1’Université de Geneve, le séminaire « Anthropologie comparée
des polythéismes. Des cultures sacrifiantes » et le séminaire « Dieux et panthéons. Des
concepts problématiques », poursuivent le travail comparatiste, avec la collaboration réguli¢re
de chercheurs locaux et de chercheurs invités. Le volume « Agalma ou les figurations de ['in-
visible. Approches comparées » est congu comme le premier d’une série. Dans le cadre des
partenariats engagés, Cléo Carastro (EHESS) et Dominique Jaillard (Unige) préparent — avec
le concours d’ Anne-Angele Fuchs (Unige) et de Yannick Zanetti (Unige) pour 1’établissement
du texte, et celui de Frangois Lissarrague (EHESS) pour le dossier Images — une édition com-
pléte des écrits de Jean-Louis Durand : « Sacrifier en Grece et ailleurs. De [’anthropologue et
du terrain » (a paraitre).

I.
Vous avez dit agalma ?
Une polymorphie a explorer



