Au miroir d’Homere.
Performance, autorité panhellénique et exploration mythique

Dominique Jaillard
Professeur, Université de Genéve

Qu’il soit d’abord permis a I’historien anthropologue des sociétés po-
lythéistes de I’ Antiquité que je suis de remercier Jean-Noél Robert et Frangois
Macé de m’offrir, dans cette rencontre comparatiste, la redoutable opportuni-
té d’interroger par la marge les paradoxes et les apories du statut d’Homere,
« texte fondateur ». Du texte fondateur, I’/liade et I’ Odyssée que nous lisons
ont, a premiére vue, toutes les apparences, et ce, que I’on considére le sys-
téme de la paideia dans le temps long de 1’ Antiquité gréco-romaine ou les re-
prises et réécritures qu’ils n’ont cessé de susciter dans les littératures de I’Eu-
rope moderne, de 1’élisabéthain Chapman a Joyce, et bien au-dela, a n’en
juger que par I’admirable Omeros du prix Nobel Derek Walcott. Les raisons
pour lesquelles ’autorité d’un texte se maintient changent avec le temps, et
je m’en tiendrai aujourd’hui a I’ Antiquité, pour 1’essentiel au tournant des
époques archaique et classique, aux vi¢ et v° siécles avant, c’est a dire tres
précisément a un temps ou il ne va pas de soi de définir I’éminence d’Ho-
mere dans une culture commune aux cités grecques en termes de texte. Non
qu’il n’en ait existé a cette époque des textes écrits, mais parce que I’autorité
panhellénique dont Homeére est alors investi est d’abord liée aux contextes
performatifs dans lesquels des confréries de rhapsodes le font entendre a des
auditeurs de cités différentes et rivales. Parce qu’aussi, il convient de de-
mander en quoi et dans quelles limites, il est 1égitime de dire que les poémes
homériques fondent dans des sociétés polythéistes dont les pratiques ne dé-
pendent de ’autorité d’aucun texte sacré ni réveélé.

Partons du lieu commun, Homére éducateur de la Gréce, qui s’impose
dans la seconde moitié du v* s., que ce soit pour 1’exalter ou le chasser de
la cité, comme un mauvais maitre, avec tous les égards dus — couronné —,
a la maniere d’un Platon' qui le définit ironiquement comme « le pére et le
guide de toute science et de toute sagesse (sophia) ». On peut reconnaitre en
lui, éventuellement au prix d’une lecture allégorique et d’une herméneutique
sophistiquée toutes les formes de savoir, des techniques — artisanales, poli-
tiques, guerriéres — aux plus hautes spéculations de la pensée philosophique?.

! Platon, République 3, 398a-b.
2 Aristophane, Grenouilles 1034-36, Isocrate, Panégyrique 159... ; voir F. Buffiere, Les

mythes d’Homere et la pensée grecque, Paris 1956 ; 1. Ramelli & G. Lucchetta, A/legoria,
Milan 2004.

137



DomiNiQue JAILLARD

L’ile de Calypso battue par les flots deviendra I’image de 1’ame assaillie par
le flux incessant des sensations, le voyage d’Ulysse le retour de ’ame a sa
vraie patrie, les sirénes la musique de I’harmonie des sphéres a laquelle le
philosophe ne saurait s’arracher qu’attaché de force au mat du navire qui le
contraint a revenir vers la cité. On discute les choix d’Achille pour disserter
sur le bien. Les enfants apprennent a lire dans les poémes homériques dont la
langue spécifique n’est la langue parlée d’aucun grec ; ils les connaissent par
cceur. Un rhéteur de 1’époque impériale, Héraclite, dans 1’introduction a ses
Allégories d’Homere résume au mieux le statut revendiqué pour le poéte :
« Des I’age le plus tendre, a I’esprit naif de I’enfant qui fait ses premiéres
études, on donne Homeére pour nourrice : ¢’est tout juste si, dés le maillot, on
ne fait pas sucer a nos ames le lait de ses vers. Nous ’avons tous aupres de
nous a nos débuts et pendant les années ou I’homme peu a peu se forme ; il
s’épanouit durant notre age mir ; pas une fois jusqu’a la vieillesse, il ne nous
inspire le moindre dégofit ; a peine I’avons-nous quitté que de nouveau nous
avons soif de Iui ; on peut dire que son commerce ne prend fin qu’avec la
vie »*. Et d’une maniére, nous le verrons, peut-étre plus significative encore,
un écolier de I’Egypte ptolémaique écrivait : « Homére est un dieu »*.

Mais c’est d’abord en maticre de récits traditionnels, « de mythes »
concernant héros et dieux, que I’autorité d’Homeére semble s’imposer avec le
plus d’insistance ou, a I’inverse, faire I’objet des critiques les plus radicales
(celles, avant Platon, de ceux que nous appelons présocratiques, Xénophane
et Héraclite), en un conflit des savoirs. Ainsi Hérodote d’affirmer : « Homére
et Hésiode ont vécu, je pense, quatre cents ans tout au plus avant moi ; or ce
sont eux, dans leurs poémes, qui ont fixé pour les Grecs une théogonie (theo-
gonien), qui ont attribué aux dieux leurs qualificatifs (eponumias), partagé
entre eux les prérogatives (timds) et les compétences (téchnas), dessing leurs
figures (eidea) »°. 1l faut prendre toute la mesure de 1’énoncé de I’historien,
en sa lettre intenable. Dans I’extréme diversité des paysages polythéistes du
monde grec, ce sont des traditions locales spécifiques, le nomos, la coutume,
qui définissent pour chaque cité, pour chaque groupe de sociabilité, quelles
configurations de puissances partagent avec les hommes une méme portion
de terroir®. D’une cité 1’autre, les Zeus, Apollon, Athéna ne sont jamais exac-
tement les mémes, leur agencement en panthéons subtilement variable. En
maticre religieuse, ce qui veut d’abord dire dans les polythéismes antiques,
sacrificielle, la norme est toujours singuliére et locale, donnée par les patria,

3§ 1, F. Buffiére, tr., CUF.

* Theos, ouk anthrépos Homeros : P.Mich. VIII 1100 (MP3 2746 ; Cribiore 1996, n. 209), ¢
s.; MP3 2710 (Cribiore 1996, n. 200), époque romaine.

> Hérodote 2. 53, Ph.-E. Legrand, tr., modifiée, CUF.

¢ Detienne M., La vie quotidienne des dieux grecs, Paris 1989, chap. 10 : « Un jardin po-
lythéiste » ; chap. 12 : « De I’autel au terroir : I’habitat des puissances divines ».

138



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

les régles ancestrales, le mos majorum des Romains’. Nul ne s’autorisera
d’Homere pour accomplir le bon rite. Et en chaque lieu, en chaque cité ou
sanctuaire, court une multitude de récits mouvants et variés, dont la lecture
de la Périegese de Pausanias permet de se forger une idée trés partielle, ré-
cits fréquemment des plus contraires aux versions homériques : ainsi cette
Pénélope arcadienne meére du dieu Pan pour s’étre unie a tous les préten-
dants®.

Qu’est-ce qui autorise alors Hérodote a affirmer qu’Homeére et Hésiode
ont, plus que tout autre, contribu¢ a fagonner pour les Grecs la figure de leurs
dieux ? C’est qu’au miroir des poémes homériques, des grecs de polis ou
d’ethnos différent, avec des dialectes, des coutumes, des régimes politiques
divergents, peuvent tous reconnaitre leurs dieux, comme délestés de leurs
traits trop spécifiquement locaux. Les dieux d’Homeére sont des épures qui
stylisent un Zeus, une Athéna, un Arés qui, pour n’exister comme tels nulle
part en dehors de |’épopée, n’en constituent pas moins un commentaire effi-
cace et recevable des dieux de chacun. Les poémes homériques construisent
des représentations panhelléniques du panthéon dont on peut dire « qu’elles
donnent aux Grecs leurs dieux » dans 1’exacte mesure ou des Grecs de cités
différentes peuvent les recevoir et les appréhender comme partagés, com-
muns’.

Dans le contexte tardo-archaique et classique, le bénéfice est double.
D’une part, les poémes homériques produisent une représentation en adé-
quation avec les lieux et les occasions ou se construisent symboliquement
rencontres et échanges entre Grecs : sanctuaires et fétes panhelléniques, pa-
nioniennes (fétes déliennes, Panathénées athéniennes), ou tout a la fois se
fabriquent des appartenances communes et s’expriment, agonistiquement,
les rivalités et les conflits entre cités et aristocraties, d’une maniére a la fois
complémentaire et alternative a la guerre — état normal des relations entre ci-
tés dans le monde grec, les paix ne consistant jamais qu’en des tréves fragiles
—. Il est hautement significatif que ces contextes soient des lieux privilégiés
de performance homérique. D’autre part, centrés sur I’expédition commune
des Achéens a Troie, la performance homérique, celle de I’/liade au premier
chef, contribue a constituer les autres, les barbares, comme un « extérieur »,

" Voir dans P. Brulé (¢d.), La norme en matiére religieuse en Gréce ancienne, Liége, Kernos,
Supplément 21, 2009, P. Brulé, « En guise de prélude », p. 7-11 ; A. Chaniotis, “The Dyna-
mics of Ritual Norms in Greek Cult”, p. 91-105.

8 Mactoux M.-M., Pénélope. Légende et mythe, Paris 1975, p. 99.

 G. Nagy, « Hesiod », Ancient Writers, T.-J. Luce (éd.), New York 1982, p. 43-73 : « Ho-
meric and Hesiodic poetry systematized the city-states’ diverse ideologies about the gods
into a set of attributes and functions that all Hellenes could accept », p. 44 ; G. Pironti & C.
Bonnet (éds.), Les dieux d’'Homeére. Polythéisme et poésie en Greéce ancienne, Liege 2017,
p. 8 etss.

139



DomiNiQue JAILLARD

en suscitant en retour une image commune ou se réfléchit ce que c’est qu’étre
grec'?. Nous y reviendrons, Homére est un lieu privilégié, un miroir, a travers
lequel « un homme grec » se construit et appréhende sa position dans 1’ordre
du monde, sa condition, ses valeurs, éthiques et politiques, pour s’y recon-
naitre ou pour les discuter, et sur lequel, corrélativement, tous les conflits
peuvent se formaliser et se médiatiser.

Mais qui est cet Homére qu”Hérodote dit avoir vécu trois ou quatre siecles
avant lui ? Le poéte de I’/liade et de I’Odyssée ainsi qu’il nous est familier
et que prétend le démontrer Aristote dans sa Poétique au prétexte qu’il ne
saurait étre ’auteur d’aucune autre épopée, puisqu’a toutes les autres fait
défaut ’unité d’action qui assure a 1’/liade sa perfection''. Le critére aris-
totélicien fait d’Homeére un concept : un critére esthétique élaboré par une
école philosophique suffirait a discriminer a coup siir ce qui est homérique et
ce qui ne I’est pas. Lorsque nous considérons les énoncés dont Homeére est
I’objet, nous tendons a réagir comme s’ils visaient un homme, une histoire,
fussent-ils légendaires, alors qu’Homeére est d’abord un nom dont le signi-
fié¢ apparait éminemment mouvant. A 1’Homére restreint, poéte de 1’Iliade
et de I’Odyssée, dont la figure a fini par s’imposer, s’oppose un Homeére
« étendu », poete de I’ensemble du cycle épique, thébain et troyen'?. Une
mention du nom d’Homeére, possiblement la plus ancienne conservée, dans
un fragment de poésie élégiaque du viu© siecle, fait d’Homére non le pocte
de I’lliade, mais celui qui a composé la Thébaide, une version de la guerre
des Sept contre Thebes'. Quand Hérodote raconte comment, vers le début

10 B. Kowalzig, Singing for the Gods. Performance of Myth and Ritual in Archaic and Classi-
cal Greece, Oxford 2007 ; L. G. Mitchell, Panhellenism and the Barbarian in Archaic and
Classical Greece, Swansea, The Classical Press of Wales, 2007.

1 1459a-b.

12 Le cycle aurait compris, outre une Théogonie et / ou une Titanomachie attribuées a Ho-

mére, pour le cycle thébain : I’ Oedipodie, 1a Thébaide, les Epigones, I’ Alcméonide, pour le

cycle troyen : les Chants cypriens relatant les origines et les débuts de la guerre, 1’/liade,

I Ethiopide rassemblant les épisodes des combats d’Achille avec Penthésilée et Mnémon,

le récit de sa mort et les jeux funébres pour Achille, la Petite Iliade avec les épisodes de la

folie d’Ajax, de Philoctéte, de I’arrivée de Néoptoléme le fils d’Achille, de la fabrication
du cheval et de son entrée dans Troie, 1’/lioupersis narrant la prise de la ville et ses consé-
quences, les Nostoi consacrés au retour des différents héros, 1’Odyssée, la Télégonie et la

Thesprotide, prolongeant 1’histoire d’Ulysse et de ses fils. Témoignages et fragments sont

réunis dans Poetae epici graeci, A. Bernabé (éd.), Stuttgart et Leipzig, Bibliotheca teub-

neriana 1996, traduction anglaise commode dans Greek Epic Fragments, M. West (éd.),

Cambridge, Ma, Loeb Classical Library 2003 ; Jonathan S. Burgess, The Tradition of the

Trojan War in Homer and the Epic Cycle, Baltimore 2001.

Pausanias 9. 9. 5 = Callinos, fr. 6 West (test. 3) : énomn 8¢ &g tOv morepov todToV Kol

£€mn OnPaic (OnpPaiog codd., corr. Hemsterhuys): ta 6¢ &nn tadta Koadiivog (Koiaivog

codd., corr. Sylburg), dpucdpevog adTdy &g viumy, Epnoev ‘Ounpov TOV TowjcavTa EvVaL,

Kokive (Koiaive codd., corr. Sylburg) 6& moAloi te Kol d&ot Aoyov Katd TovTd EYyvocay.

« Sur cette guerre, une épopée a été composée, la Thébaide, Callinos, amené a en faire

140



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

du vr® s., le tyran de Sicyone, Clisthéne, fit chasser les rhapsodes de sa cité,
parce qu’Homere lui paraissait trop favorable aux Argiens, I’Homeére visé
est plus vraisemblablement le « poéte » du cycle thébain que le compositeur
de I'Iliade, celui de la Thébaide ou des Epigones, poéme de la revanche
d’Argos'. Eschyle passe pour avoir considéré les tragédies qu’il monte sur
la scéne du théatre de Dionysos a Athénes comme « autant de tranches (ze-
makhe) découpées aux festins d’Homere »'°. Compte tenu de la thématique
ample des tragédies eschyléennes, il ne peut s’agir des seules lliade et Odys-
sée, mais du cycle épique tout entier.

A cet Homére, poéte du cycle'®, aucune épopée, prioritairement an-
crée dans le local, Théséide athénienne ou Danaide argienne, n’est jamais
attribuée!’. Cet Homeére étendu n’en est pas moins autant un concept que
I’Homere restreint d’ Aristote : il est un des noms de la poésie hexamétrique
« panhellénique », a laquelle appartient aussi un répertoire d’hymnes aux
dieux, susceptibles d’insérer des narrations longues prises dans la geste des
dieux, dont quelques survivants ont été transmis par les manuscrits médié-
vaux sous le nom d’Homere, les Hymnes homeériques des éditions modernes.
Un des noms, le plus prestigieux, car une partie des traditions poétiques de
stature panhellénique n’est jamais attribuée a Homere. C’est le cas des épo-

mention, affirme qu’Homeére en est le pocte, et nombreuses sont les autorités qui ont partagé
le jugement de Callinos ». Compte tenu des incertitudes quant a 1’établissement du texte,
je cite intégralement le passage. Méme si I’on se refusait a admettre la correction et a lire
Callinos, la référence a toute chance de remonter a 1’époque archaique. Hérodote, 4. 32,
atteste que les Epigones étaient communément attribués a Homére, en ajoutant une réserve
personnelle : « si du moins ce poéme est bien de lui ». Voir E. Cingano, « Clistene di Sicio-
ne, Erodoto e i poemi del Ciclo tebano », QUCC ns 20 (1985), p. 31 40.
4 Hérodote, 5. 67.
Athénée 8, 347 e : Aioydhov, dg tag avtod Tpaypdiag Tepdym eivar Eheyey @V Owjpov
peydiwv delmvov.
Pour préciser, deux traditions cohabitent, I’'une fait d’Homeére le poéete du cycle, I’autre,
compatible avec le point de vue de I’Homere restreint, attribue les différentes épopées
constituant le Cycle, a des poétes particuliers, que les Vies d’Homére, peuvent construire
comme des parents du poéte. Les Vies, nourries de traditions rhapsodiques liées a des Ho-
mere étendus (G. Nagy, Homer the Preclassic, Berkeley 2010, p. 29 et ss.), proposent plu-
sieurs modeéles de transmission de paternité des poémes homériques, qui peuvent aussi
étre lus comme autant de réponses a la conception d’un Homére restreint : on raconte que
d’autres s’approprient pour leur propre performance des compositions d’Homeére — ainsi
Thestorides s’empare de la Petite Iliade dans la Vie pseudo-hérodotéenne, 15-17, 24 —, ou
qu’Homere a fait don de ses compositions, de la Prise d'Oechalie a Créophylos de Samos
en remerciement pour son hospitalité (Proclos, Chrestomathie, 5), des Chants cypriens a
son gendre Stasinos comme dot de sa fille (Cypria, T. 7 Bernabé).
Si ’on excepte une évanescente Phocais que les Phocéens lui auraient attribuée, et qu’il
faut plutt mettre en rapport avec des revendications ioniennes sur Homeére, G. Nagy,
Homer the Preclassic, o.c., chap. 7 : « Conflicting Claims on Homer ».

141



DomiNiQue JAILLARD

pées traitant la geste d’Héraclés sous la forme du cycle des travaux'® et de
la tradition des poémes attribués a Hésiode, pour lequel il convient aussi de
distinguer un répertoire restreint, ’Hésiode qui nous est familier, celui de
la Théogonie, des Travaux et du Catalogue des femmes, qui se sera détaché
d’un répertoire hésiodique large selon un processus comparable a celui qui a
assuré la « victoire » de I’Homére restreint.

Un premier partage se dessine entre des traditions poétiques susceptibles
d’étre placées sous 1’autorité d’Homére ou d’Hésiode et les autres. Toutes
ont en commun une forme métrique, I’hexametre, une langue composite et
spécifique, la dite langue homérique — ce qu’il convient de ne pas oublier
du point de vue de la hiéroglossie — et des techniques de mémorisation et
de recomposition dans le cadre de la performance'. Ces partages sont aussi
a mettre en rapport avec les répertoires spécifiques a des groupes de rhap-
sodes dont la structure semble avoir été¢ pour partie familiale, et qui ten-
daient a se spécialiser dans la performance de certaines « traditions ». Les
moins mal documentés sont les Homérides de Chios — qui se donnaient pour
les descendants d’Homere — et les Kreophuleioi de Samos qui passent pour
avoir introduit Homére a Sparte®. Si les fétes panioniennes de Délos?! ou les
Panathénées d’Athénes sont par excellence les lieux « panhelléniques » ou
leurs performances homériques sont attestées dans un contexte agonistique,
il convient d’imaginer une réalité fluide, sur fond de « répertoires » dont la
variété et les variations nous échappent pour la plus grande part. Ainsi, voit-
on sur une amphore athénienne du tout début du ve siécle évoquant concours
rhapsodiques et musicaux, la performance d’un rhapsode dont les paroles
sont inscrites sur le vase comme un flux sortant de sa bouche : ‘Qde mot
év TOpwOL : « un jour a Tirynthe... », le début d’une épopée a sujet argien
totalement inconnue®. Le répertoire d’un méme rhapsode peut aussi inclure
plusieurs traditions, 1’Jon de Platon attestant qu’un rhapsode peut étre tout

18 Héracléide de Pisandre et de Panyassis — un cousin d’Hérodote —, poétes qui formeront
avec Homere, la canon alexandrin des épiques. Exception relative, la Prise d’Oechalie,
attribué a Créophylos de Samos, qui passe pour un proche d’Homeére.

19° A partir des travaux pionniers de M. Parry et A. Lord, voir le livre séminal de G. Nagy, The
Best of the Achaeans, Baltimore 1979 (trad. Francaise de N. Loraux, Paris 1994), qui initie
une poétique de ’oralité et de la performance homériques ; E. J. Bakker, Pointing at the
Past. From Formula to Performance in Homeric Poetics, Washington 2005.

20 Pour les Homeridai : Pindare, Néméenne 2. 1, Platon, Phédre 252b, Strabon 14. 1. 33-35 ;
Certamen... ; pour les Kreophuleoi : Plutarque, Lycurgue 4. 4 ; G. Nagy, Pindar s Homer,
Baltimore 1990, p. 71 et ss ; Homer the Preclassic, o.c., p. 59 et ss.

21 D. Frame, Hippota Nestor, Washington 2009, chap. 10 et 11.

22 Amphore a col athénienne a figure rouge, British Museum, du peintre de Kléophradés et
datable des années 490-480, S. Lowenstam, « Talking vases. The Relationship between the
Homeric Poems and Archaic Representations of Epic Myths », TAPA 127 (1997), p. 21-76 ;
il est frappant de noter que sur les deux douzaines d’hexameétres inscrits sur des vases des
6° et 5¢s., aucun ne correspond a un vers de « notre » Homere restreint.

142



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

aussi a 1’aise avec Homeére, Hésiode et la tradition iambique d’ Archiloque?®.

C’est dans le milieu des rhapsodes, tout particulierement autour des Ho-
mérides, que prend forme le « mythe » d’Homeére*, poéte itinérant, né dans
I’apre Chios, rival d’Hésiode. Avant de devenir I’objet de vies en prose, il
est mis en sceéne dans des poémes tant de tradition hésiodique qu”’homérique
en tant que rhapsode, protagoniste de 1’agon, du concours, un rhapsode qui
compose en aéde des chants nouveaux®. L’opposition rigide, longtemps ad-
mise par les hellénistes, entre un aéde poéte et un rhapsode récitant, doit étre
abandonnée ; le rhapsode produit ou recompose pour la performance, en ins-
crivant son poéme dans une tradition définie, en 1’occurrence panhellénique,
homérique ou hésiodique, bien connue de ses auditeurs qui sont aussi ses
juges, tradition que définit un ensemble de contraintes et de possibles régis-
sant la composition. La relation du rhapsode a ’Homére éponyme est mise
en abyme dans un passage de I’Hymne homérique a Apollon, dans lequel
Homére lui-méme, donné comme compositeur de I’hymne, s’adresse, dans
le cadre de la performance, c’est a dire d’'un moment de la féte en 1’hon-
neur d’Apollon, au cheeur des jeunes déliennes qui y accomplissent quelque
danse ou quelque chant, obtenant d’elles leurs suffrages comme le meilleur
des aédes®®. Homére est présentifié dans la performance du rhapsode, tout
entier identifié a lui, c’est-a-dire tout entier sous 1’emprise de la tradition
poétique qu’est Homeére. La représentation platonicienne du rhapsode en

3 531a; voir également Athénée 620b-d, quant a I’amplitude du répertoire rhapsodique. Voir
C. Calame, Sentiers transversaux, Grenoble 2008, p. 147-148.

2+ P. Judet de la Combe, Homére, Paris 2017, p. 59 et ss. ; G. Nagy explore « the metonymy of
Homer as the body of Homeric Poetry », Homer the Preclassic, o.c., p. 315 et ss, une syn-
theése utile, B. Graziosi, Inventing Homer. The Early Reception of Epic, Cambridge 2002.

3 Hésiode, frg 357 M.-W : év Afjhwt t0te mpdTov §yd Kol ‘Ounpog dodol / péhmopev, &v
veapoig Duvorg payavieg dodny, / Poifov Andikmva, « A Délos, tout d’abord, Homére et
moi (Hésiode), en aédes, / nous chantdmes, en cousant le chant en des hymnes nouveaux /
pour Phoibos Apollon... ». Importantes mises au point sur la figure du rhapsode : A. Ford,
« The Classical Definition of PAYQIAIA », Classical Philology 83 (1988), p. 300-307 ; C
Pavese, Studi sulla tradizione epica rapsodica, Rome 1974.

2 Hymne homérique a Apollon 166-176 : yoipete 8 dueic ndoor éueio 8¢ kol petomode /
pvnooc’, onmdte kév TG Emyboviov avBpomev / EvBad avelpntor Eglvog Tadameiplog
NGV / “® kodpa, Tic & By dvip fidiotog doddv / EvOade mmleital, kol Témt téprece
péMotas” / Duelc 8 0 piia micat Vrokpivachat Aeiume/ “ToeAdG dviip, oikel 88 Xiot
gEvi moumadoéoont / tod micat petdmcobev dpiotevovsy aodal.” / el & Duétepov KAEOG
ofcopev, 8ocov én’ aloy / avOpdmoV oTpe@duecho ToOAE €0 vateTadoac / ol & &mi on
neicovtat, Emel Kot ETNTUpdV 0Tty ; « Salut & vous toutes ! Mais souvenez-vous de moi plus
tard, si un homme parmi ceux qui habitent sur terre vient ici, en étranger, apres avoir beau-
coup erré, et vous demande : « jeunes filles, quel est pour vous I’homme le plus plaisant
parmi les poétes qui séjournent ici, celui qui vous charme le plus? » et vous toutes, oui
toutes, dites lui de nous : « C’est un homme aveugle, il habite dans 1’apre Chios ; ses chants,
a tout jamais, excellent comme les premiers ». Et nous porterons votre gloire partout ou
nous irons sur terre, par les cités bien habitées des hommes ».

143



DomiNiQue JAILLARD

termes de possédé d’Homeére, dont on se plait souvent a souligner la spécifi-
cité — comme point de vue du philosophe —, se comprend comme une lecture
en termes prioritairement « possessionnels » de cette relation du savoir a la
tradition. Homeére n’est réalisé, présent, que par et dans la performance.

Comment 1I’Homeére restreint, celui des compositions monumentales
que sont I’/liade et I’Odyssée émerge-t-il de I’Homeére étendu ? Question
a multiples replis. Les épopées du cycle épique ont circulé sous diverses
formes jusqu’a 1’époque impériale avancée, attribuées tantét a Homeére, tan-
tot a d’autres poetes quelquefois supposés entretenir avec lui des liens de pa-
renté. Mais, a Athénes du moins, leur étoile semble avoir pali assez tot : aux
concours rthapsodiques des Panathénées, c’est la performance de 1’ /liade, le
poéme de la colére d’Achille, qui s’est imposé, ce qui ne veut pas dire exac-
tement, verbatim, 1’lliade de la vulgate tardo-hellénistique transmise par les
manuscrits médiévaux?’. Dans la seconde moitié du vi° s., Pisistrate ou ses
fils ont imposé aux rhapsodes de concourir en se relayant pour donner une
performance d’Homere (ta Opnpov €an) en continu et selon le bon « ordre »
(ephexes)®™. Une décision qui implique une monumentalisation performative
de I’lliade et qu’a la fin du 1v® s., "orateur Lycurgue, restaurateur de la cité
athénienne aprés sa défaite face aux Macédoniens, relira comme 1’expres-
sion de I’excellence du choix athénien, le meilleur, qu’il donne en exemple
a tous les Grecs®.

27 « Vulgate » qui, de fait, porte la trace de la multiplicité des koinai en circulation, elles-
mémes, « reflexes of formulaic and even thematic multiforms that characterise oral poe-
try », G. Nagy, Homer s Text and Language, Urbana 2004, p. 33.

28 Ps. Platon, Hipparque 228b-c : « Hipparque (...) qui, entre autres preuves nombreuses et
remarquables de sagesse, fut le premier a introduire en ce pays les paroles /vers d’Homere
(xai t& Opnpov €mn mpdTog €kocey €ig TV yijv tavtnvi) et obligea les rhapsodes, a
I’occasion des Panathénées, d’en parcourir la séquence de maniére continue, en se relayant
(xai vaykaoe To0g pay®dovg IMavabnvaiolg €€ vmoMyens £pelig avta duévar), ainsi
qu’ils continuent encore de le faire aujourd’hui ». Voir G. Nagy, Plato’s Rhapsody and
Homer's Music. The Poetics of the Panathenaic Festival in Classical Athens, Cambridge,
Ma 2002, p. 9 et ss. La version concurrente, démocratique, substitue Solon a Hipparque
comme inventeur de la régle panathénaique (Dieuchidas de Mégare, FGH 485 F 6). Trés
hypothétiquement, on peut distinguer deux phases : 1. une réorganisation en profondeur
des concours musicaux des Panathénées, probablement par Pisistrate, qui confére, tous les
quatre ans, aux Grandes Panathénées, une dimension panhellénique marquée, avec un ré-
pertoire de performances rhapsodiques qui reste trés large, et couvre 1’ensemble du cycle,
Homére comme I’Homeére étendu ; 2. un resserrement du répertoire sur I’Homere restreint,
allant de pair — ou suivi — d’une fixation de la mise en séquence des épisodes formant les
deux épopées monumentales, que reflétent et réélaborent les récits concernant la mise en
place de la régle « panathénaique ». Voir A. Shapiro, « Hipparchos and the Rhapsodes »,
Dougherty C. et Kurke L. (éds.), Cultural Poetics in Archaic Greece. Cult, Performance,
Politics, Oxford University Press 1998, p. 92-107. Par I’étroitesse de son répertoire, 1’Ion
du dialogue platonicien est emblématique de cet Homeére panathénaique « classique ».

¥ Lycurgue, Contre Léocrate, 102 : « je veux aussi vous citer Homére pour I’admirer (epai-

144



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

Au ves., a Athénes, le cycle tend a devenir, ainsi que 1’énonce la formule
prétée a Eschyle®, un réservoir de thémes que la tragédie réélabore selon ses
contraintes propres, produisant ainsi de nouvelles versions des « mythes »*'.
Sous sa forme écrite, la seule pour laquelle des sources éparses offrent un
acces tres partiel, le cycle de la guerre de Troie** dont 1’/liade et 1’ Odyssée
constituent de simples « épisodes », témoigne de cette disproportion entre la
monumentalité de I’/liade, quinze milles hexamétres pour un peu plus d’un
mois de guerre et la seule colére d’Achille, ou de I’Odyssée, plus de douze
mille vers, et les autres épopées du cycle qui semblent avoir réuni en six ou
sept mille vers plusieurs épisodes sous une forme relativement courte. Ainsi
I’Ethiopide se compose-t-elle des épisodes successifs que sont les morts de
Penthésilée, de Memnon, d’Achille, et les jeux funébres en ’honneur de ce
dernier.

L’opposition, si frappante soit-elle, ne doit toutefois pas étre surestimée,
car 1"unité thématique de 1’Iliade, poéme de la colére d’Achille®, se conci-
lie parfaitement avec une construction en « €pisodes » susceptibles de faire
I’objet de performances autonomes, qui en ont le format : les « rhapsodies »
des analystes®, « Combat auprés des vaisseaux », « Dolonie », « Catalogue
des vaisseaux », « Exploits de Dioméde »*, « Patroclie », « Ran¢on d’Hec-
tor »... C’est dans les termes de la performance et de ses contraintes, qu’il
faut d’abord poser le probléme. Les épisodes, tant du cycle que de I’ Homére
restreint, ont des dimensions compatibles avec le temps « ordinaire » d’une
performance, que ce soit dans le cadre d’un festin, d’un banquet, ou dans
celui d’une féte panhellénique, alors que 1’/liade et 1I’Odyssée, en leur forme
monumentale — il faut a peu prés vingt-quatre heures pour réciter notre /liade
—, tendent a requérir un dispositif exceptionnel, qu’atteste la régle panathé-
naique imposant a chaque rhapsode concourant dans 1’agon des Panathénées

non). Nos peres I’ont considéré comme un si grand poéte, qu’ils ont décidé par une loi (no-
mon ethento) que, tous les cinq ans, aux Grandes Panathénées, seuls parmi ceux des autres
poctes, ses poémes seraient 1’objet d une performance rhapsodique (rhapsidesthai ta epé),
voulant démontrer par 1a aux Hellénes leur passion pour les belles actions », F. Durrbach,
tr, modifiée, CUF.

30 Athénée 8, 347 e.

31 Aristote, Poétique 1459b : « on peut tirer de la Petite Iliade au moins huit tragédies, le
jugement des armes, Philoctete, Néoptoleme, Eurypyle, Ulysse mendiant, les Lacédémo-
niennes, le sac d’Ilion et le départ, Sinon, les Troyennes ».

32 Voir ci-dessus, note 12.

3 G. Nagy, The Best of Achaeans, o.c.

3 W. Kullmann, Die Quellen der Ilias, Wiesbaden 1998 (1960) ; importante mise au point de
G. Nagy, Homer the Preclassic, o.c., p. 317 et ss., et sur le « mythe », Elien, Histoires va-
riées, 13. 14, posant qu’on aurait d’abord (oi palaioi) chanté Homere par morceaux séparés
(diérémena), G. Nagy, Homeric Questions, o.c.,p. 78 et ss.

35 Mentionnée par Hérodote 2. 116, témoignage important sur la maniére de nommer les épi-
sodes de I’/liade dans la seconde moiti¢ du v© s. et de se repérer dans le poéme.

145



DomiNiQue JAILLARD

de reprendre la narration exactement 1a ou son prédécesseur s’était interrom-
pu’s.

Si question homérique il y a, elle consistera d’abord a comprendre les
conditions qui rendent possible le processus de monumentalisation de ces
deux épisodes : la colére d’Achille et le retour d’Ulysse®”. Pourquoi, autour
de ces deux themes, une telle croissance des traditions « aédiques » qui les
portaient ? Pourquoi certaines variantes de récits protéiformes se sont-elles
trouvées investies d’une autorité plus grande ? Quels processus confere a
I’Homére restreint I’autorité culturelle exceptionnelle qu’il atteindra ?

Pour poser la question dans toute son ampleur, quelques remarques préa-
lables s’imposent. 1. La langue de I’Homere restreint, et surtout de I’/liade, a
globalement des traits plus archaiques que la langue des fragments du cycle
et de ce que certains ont nommé la production sub-épique’, ce qui a favo-
risé, entre autres arguments, une datation haute, un consensus relatif autour
de I’époque « géométrique », I’idée que nous aurions, grosso modo, le texte
d’une Iliade du viir® s.*°, quand bien méme, dans les termes d’une poétique de
I’oralité — d’ou provient I’/liade, quelque place qu’on accorde a son écriture
—, la question tend plutdt a se poser en terme de « conservatisme » linguis-
tique relatif de certaines traditions par rapport a d’autres*’. Pourquoi les lan-
gues de la tradition iliadique ou de I’Hymne homérique a Apollon ont tendu
a fixer certains traits ?

Car, deuxiéme remarque, la ou les sources permettent de le documenter,
I’Homere du v© s. est marqué par un degré de variance considérable. Les
quelques vers que Thucydide cite de I’ Hymne homérique a Apollon différent
sensiblement de la version attestée par les manuscrits de 1I’Hymne. Le sens
est, globalement, le méme, le « texte » autre. Une relative fixation théma-

3¢ Ps. Platon, Hipparque 228b-c ; voir note 28.

37 G. Nagy, Homeric Questions, Austin 1996, p. 76 ss. Dossier indien fondamental pour une
réflexion comparatiste dans S. H. Blackburn et alii (éds.), Oral Epics in India, Berkeley
1989.

38 R. Janko, Homer, Hesiod and the Hymns. Diachronic Development in Epic Diction, Cam-
bridge 1982, critiques de la méthode de Janko, notamment dans J. Strauss Clay, 4 New
Companion to Homer, p. 490-92 ; C.J. Ruijgh, « D’Homere aux origines proto-mycéniennes
de la tradition épique. Analyse dialectologique du langage homérique, avec un excursus sur
la création de I’alphabet grec », Homeric Questions, J.P. Crielaard (ed.), Amsterdam 1995,
p- 1-96 ; M.-L. West, « The Rise of Greek Epic », JHS 108 (1988), p. 151-172.

3 Utile synthése des débats dans A. Schnapp-Gourbeillon, Aux origines de la Gréce 13¢-8°s.
avant notre ére. La genése du politique, Paris 2002, p. 279 et ss.

4 « Conservatisme » du point de vue du seul observateur extérieur, la mémoire « fixe », a
I’opposé d’une répétition mécanique, pouvant étre partie prenante des stratégies mettant
en ceuvre des processus de transformation innovants, une mémoire créatrice et une prag-
matique nouvelle, D. Bouvier, Le sceptre et la Iyre, Grenoble 2002, p. 437 et ss : Voir les
travaux séminaux de R. Finnegan, Oral Poetry. Its Nature, Significance and Social Context,
Cambridge 1977.

146



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

tique, portée par quelques énoncés stabilisés dans 1’hexameétre, va de pair
avec une mise en mots par ailleurs mouvante*!.

3. Le recours a I’hypothése d’un texte écrit dés « les origines » (disons
au vire s.), qu’il en existe ou non, a une faible valeur explicative, dans la
mesure ou elle ne prend pas en compte les pratiques sociales, culturelles,
religieuses, dans le cadre desquelles I’autorité d’une version de 1’épopée a
pu se construire et s’imposer par rapport a d’autres*.

4. Dés lors que le schéma du récit et son « texte » —au sens d’une poétique
de D’oralité — s’aveérent fortement stabilisés®’, des variations considérables,
pouvant altérer la perception du sens global par I’auditoire, restent possibles,
au prix de modification de « détail ». Les scholies a I’/liade attestent par
exemple de versions alternatives de I’invocation a la Muse ouvrant le chant
I. Alors que la variante qui s’est imposée dans la vulgate se concentre sur
la ménis du seul Achille — une colére divine de « demi-dieu » — en en sou-
lignant et illustrant la puissance destructrice (oulomenén), la puissance de
mort, et interprete cette ménis comme 1’accomplissement d’un dessein de
Zeus*™, d’autres mettent en avant I’action d’Apollon — dont le parti pris pro-
troyen est bien connu —, une ménis partagée qui possede tout a la fois Achille
et le fils de Léto*. La colére de ce dernier contre 1’ Atride n’apparait dans

4y, 146-150 et 165-172, voir G. Nagy, Homer the Preclassic, o.c., p. 16-17, note 24, 25, 27,
pointant, entre les deux versions, de subtiles différences dans la conception de la relation
d’Homere aux fétes panioniennes, et « The Earliest Phases in the Reception of the Home-
ric Hymns », The Homeric Hymns. Interpretative Essays, A. Faulkner (éd), Oxford 2011,
p. 281-333.

42 G. Nagy, Homeric Questions, o.c., p. 65 et ss.

+ @G. Nagy, “An Evolutionary Model for the Making of Homeric Poetry. Comparative Per-
spectives”, The Ages of Homer. A tribute to Emily Townsend Vermeule, J.-B. Carter & S.-P.
Morris (éds.), Austin, 1995, p. 163-178. Sur une conception de la textualité et de la tex-
tualisation, détachée de 1’écrit, G. Nagy, Pindar s Homer, o.c,, p. 53 ; Homeric Questions,
Austin, p. 69 et ss ; J. Scheid & J. Svenbro, Le métier de Zeus, Paris 1994, chap. 5 : « Le
manteau de Phédre. Préhistoire du “texte” en pays grec ; D. Jaillard, « Between Utterance
and Dedication : Some Remarks on the Status of Textuality in Greek Ritual Practices »,
Text and Ritual in the Pentateuch: A Comparative and Systematic Approach, C. Nihan & J.
Rhyder (éds.), Penn State University Press, sous presse.

4 v. 1-6 : « Chante, déesse la colére du Péléide Achille / colére destructrice qui, aux Achéens
valut des souffrances sans nombre et jeta en pature a Hadés tant d’ames fieres / de héros,
tandis que de ces héros mémes, elle faisait la proie des chiens et de tous les oiseaux du ciel
— pour I’achévement du dessein de Zeus », P. Mazon, tr, modifiée, CUF.

4 Les Prolégoménes des scholies D a I’Iliade présentent deux variantes hautement signifi-
catives du proéme, qui semblent constituer des ouvertures alternatives de la Vieille Iliade
(Archaia Ilias) ou Illiade d’ Apellicon de Téos : Movoag deidm kai AtoAlmva Khtotolov,
« je chante les Muses et Apollon a I’arc fameux » et "Eonete viv pot, Moboor ‘Olopmia
ddpat Egovoat, / drmmwg o pijvig te xorog 0 Ele Tnkeiwva / Antodg T dyhaov vidv: & yap
Baciiji yolwbeic, « Dites moi maintenant, Muses qui tenez les demeures de 1’Olympe /
comment, de fait, la colére divine et la rage saisirent le Péléide / et le rayonnant fils de Léto.
Lui (Apollon), pris de colere contre le roi ». Sur les relations de cette Archaia Ilias et de

147



DomiNiQue JAILLARD

la vulgate qu’au vers 9, tout au plus comme [’occasion suscitant la querelle
d’Achille et d’ Agamemnon, tandis qu’elle est thématiquement construite par
la variante comme objet méme de 1’//iade. Corrélativement, si 1’on consi-
dere, d’un point de vue énonciatif, les puissances inspiratrices, le proéme de
la vulgate fonctionne implicitement comme un hymne a /a Muse et a Zeus,
les variantes, explicitement, comme des hymnes aux Muses et a Apollon*.
L’indépendance de I’{liade par rapport a ’ensemble du cycle en est renfor-
cée.

Dans les éditions modernes, ces variantes — qui portent 1’histoire méme
des traditions homériques et de leurs usages — sont reléguées dans 1’apparat
critique. Le lecteur doit les prendre en compte constamment s’il ne veut pas
étre dupe d’un texte suppos¢ authentique qui n’existe pas — sinon comme la
création artificielle du savoir supérieur de I’éditeur moderne*’.

5. La monumentalisation de I’//iade ne procéde pas simplement par dé-
veloppement du theme principal, la colére d’Achille, ses raisons — le mépris
dont sa timé, sa prérogative de « meilleur des achéens » est ’objet — et ses
conséquences ; elle procede par agrégation de pans entiers du répertoire
épique au theme principal, sous forme allusive (les origines de la guerre,
le jugement de Paris, la fin de I’age des héros au chant 12) ou développée
(histoire de Méléagre donnée en exemple a Achille par Phoenix*) au point
de faire du récit d’un épisode de la guerre de Troie ce, qu’en termes ana-
chroniques et impropres, nous pouvons percevoir comme une « somme de
mythologie grecque », fortement sélective toutefois. Ce processus implique
une modification en profondeur de la relation d’un « épisode » donné au
répertoire®, aux mises en récits possibles des klea andron kai theon dont le
savoir constitue le patrimoine mémoriel de 1’a¢de®. Comprendre la monu-
mentalisation, c’est interroger cette restructuration dont le corollaire est le
passage au second plan de ’Homere étendu au profit d’'un Homeére restreint
qui tend a tout absorber.

« I’édition » du bibliothécaire de Pergame, Crates de Mallos — un Homerus auctus s’oppo-
sant aux ¢éditions alexandrines épurées —, G. Nagy, Homer the Preclassic, o.c., p. 109-119,
et « The Library of Pergamon as a Classical Model », Pergamon : Citadel of the Gods, H.
Koester (éd.), Harrisburg 1998, p. 185-232.

# Le crédit que la Pergame hellénistique accorde a une version potentiellement plus troyenne
s’en comprend d’autant mieux.

4 Voir a contrario I’approche multi-textuelle défendue par C. Dué et M. Ebbott pour le
Homer Multitext Project : http://digitalhumanities.org/dhq/vol/3/1/000029/000029.html et
les critiques fortes adressées par G. Nagy a 1’édition de 1’/liade procurée par M.-L. West
pour la Bibliotheca teubneriana : Homer s Text and Language, o.c., chap. 3, p. 40-74.

8 J1.9.524-599 : « c’est aussi ce dont nous persuadent les exploits / la geste (klea) des héros
d’autrefois... ».

#“ M. L. Lang, « Reverberations and Mythology in the Iliad », Approaches to Homer, C. A.
Rubino & C. W. Schelmerdine (¢éd.), Austin, 1983, p. 140-164 ; T. R. Assuncao, « Le mythe
iliadique de Bellérophon », Gaia 1-2 (1997), p. 41-66.

0 A. Ford, Homer: The Poetry of the Past, Ithaca 1992, p. 59 et ss.

148



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

6. Nous avons jusqu’alors considéré le cycle comme 1’ensemble des épo-
pées dont des manuscrits ont été disponibles et lisibles jusque, en gros, vers
la fin de I’ Antiquité, au risque de nous méprendre sur ce que désignait le
terme de « cycle », c’est-a-dire a la fois de perdre de vue ce que pouvait
recouvrir, du point de vue des pratiques rhapsodiques, /’idée de cycle, et
de nous renfermer dans la formulation la plus traditionnelle du probléme
chronologique, en termes d’antériorité textuelle. Or, la représentation que
[’épopée homérique se donne d’elle méme, son imaginaire sont ceux d une
pratique et d’'un savoir de [’oralité, ce qui fournit des indices précieux qui
peuvent nous aider a sortir de ’aporie.

Les aédes mis en scéne dans 1I’Odyssée comme contemporains des héros
apparaissent le plus souvent liés a une maison, Phémios au palais d’Ulysse
a Ithaque, Démodocos au roi phéacien Alcinoos ; la composition a laquelle
ils se livrent lors de la performance qui suit un festin ou un concours, en
s’accompagnant de la cithare, prend en compte les attentes d’un auditoire
local, du groupe dont ils sont étroitement dépendants’!. Des chants nouveaux
circulent, connaissent succes et gloire, se transforment, comme un bruit,
une rumeur, courant parmi les hommes®® ; leur traitement est sujet a une
variabilité maximale. Phémios est ainsi amené a chanter pour les prétendants
une version des nostoi, des retours des héros achéens, dans laquelle Ulysse
ne revient pas. Aux prétendants, on ne chante pas le retour d’Ulysse. L’art
de I’aede est un art consensuel™. Dans les fétes panhelléniques ou ils se pro-
duisent, les rhapsodes itinérants doivent construire ce consensus autrement,
en délestant le récit de ce qui ne conviendrait qu’a un groupe limité, locali-
sé, et s’avérerait inacceptable ou insignifiant pour une partie de ’auditoire.
Ceux qui concourent aux Panathénées athéniennes sont méme contraints

ST Démodocos chez les Phéaciens, Od. 8, p. 62-93 : au festin, I’a¢de choisit parmi les k/éa
andrén la querelle d’Ulysse et d’Achille ; Od. 8, p. 266-368 : il chante, parmi les klea thedn,
les amours d’Arés et d’Aphrodite ; Od. 8, p. 470- 544 : Ulysse demande a I’aéde de chanter
une [lioupersis, une prise de Troie. Phémios, a Ithaque, Od. 1, p. 339-355, chante un nostos,
un retour des Achéens, Pénélope lui demande de choisir un autre théme parmi les hauts faits
des hommes et des dieux que chantent les aédes ; en Od. 3, p. 267-271, est aussi mention-
né ’aéde d’Agamemnon que le roi avait chargé de veiller sur sa femme en son absence,
Egisthe s’en saisit et I’abandonne sur un ilot désert en pature aux oiseaux. Voir A. Lord, The
Singer of Tales, Cambridge, Ma, 2000 (1960) ; J. Svenbro, La parole et le marbre, Lund
1976, chap. I. 1. 2 : « La muse comme représentation du controle social », p. 16 et ss.

Od. 8, p. 72-73 : « L’aéde (...) choisit parmi les hauts faits des hommes, un épisode dont
la gloire (kleos) montait alors jusques aux cieux » ; Il. 2 486 : « nous (les hommes) n’en-
tendons qu’un bruit (k/éos), et ne savons rien » ; M. Detienne, « La rumeur aussi est une
déesse », L écriture d’Orphée, Paris 1989, p. 135-145.

F. Dupont, Homere et Dallas, Paris 1991, p. 24. Quand Pénélope veut rompre le consensus
créé autour de Iattente des prétendants, en demandant a I’aéde de choisir un théme moins
douloureux pour elle, son fils Télémaque, garant en cela de la norme du festin, lui impose
de se retirer.

52

5

<

149



DomiNiQue JAILLARD

de respecter un schéme narratif, 1’ordre et le format d’une lliade autorisée,
probléme a bien distinguer de celui du degré de fixation textuelle. Toutes
ces différences posées, I’image que I’Odyssée propose de ’a¢de des temps
héroiques entretient des rapports d’homologie étroits et complexes avec le
rhapsode « historique », celui qui officie aux Panathénées athéniennes. Les
uns et les autres se doivent de créer 1’espace adéquat au partage du chant
divin et de ses jouissances*.

Examinons la maniére dont I’Odyssée introduit le chant de 1’aéde
Démodocos, lorsque, au cours du festin, Ulysse lui demande de chanter une
1lioupersis, prise de Troie et ruse du cheval, son propre exploit qui lui a valu,
a D’instar d’Achille mort — lui-méme ayant sombré dans I’oubli d’un ailleurs
dont il émerge a peine —, le kleos, la gloire, que le chant des aédes propage
«jusqu’au ciel » et jusque chez les lointains Phéaciens. Démodocos fait sur-
gir, paraitre, phaine, le chant en le « prenant la (enthen elon), au point précis,
ou les Argiens ont repris la mer »*°. L’horizon a partir duquel 1’aé¢de recom-
pose, pour la performance, une prise de Troie, c’est ’ensemble séquencé
des klea andron, des hauts faits des hommes, qui forme sa mémoire vive,
en I’occurrence 1’ensemble des exploits des héros venus combattre sous les
murs de Troie. Il en découpe, a la demande d’Ulysse, une « section » dont les
limites sont balisées par des repéres : au commencement « I’embarquement
des Argiens ». C’est a partir de ce repére que la mémoire €pique, soutenue
par la lyre, recompose le récit. C’est dire qu 'un cycle entier de la guerre de
Troie est présupposé comme [’horizon mémoriel de ['aéde. Mais ce cycle
n’est pas constitué par le texte des épopées que lisaient les bibliothécaires
d’Alexandrie. Dans la pratique de 1’aéde, telle que la représente 1’ Odyssée,
le cycle est un ensemble virtuel. 11 ne se réalise jamais que sous la forme de
performances orales partielles, celles d’épisodes dont les limites narratives
fonctionnent comme autant de reperes pour leur re-composition a destination
d’un auditoire donné.

L’ llioupersis de I’ Odyssée condense en une version « bréve », une ving-
taine d’hexamétres, les quelques centaines de vers qu’autorise le temps de
la performance de Démodocos dans le contexte du festin chez Alcinoos.
Tous les repeéres, ¢’est-a-dire les parties d’hexamétres portant les balises nar-
ratives a partir desquelles développer les segments successifs d’une prise

5 Le chant des aédes apporte 1’oubli des soucis (¢f: Th., p. 98-103), il est nécessaire pour que
le bon ordre et la joie (Evppocvivn) régnent sur le peuple tout entier et sur le festin (Od. 9,
p- 2-11), ¢f. F. Dupont, o.c., p. 19 et ss.) ; aux Delia, I’Homére « rhapsode », le meilleur des
aedes, est I’homme le plus doux, avnp §jdiotog aowddv, HhApollon, p. 169.

5.0d. 8, p. 499-501 : &dc 0G0, 6 8™ dpundeig Heod fipyeto, Paive 8 G0y, / Evbev ELdV MG
ot p&v vocéloV Ent yn@dv / Bavieg anémieov, Top &v kKMoinot fardves : « Ainsi il parla.
Aussitot I’aéde commenca, poussé par le dieu, il fit surgir le chant, reprenant 1a ou les Ar-
giens avaient embarqué sur leurs bateaux aux bonnes planches apres avoir mis le feu a leurs
tentes... ».

150



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

de Troie conforme aux exigences posées par Ulysse®, selon 1’agencement
qui convient, kata kosmon — pour citer I’expression par laquelle la poésie
hexamétrique archaique dit le chant accompli de 1’a¢de’” — n’en sont pas
moins présents®. Ce faisant, I’Odyssée propose, en ce moment de mise en
abyme confrontant la mémoire du héros, le chant de 1’a¢de et le savoir de la
Muse*, rien moins que le scheme a partir duquel 1’aéde compose devant son
auditoire, une poétique de la re-composition en performance, une variation
exemplaire sur les savoirs du poéte en performance.

Si I’on considére les dix hexamétres dans lesquels 1’Odyssée compacte
un autre chant de Démodocos®, la querelle d’Ulysse et d’Achille, on a af-
faire a 1’épure a partir de laquelle pourrait étre produite une autre /liade,

0d. 8, p. 492-495 : GAL’ Gye O petdfnd xai ixmov kdouov deicov / dovpatéov, TOV
"Ene1o¢ énoincev cov Abvn, / 8v mot’ £g akpdmoly d6Aov Tfiyaye dlog Odveceng / Gvdpdv
gunioag of p’ "Thov é€addrotav : « Mais continue et, changeant de sujet, chante Ihistoire
(kosmon) du cheval de bois qu’Epeios, assisté d’Athéna, construisit, ce traquenard que le
divin Ulysse conduisit a I’acropole surchargé de soldats qui allaient piller Troie », Ph. Jac-
cottet, tr, modifiée, les balises narratives successives sont soulignées.
57.0d., p. 489 ; Mnv yop Kot KOGHOV Axaudy oitov Geldelc.
8.0d. 8, p. 501-521 : « Mais déja aux cotés du glorieux Ulysse, les chefs étaient sur I’agora
de Troie cachés dans le cheval que les Troyens avaient tiré sur I’acropole. Le cheval était 1a,
debout, sur I’agora ; assis autour de lui, les Troyens discouraient péle-méle, sans fin, sans
pouvoir entre trois avis se décider : les uns auraient voulu, d’un bronze sans pitié, éventrer
ce bois creux, et d’autres le tirer jusqu’au bord de la roche pour le précipiter et d’autres le
garder comme une grande offrande qui charmerait les dieux. C’est par la qu’apres tout, ils
devaient en finir : leur perte était fatale du jour ou ils avaient emprisonné ce grand cheval
de bois, ou tous les chefs d’ Argos apportaient aux Troyens le meurtre et le trépas. Et ’a¢de
chanta la ville ravagée et, jaillis du cheval, quittant le creux de ’embuscade, et chacun
d’eux pillant son coin de ville haute, et brave comme Ares, Ulysse accompagnant le divin
Ménélas jusque chez Déiphobe, et tous deux affrontant la plus dure des luttes et devant
leur victoire au grand coeur d’Athéna », V. Bérard, tr, les balises narratives successives sont
soulignées.
%.0d. 8,p.490-91 : 606" EpEav 1" Enabov 1€ kol Soo” dudynoav Ayoiol, / g & mov fj addg
Tapedv 1 dAhov dkovoag : « le sort des Achéens, tout ce qu’ils ont accompli et subi, toutes
leurs traverses, étais-tu présent ou 1’as-tu entendu d’un autre ? » (tr. V. Bérard).
Od. 8, p. 72-82 : pods’ dp’ ooV avijkev dedépeval KAéa avdp@dv, / oiung tig ot
Gpa KAEog obpavov gbpyv ikave, / velkog ‘Odvociog kot TInAeidew Ayiiijog, / &g mote
dnpicavrto Oedv €v doutt Oodein / Ekmbyloig Enéecoty, dvas &' avdpdv Ayapéuvov / xoipe
vom, 6 T dpiotol Axoudv dnpldoovto. / O¢ yap ot ypelov pudioato Goifog AmdImv /
TTvBot v Myabén, 60" drépPn Adtvov 0030V / ¥pNeOUEVOS” TOTE YAP PO KUAIVOETO TNOTOG
apyn / Tpwoti te kot Aavaoict Aog peydiov du Povrds, « L’aéde que la Muse inspirait,
se leva, il choisit parmi les hauts faits des hommes, un épisode dont la gloire montait alors
jusques aux cieux : la querelle d’Ulysse et du fils de Pélée, leur dispute, en un opulent festin
des dieux, leurs terribles discours et la joie qu’en son cceur en ressentait le chef supréme
Agamemnon ; car voyant les deux rois achéens en querelle, I’ Atride repensait aux dires
prophétiques de Phoibos Apollon dans la bonne Pytho, quand il avait un jour franchi le seuil
de pierre pour consulter 1’oracle, au temps ou le grand Zeus décidait de rouler Danéens et
Troyens dans le flot du malheur. (tr. V. Bérard, modifiée) ».

60

151



DomiNiQue JAILLARD

qui, thématiquement, est le récit d’un neikos, la querelle d’Achille et d’Aga-
memnon. Cette fois les balises narratives ne sont pas méme énoncées, mais,
subtil raffinement, le détail qui, seul, vaut allusion a /’ensemble virtuel, la
geste troyenne a laquelle est pris I’épisode : la joie d’Agamemnon devant
I’accomplissement du signe annongant la prochaine victoire achéenne. 11 est
I’occasion d’évoquer une consultation de I’oracle delphique avant le début
de la guerre et le plan (boulé) machiné alors par Zeus pour anéantir les bel-
ligérants, tant Troyens que Danéens, dans une guerre meurtriére. Une des
variantes de ce plan était développée comme explicitation des causes ultimes
de la guerre au début de I’épopée que nous connaissons comme les Chants
Cypriens, en ouverture a I’ensemble du cycle troyen, « version écrite ».
Zeus, sensible aux souffrances de Terre, déchainera la plus destructrice des
guerres pour soulager la terre du poids excessif des hommes®!. Du point de
vue de I’a¢de / rhapsode en situation de performance, ce lot de variantes sur
I’origine de la guerre appartiendra a [’horizon virtuel de sa composition, a
la fois repére dans 1’ordonnancement du cycle comme séquence d’épisodes
disponibles, et surcroit de « sens » susceptible de donner une épaisseur sup-
plémentaire au déploiement de 1’épisode singulier.

Il en va ainsi, dans 1’//iade monumentale, des discrétes allusions, rétros-
pectives, a la boulé de Zeus qui s’accomplit, dans 1’invocation initiale a la
Muse®, ou au jugement de Paris®, et prospectives, au chant 12, avec la men-
tion de I’anéantissement de la race des demi-dieux que scelle, aprés le sac de
Troie, la destruction du mur achéen par Poséidon et Apollon®. En court-cir-
cuitant le jeu de renvoi a la boulé de Zeus et en plagant le poéme sous le
signe de I’action et de I’autorité, non de Zeus, mais d’Apollon, la variante
du proéme de I’/liade que nous avons déja commenté®, articule tout autre-
ment la colére d’Achille a I’horizon de la « geste troyenne » et reconfigure

6

Cypria, fr. 1, West : fjv 81& popio gdha katé x06vo mhaldpevo <aiet / avOpdrov >Bapo<ve
Babv>ctépvov mAGTog aing. / Zelg d¢ idmv EAENGE, Kol £v TUKIVOIG Tpamideooty / Kovpioat
avbpanev toppodtopa covieto yoiav, / puticoog morépov peydnv Epwv Taakoio, / depa
kevooetev Bavatmt Bapog. ot & €vi Tpoint / fipweg kteivovto, Aog 8 €teleieto Povry. « Il
fut un temps ou les innombrables tribus des hommes qui ne cessaient d’errer sans but sur la
terre pesait sur toute 1’étendue de Terre a la poitrine profonde ; Zeus voyant cela s’apitoya
et rassembla ses pensées afin de concevoir un plan pour soulager la terre qui nourrit tout du
fardeau des hommes en précipitant la grande querelle de la guerre de Troie de sorte d’en
alléger le poids par la mort. Et a Troie les héros furent tués ; ainsi la pensée de Zeus vint a
s’accomplir ».

11 1.5 : Awg & éteheieto Povlr, la formule est exactement celle des Cypria. Riche ana-
lyse des sous-textes du proeme de I’lliade, E. Schurr « ‘Recreating the Creation’. Reading
between the Lines in the Proem of the Iliad », https://chs.harvard.edu/CHS/article/dis-
play/1304 (2011).

8 11. 24. 25-30.

4 11.12.23.

 Voir ci-dessus, p. 10-11, et note 45.

62

152



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

I’agencement de 1’agentivité divine concomitante. Dans la pragmatique des
variations, le jeu des repéres n’implique en rien qu’il y ait un contenu de
référence du cycle, un méta-récit global, téléologiquement orienté, retragant
I’histoire enti¢re de 1"univers®.

Il vaut mieux parler d’un horizon mémoriel qui est « patrimoine » com-
mun des a¢des mis en scéne dans I’Odyssée et des « rhapsodes » officiant
dans les grands concours « panhelléniques ». Il forme un ensemble virtuel
dont les contenus, les limites et les agencements varient, et que le savoir faire
du poéte en situation de performance mobilise en fonction de contraintes
spécifiques et des choix contextuels qu’il opére. La notion de cycle épique ne
vise probablement rien d’autre dans sa plus ancienne acception attestée®” que
la totalité des poémes possibles dont les productions peuvent étre placées
sous 1’autorit¢ d’Homere. Le savoir des balises a partir desquelles le récit
prend son envol, est inséparable du savoir de leurs diverses mises en sé-
quence possibles, de celui de leurs articulations et de leurs agencements dans
des ensembles plus vastes, ainsi que d’un art des micro-altérations qui, dans
un contexte performatif donné, peuvent, sans toucher a la trame attendue du
récit, en modifier profondément I’orientation. Ces jeux de variations sont
compatibles tant avec une fluidité maximale — autorisant a chanter le non-re-
tour d’Ulysse, I’infidélité de Pénélope ou une défaite d’Achille®® — qu’avec
une fixité relative du scheme narratif et de sa « texture ». En prenant le relais
du concourant précédent, le rhapsode peut reconfigurer I’agencement des
épisodes ; soumis a la régle panathénaique qui en fixe la séquence, son apti-
tude a la variation ne disparait pas, elle se déplace, et avec elle, ce qui fait le
chant kata kosmon, composé selon le bon arrangement®.

% Pironti & C. Bonnet, o.c., p. 14, relativisant les conclusions des travaux par ailleurs si
stimulants de B. Graziosi & J. Haubold, Homer. The resonance of Epic, Londres 2005, ou
de G. Tosetti, Unioni divino-umane. Un percorso storico religioso nel mito greco arcaico,
Cosenza 2008, sur la disparition des héros et la succession des races comme horizon de sens
fondamental des poémes homériques.

Aristote, Analytiques postérieurs 77b 32, 10 €nn kOkhog, Réfutations sophistiques 171a 7,1
‘Ounpov moinoig oyfjua dw tod “kdkkog”. Voir G. Nagy, Homeric Questions, o.c., p. 89 et
ss.

A propos des variantes de 1’épisode de Lyrnessos et de Pédasos, une victoire d’Enée sur
Achille (/1. 20. 187-198) et des contraintes qu’impose tradition iliadique « stabilisée », voir
G. Nagy, The Best of the Achaeans, o.c., p. 270 et ss.

La poétique de la (re)-composition orale et 1’étude de la mémoire aédique ne doivent pas
privilégier la seule question du formulaire, centrale dans les travaux pionniers d’A. Lord et
M. Parry, mais la considérer par rapport a I’ensemble des parameétres qui permettent d’en
comprendre la puissance inventive ; sur ce point, nos remarques recoupent un ensemble
de travaux récents visant a réévaluer la nature de la « formule » et ses usages, D. Bouvier,
« Quand le concept de «formule» devient un obstacle épistémologique : la conception du
stock de formules préfabriquées », Gaia 18 (2015), p. 225-243.

6

2

6

3

6

°

153



DomiNiQue JAILLARD

L’analyse que Jesper Svenbro a proposée en 2013, dans une conférence
au collége de France, du vers 10 de I’Odyssée permettra de faire la contre-
épreuve de nos propositions™. « Ces choses, d 'un point quelconque, déesse,
fille de Zeus, fais-en le récit a nous aussi », T®v auodev ye, Oed, Boyatep
Abg, gine kol nuiv.”! L’adverbe hamothen marque, spatialement et tempo-
rellement, le point a partir duquel I’aéde, guidé par la Muse, se lance sur le
chemin du récit. Dans I’ensemble des « thémes », éléments de la tradition sur
le retour d’Ulysse que I’invocation préalable a la Muse a présentés a la fois a
I’auditoire et a la déesse — synecdoque d’ensembles plus vastes’ —, la Muse
choisit comme point de départ de toute I’Odyssée le récit de 1’assemblée
des dieux qui va décider du sort d’Ulysse. Ce choix n’est que I’un des choix
possibles dans un champ qui reste « largement ouvert ». D’autres arrange-
ments sont envisageables, qui articuleraient autrement les mises en abime
et les rétroprojections dont I’enchainement fait I’originalité de la tradition
de I’Odyssée monumentale. Dans une composition si complexe, la collabo-
ration du « poéte » et de la Muse opére a partir d’'un méme jeu de repéeres
un des parcours mnémoniques possibles” agengant un ensemble autrement
« virtuel ».

Le « poétique » de la composition en performance que I’Odyssée confie
a la bouche d’Ulysse, met en avant une autre dimension fondamentale de la
composition’™. Si le chant de 1’aéde, déja qualifié de kata kosmon, parvient

0 J. Svenbro, « Hamdthen, contingence et cheminement dans la création poétique », 5 février
2013, a I’invitation de J. Scheid, https://www.college-de-france.fr/site/john-scheid/guest-
lecturer-2013-02-05-11h00.htm.

" Les traductions classiques, Bérard : « viens, 0 fille de Zeus, nous dire, a nous aussi,
quelqu’un de ces exploits », Jaccottet : « A nous aussi, fille de Zeus, conte un peu ses ex-
ploits », gomment les détails signifiants de 1’original.

2.0d., p. 1-9. J. Svenbro parle de « I’ébauche d’une table des matiéres », j’ajouterai, qui ne
peut jamais étre complétée, seulement variée.

3 Ph. Giannisi, Récits des voies. Chant et cheminement en Gréce archaique, Grenoble 2006,
p- 127 et ss. Des conclusions similaires ressortiraient de 1’analyse du v. 6 du proeme de
Illiade : 2% o &0 10 mpdTO SraoThTNY Epicavie / Atpeidng e dvaé avdpdv kol dlog
Ay\hevg, ot &€ oD 81 a les mémes valeurs et fonctions qu’ Guédev ye dans 1’Odyssée,
marquant /e point a partir duquel la Muse s’empare de la geste troyenne, la suite du vers
explicitant le repére thématique que déploie le récit, la querelle d’Achille et d’Agamemnon
défini comme chef de I’expédition, dva& avdpdv.

™ Od. 8. 486-498. » : &1 to1E Anuddokov mpociPn toAduntc Odvooeds / “Anuddok’, EEoya
M o€ Ppotdv aivilop’ amdvtov. / §| o€ ye pode” £5idade, Aog ting, 1 6€ y* AndAwv: / AMinv
YOp KaTd KOOV Ayoudy oitov deidelg, 490 86’ Epfav T EmabdV e Kol 866" udynoay
Ayoroi, / &g 1€ Tov 1| avtdg Tape®dV 1 AoV dkovoag. / GAA’ dye oM petdPnot Kot inmov
Kkoopov detoov / dovpatéov, Tov Enelog €moincev cov Advn, / 8v mot’ £g dxkpdmoiy S0A0v
fiyaye 8log Odveoeng 495 avdpdv euminoag of p° "Thov €€addmatav. /af kev 61 pot Tadta
Koo poipav katorééng, / avtik’ &yd maotv pudncopat avOpdTotsy, / dG dpa Tol TPOPPOV
0e0g drace Oéomv downy : Alors, ’ingénieux Ulysse adressa ces paroles a Démodocos :
« Démodocos, je te loue, plus qu’aucun des mortels ; il faut que la Muse ait été ton maitre,

154



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

a déployer un récit de la prise de Troie kata moiran, « selon la part », Ulys-
se proclamera a tous les hommes qu’un dieu est bien la source du chant,
TpoOepav 0eoc drace Oéomv dowdnv, que ce chant est divin. Mais en quoi
y-a-t-il plus dans le chant kata moiran que le chant kata kosmon, quelque
chose de plus divin ou d’autres puissances en cause, puisque aussi bien est dit
kata kosmon le chant pour lequel 1’aéde a recu I’enseignement (€8i6aée) de
la Muse ? Outre I’arrangement formel, le kata kosmon vise, dans le contexte
des paroles d’Ulysse a Démodocos, le bon enchainement, 1’ordre méme se-
lon lequel les événements se sont déroulés™, ce que 1’aéde ne saurait pro-
duire sans quelque action de la déesse. Au vers 496, quand Ulysse demande
que le récit de la prise de Troie soit fait kata moiran, 1’exigence réitérée
d’un bon agencement séquentiel des actions est portée a ce moment par le
seul verbe katalegein™. Si ce katalegein s’opére en outre kata moiran, ¢’est
qu’il met en jeu la moira, que I’arrangement du récit se fait conformément a
I’agencement qui, dans le partage de toutes choses, définit la part que chacun
recoit, d¢ Adye poipav Exactog’”’. La formule décrit dans I’ Hymne homérique
a Hermes les effets d’une parole théogonique efficace, celle dont le kosmos™,
I’arrangement, se fait selon la découpe et I’articulation des moirai, des parts.
Inspirée de Mmémosyné, mere des Muses, qui n’est autre que « la Mémoire
du monde elle-méme »7, elle est dite « réaliser les dieux immortels et la terre
ténébreuse », kpaivav aboavdtovg te Beodc Kol yoiav Epepviv. La moira,

fille de Zeus, ou Apollon, pour que tu chantes ainsi, selon un trop bel arrangement, le des-
tin des Achéens, tout ce qu’ils firent et souffrirent, tout ce pour quoi ils luttérent, comme
un qui elt été lui-méme présent ou 1’elit entendu d’un autre. Allons, change de théme et
chante 1’arrangement du cheval, le cheval de bois qu’Epéios fabriqua avec Athéna, trom-
perie qu’Ulysse introduisit dans la ville aprés ’avoir rempli des hommes qui mirent a sac
Ilion. Si tu peux me dire tout au long ces choses selon la part regue, alors, aussitot, a tous les
hommes, j’irai proclamant qu’un dieu favorable t’a octroyé un chant divin.

J. Svenbro, La parole et le marbre, o.c., p. 21.

¢ Quelque interdépendance il y ait entre le kata moiran et le kata kosmon, on ne peut donc
les tenir pour synonymes, A. Ford, Homer. The Poetry of the Past, o.c., p. 123, ni réduire
le kata moiran a un récit qui expliciterait toute chose jusque dans le détail, sur la base de
Iinterprétation que Bérard donne de 1’expression dans le récit qu’Ulysse fait a Eole de la
Prise de Troie et des Retours, Od. 10, p. 16, F. Hartog, Régimes d’historicité, Paris 2003,
chap. 2, note 28. L’exactitude est alors celle de I’autopsie.

HhH, p. 427 ; G. Pironti, « Dans I’entourage de Thémis : les Moires et les «normes»
panthéoniques », La norme en matieére religieuse, o.c., p. 13-27.

HhH, p. 431-32 : aBavdtovg €yépatpe Be0dg Al0g AyAadg VIO / TAVT’ EVER®OVY KATO KOGLOV,
«le resplendissant fils de Zeus célébrait les dieux, narrant tout selon le bon agencement »,
" J.-L. Durand, Annuaire EPHE V* section 99 (1990-91), p. 255 ; J.- P. Vernant, « Aspects
mythiques de la mémoire », dans Mythe et pensée chez les Grecs, EBuvres, Paris 2007,
p. 337-362.

HhH, p 426. Pour une discussion détaillée des pouvoirs de la parole kata moiran, de son
krainein, du kosmos qu’elle exige et une analyse comparée de I’ Hymne homérique a Her-
mes et d’Odyssée 8, p.487-498, que nous ne pouvons reprendre ici, D. Jaillard, Configura-

7

b

7

3

7

®

8

S

155



DomiNiQue JAILLARD

c’est le « destin », au sens de la part résultant d’un partage, d’un agencement.

Enoncer un récit kata moiran, ¢’est le dire selon I’agencement que seuls
voient et connaissent les dieux, du point de vue d’un savoir qui est celui de la
Muse et de Mnemosyné, et dont on pourrait dire, pour filer la métaphore de
jour, qu’il fait passer I’aéde et ’auditeur de son chant de [’autre coté du mi-
roir, en lui ouvrant I’accés au savoir des partages au sein desquels se dessine
et s’articule aux autres la moira de chacun. L’invocation aux Muses olym-
piennes qui ouvre ce grand exercice mémoriel qu’est le « Catalogue des vais-
seaux » au chant Il de I’ /liade oppose au savoir divin des déesses la condition
du simple mortel qui ne saisit que rumeurs, bruits incertains, « kléos » : « car
vous étes, vous, des déesses : partout présentes, vous savez tout ; nous, nous
n’entendons qu’un bruit (k/éos), nous ne savons rien »*'. Ce faisant, I’invo-
cation « homérique » creuse I’écart entre des récits qui circulent de bouche a
oreille, se répandent, invérifiables, nouvelles d’Ulysse que Pénélope guette
et redoute sans s’y fier, récits trompeurs qu’invente Ulysse métamorphosé en
combattant crétois de la guerre de Troie pour mieux dissimuler son identité,
multitude bariolée des chants que varient les a¢des pour le plus grand plaisir
de leurs auditoires®?, et le savoir total des déesses, dont la « véracité » se
fonde, en cette occurrence du moins, sur leur présence effective : Ogai €ote,
nhpeoté 1€, 16T€ 1€ TAVTA.

Cette manicre des déesses d’étre aupres de ce qui advient, I’Odyssée la
confronte a son tour, implicitement, & une autre présence, celle du témoin.
Ulysse demande au Démodocos qui a chanté kata kosmon la querelle d’Ulys-
se et d’Agamemnon « s’il était présent ou 1’avait entendu d’un autre », §j
a0TOC TapeDdV 1j GALov dkovoag, avant de lui demander, avec 1’espoir que la
Muse lui en inspirera le récit kata moiran, la ruse de la prise de Troie dont
il est le protagoniste, mais dont ’insertion dans les klea andron — au sens
technique, les hauts faits chantés par les a¢des —, assure sa gloire. Qu’est-ce
qui est en jeu dans cette mise en abyme, dans la confrontation de la parole de

tions d’Hermes, Liége 2007, chap. 2, « Kpaivov afavitovg te 0£00g Kot yoiov Epepvny ».
«l réalisa les dieux immortels et la terre ténébreuse» (Hymne homérique a Hermes 427) »,
Linguaggi del potere, poteri del linguaggio, E. Bono et M. Curnis (éds.), Alessandria, 2010,
p- 51-66, et « En matiére de timé, j’obtiendrai la méme hosie qu’ Apollon. L’ Hymne homé-
rique a Hermeés comme réajustement du panthéon », Les Hymnes de la Gréce antique. Entre
littérature et histoire, R. Bouchon, P. Brillet-Dubois et N. Le Meur-Weissman (éds.), Lyon
2012, p. 281-293.

11 2, p. 485-486 : Dueic yop Ozai Eote, Mapecté Te, ToTé T8 Mhvta, / Huelc 82 KAéog olov
axovopev o0dE Tt idpev. Sur I’ambiguité du kléos homérique, Ch. Segal, Singers, Heroes,
and Gods in the Odyssey, Ithaca 1994, chap. 5 : « Kleos and its ironies », p. 84 et ss.

Le répertoire des a¢des odysséens reléve largement de cette mémoire « aléatoire », Démo-
docos saisissant au vol pour le festin le theme dont le k/éos monte jusqu’au ciel et vient
d’atteindre la Phéacie, la querelle d’Ulysse et d’Agamemnon, Phémios variant les retours
malheureux des Achéens. Le nom de Phémios, porte la phémé, la réputation, la rumeur ;
analyse fondamentale de M. Detienne, « La rumeur aussi est une déesse », o.c., p. 139.

%

156



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

la Muse et de la mémoire d’Ulysse ? Le récit que le héros fait de ses errances
n’a pas d’autre garant que lui-méme, tout en produisant des effets en tous
points comparables a ceux que suscite le chant de 1’aede™. 1l est kata kos-
mon, dirons-nous, au sens ou peuvent 1’étre aussi les fictions mensonggres ;
et ce n’est qu’en se fondant sur la confiance que lui inspire Ulysse, « en te
voyant »*, qu’Alcinoos peut le distinguer « des fabricants de mensonges »*.
Mais sans la Muse, le savoir que le héros a de son exploit et celui du témoin
oculaire restent partiels, ils ne saisissent pas [’envers du miroir, la trame
que compose ’action, elle-méme conflictuelle, des dieux, au coeur de 1’agir
des hommes. Cette trame qui se dit en terme d’agencement dynamique des
moirai, des parts, qui est son destin, Ulysse, dont on se plait a souligner que,
comme narrateur, il prend le relais de 1’a¢de®®, ne I’apprend gue de la Muse.
En choisissant d’ouvrir 1’Odyssée sur 1’assemblée des dieux, la déesse ex-
plicite ce qu’Ulysse ignore, I’absence contingente de Poséidon qui permet a
Athéna d’arracher la décision du retour. Dans le cadre rigoureusement réglé
de la performance, festin chez les Phéaciens ou Panathénées athéniennes,
« le chant de 1’aéde est la parole des Muses rituellement actualisée », pour
reprendre la belle formule de Jean-Louis Durand®’.

Sur I’autre versant de la poésie de tradition panhellénique, les Muses
du proéme de la Théogonie hésiodique assument explicitement leur double
compétence de puissances de savoir et de rumeur, de vérité et de tromperie,
qu’il convient de saisir dans leur complémentarité et leurs interactions® :
1Bpev yevdea ok Aéyety dTopotsty opoia, / idpev 8 evt’ £08hmpey dindéa
ynpvcachar, « nous savons dire bien des choses fallacieuses semblables a des
choses véritables, mais nous savons aussi, quand nous le voulons, proclamer
des choses vraies »*°. Je n’insisterai, dans le cadre restreint de cette commu-
nication que sur quelques points. En affirmant leur pouvoir de « proclamer
des choses vraies », I’autorité que les Muses du proéme revendiquent investit
« Hésiode », c’est-a-dire la performance d’un poé¢me de « tradition hésio-
dique », d’une autorité spécifique qui marque et creuse la différence avec
les « autres », a la fois traditions et muses®. La construction d’une 1’autorité

8.0d. 11, p. 368.

8 0d. 11, p. 363.

8 0d. 11, p. 366 : yehded T’ aptivovtag, §0ev Kk Tic 00d¢ 1dotro.

8 Remarque exacte, mais dont la mise en exergue comme clé de I’Odyssée peut toutefois
cacher un reste de schéma évolutionniste, repérant dans la réflexion de 1’Odyssée sur la
« tradition », le début d’un proces de laicisation.

87 J.-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 255.

8 M. Detienne, Les maitres de vérité dans la Gréce archaique, 2¢ éd, Paris 1994, p. 49 et ss.

8 Hés. Th., p. 27-28.

% G. Nagy, « Autorité et auteur dans la Théogonie », Le métier du mythe. Lectures d’Hésiode,
F. Blaise, P. Judet de la Combe, Ph. Rousseau (éds.), Lille 1996, p. 42. Méme revendica-
tion de savoir des Sirénes, Od. 12, p. 189-191 : {dpev yap tor mav0’, 6o’ €vi Tpoin gdpein /

157



DomiNiQue JAILLARD

poétique apparait inséparable de la configuration de 1’action des puissances
qui I’inspirent et en agencent les savoirs, potentiellement rivaux. Au moment
ou elles prennent la parole pour revendiquer leur double savoir, les Muses du
proéme hésiodique, viennent de subir une métamorphose ; d’héliconiennes’!,
intrinsequement liées a 1’espace de la rencontre avec le berger qu’elles vont
transformer en poéte®, elles sont devenues « olympiennes, filles de Zeus
porte-égide »”, c’est a dire soumises a 1’autorité de leur pére et parlant du
point de vue d’un Zeus basileus, roi garant des partages constitutifs d’un
bon agencement de I’univers®. L’Olympe est dans la poésie hexamétrique
archaique une notion éminemment politique, désignant 1’assemblée ou les
dieux habilités déliberent et décident ensemble autour de leur roi’.

La parole des Muses olympiennes assume un point de vue « global », en
deux sens complémentaires. Elle considére les klea des hommes et des dieux
non a partir et en fonction de leur lieu d’ancrage ou des préoccupations d’un
groupe spécifique, mais du point de vue de /’agencement de [’ensemble, ce
qui n’annihile pas mais déplace les conditions pragmatiques dans lesquelles
des intéréts, de fait, particuliers, peuvent s’exprimer. Elle construit corréla-
tivement un point de vue panhellénique qui tend a relativiser les traditions
narratives ancrées dans le local®®, méme si l1a encore, panhellénique et lo-
cal sont des notions qui n’ont qu’un sens relatif, qu’il faut appréhender en
termes de plus ou de moins, et replacer dans la dynamique de processus de
différentiation — marginalisation et de revendication®’. Tout en Iégitimant une
autre tradition, rivale, les Muses de la Théogonie hésiodique explicitent au
mieux ce que construit I’autorité de I’Homere panhellénique en opposition
aux variantes plus locales.

En régime polythéiste, I’autorité que I’aede ou le poete revendiquent leur
vient des configurations de puissances dont la mobilisation est nécessaire

Apyeiol Tpdég te Bedv 10T poynoay, / dpev 8” booa yévntat €mt yovi movivPoteipn, «
nous savons toutes les peines que les dieux ont infligé aux Argiens et aux Troyens dans la
plaine de Troie, et nous savons tout ce qui arrive sur la terre nourricicre ; P Pucci, The Song
of the Sirens, Boston 1998, p. 1-9.

ol Hés. Th., p. 1 : Moveaov EAkoviddmv dpydued’ deidetv.

%2 Hés. Th., p. 22 : ai v0 100’ ‘Hoiodov ko £3i8acav Godnv.

% Hés. Th., p. 24-25 : 16vde 8¢ pe mpdtioto Heal Tpdg pdbov Egmov, / Modoar O vumiddes,
KkoDpat Aog aiyidyoto.

% Voir par exemple Hés. Th., p. 73-75 : €0 82 &xacta / dBovarolg S1étatev opdg kol Eméppade
Tbe. / tadt’ dpa Modoot dedov Olvuma dodpat’ Egovoat, « comment excellemment,
Zeus distribua de manicre semblable toutes choses parmi les immortels et comment il dési-
gna les prérogatives, voila ce que chantaient les Muses habitantes de 1’Olympe ».

% D. Jaillard, « Mises en place du panthéon dans les Hymnes homérigues. L’exemple de
I’Hymne a Déméter », Gaia 9 (2005), p. 49-62.

% G. Nagy, Greek Mythology and Poetics, Ithaca 1990, p. 44- 47, lie le pouvoir des Muses &
« dire des choses fallacieuses » a la dévaluation hésiodique des variantes locales.

7 G. Nagy, Pindar’s Homer, o.c., p. 52-87.

158



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

pour que les hommes accédent a un savoir. Il importe donc de considérer
ces configurations avec une attention toute particuliére. « Pour faire de 1’an-
thropologie avec les Grecs », les dieux sont bons a penser, aime a répéter
M. Detienne®®. Si les Muses invoquées au chant II de 1’/liade pour dire le
rassemblement de tous les Achéens en partance pour Troie sont bien « olym-
piennes »%, les proémes de 1’lliade et de 1’Odyssée transmis par la vulgate
optent pour une autre stratégie d’ouverture, invoquant I’un la « déesse »,
I’autre la « Muse », sans plus de précision!®, ce qui laisse place a une
pluralité de signifiés contextuels, la référence au plan de Zeus'"' ou, dans la
variante d’ Apellicon, a la colére d’ Apollon!®, réorientant d’emblée dans des
directions différentes la trame divine de 1’action. Dans un régime d’agenti-
vité partagée, entre hommes et dieux, régissant aussi bien la construction ri-
tuelle de la performance que la représentation de 1’action des personnages de
1’épos'®, au sein duquel « 1’étre humain engagé dans une action ou une situa-
tion ne prétend jamais en étre agent exclusif »'* — un trait constitutif des po-
lythéismes antiques —, chaque micro-variation panthéonique venant nuancer
les modalités d’action des puissances en jeu apparait hautement signifiante.
Un détail généalogique éloigne les Muses de 1’action de Zeus, en les liant a
Ouranos et Gaia'® ; leur allure de vieilles railleuses entre en résonance avec
la poésie iambique qu’elles inspirent a Archiloque'® et dont la mise en ceuvre
implique aussi, sur I’un des autels du sanctuaire que les Pariens consacrent
au poéte, la présence conjointe de Dionysos, des Nymphes et des Heures,
dessinant ainsi, sacrificiellement, les erga des dieux dont la compétence est
requise pour définir une forme poétique donnée. La texture de chaque hymne
homérique, jusque dans sa langue et ses choix compositionnels, refléte des
traits de I’instance qui fait I’objet de la narration, une piste pour comprendre
I’ironie ambigué et le temps discontinu, si hermaiques, caractéristiques de

% M. Detienne, Les Grecs et nous. Une anthropologie comparée de la Gréce ancienne, Paris
2005, chap. 1.

# I1. 2. 484 : "Eonete viv pot, Moboot OAdumia ddpat €xovoat-.

077 1. 1 : Mijviv Gede gt TInAniadew Ayxikfog ; Od. 1. 1 : Avdpa pot Evvere, Modoa,
TOMOTPOTOV, OG LAACL TOAALL.

0177 1. 5.

12Voir ci-dessus, note 45.

13C. Darbo -Peschanski, « Deux acteurs pour un acte. Les personnages de 1’/liade et le mo-
dele de I’acte réparti », Le Moi et I’Intériorité, G. Aubry & Fr. Ildefonse (dir.), Paris 2008,
p- 249-262. Voir les travaux en cours du séminaire de I’ACMAP, Analyse comparée des
modes d’action et de présence, CNRS-EHESS-ENS, dirigé par C. Darbo —Peschanski et F.
Ildefonse.

104F. Tldefonse, « La personne en Gréce ancienne », Terrain 52 (2009), p. 65-77 (p. 69).

15 Aleman, fgr. 5 et 67P.

16SEG 15. 517 ; Archiloque, T3 Gerber ; D. Jaillard, « Paysages polythéistes de I’ Inspiration
en Gréce ancienne », L'inspiration dans les arts, littératures et mystiques du Moyen Age
européen et proche oriental., R. Grozelier et C. Kappler (éds.), Paris 2006, p. 177-187.

159



DomiNiQue JAILLARD

I’Hymne a Hermes. Dans le corps méme du récit les agencements panthéo-
niques se reconfigurent en réagissant a la matiére narrative qu’ils contribuent
a fagonner'”’. On ne peut tenter de formuler une poétique homérigue sans y
intégrer le point de vue d’une analyse polythéiste des agencements de puis-
sances qui produisent, organisent et propagent 1’épos. La coupure, reprodui-
sant les partages disciplinaires, entre études littéraires, anthropologie poli-
tique et analyse du polythéisme est I’impasse par excellence.

Nous avons, pour I’heure, exploré quelques-uns des critéres permettant de
distinguer a gros traits des « traditions » panhelléniques, celles de I’Homere
étendu, poete du cycle, et, corrélativement, celles des poémes hésiodiques.
Reste a comprendre I’Homére restreint, en ses différences. Toute hypothése
sur la formation, la protohistoire de 1’Iliade et de I’Odyssée est périlleuse!'®.
I1 vaut donc mieux repartir de ce qui est donné, c’est-a-dire notre //iade et
notre Odyssée, pour essayer de regarder ce qui y creuse des écarts par rapport
aux traditions cycliques attestées. Ce que nous pouvons encore voir, au prix
de cette prudence, c’est que le miroir que tend I’Homere restreint différe sur
un ensemble de points du miroir que tend I’Homeére étendu. Or nous avons a
faire a des pratiques pour lesquelles la reconnaissance d’une autorité se joue
et se décide largement dans le contexte et les interactions de la performance ;
il pourrait donc étre de bonne méthode d’essayer de comprendre pourquoi
certains miroirs ont pu acquérir un statut privilégié par rapport a d’autres.

Considérons par exemple le destin post mortem des héros. Chacun se
souvient du dilemme sans appel dans lequel 1’Achille de I’//iade est pris. 11
n’obtiendra le kléos aphthiton, la gloire impérissable, qu’au prix du nostos,
du retour. Achille le rappelle a Ulysse au moment critique ou, privé du gé-
ras, de la part d’honneur qui atteste sa timé, sa prérogative de « meilleur des
Achéens »'%, il refuse les compensations qu’ Agamemnon vaincu lui offre et
songe, avec amertume, a rentrer en Phthie, au « pays du dépérissement » :
« Ma mére me I’a souvent dit, Thétis aux pieds d’argent : deux destins
(oryBadiag kijpag) me portent vers la mort qui tout achéve (Bavdtolo T€10g).
Si je reste a me battre autour des murs de Troie, c’en est fait pour moi du
retour (dAeto Pév pot vootog), mais il y aura une gloire impérissable (kAéog
GopOitov €otar). Si je m’en reviens au contraire dans la terre de ma patrie,
c’en est fait pour moi de la noble gloire (dAetd potl KAE0g €60AOV) mais
j’obtiendrai une longue vie (dnpov d¢ pot aimv / éocetar) et n’atteindrai que

17Sur cette question fondamentale que je ne peux développer dans le cadre restreint de cette
communication, voir G. Pironti, Entre ciel et guerre. Figures d’Aphrodite en Gréce an-
ciennes, Liege 2007, et G. Pironti & C. Bonnet (éds.), Les dieux d’Homere, o.c., fondamen-
tal.

1% Fascinante tentative dans G. Nagy, Homer the Preclassic, o.c.

19711, p. 171, 376, G. Nagy, The Best of Achaeans, o.c., chap. 2.

160



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

sur le tard le terme de mes jours »!'%. Frappé dans la fleur de la jeunesse,
le demi-dieu, fils de déesse, sera voué a errer avec le commun des morts
dans la demeure moisie d’Hadés, amenos, ombre sans force. Les morts sont
des kataphthimenoi''!, des « totalement dépéris ». Unique et somptueuse
compensation, le kléos aphthiton, la gloire impérissable que confére au hé-
ros mort le chant des Muses''?. La seule immortalité possible pour Achille
consiste a devenir le héros de I’Iliade''*, que son nom subsiste a travers elle.
« Nul ne fut plus cher aux dieux que toi. Toi, méme mort, ton nom (onoma)
ne périt pas, toujours pour toi il y aura parmi les hommes une noble gloire
(kléos) »™. A partir de I’image du dépérissement phthi(sai) que porte a la
fois le nom du pays d’Achille, la Phthie''> et, en négatif, I’aphthiton, I’im-
périssable, qui qualifie le kléos que propage du chant de 1’aéde, la tradition
de I’Iliade engendre un jeu d’antinomie!!® dans lequel se noue, autour de la
figure démesurée du fils de Thétis une opposition exaspérée entre I’immor-
talité bienheureuse des dieux et la condition des hommes mortels, voués aux
soucis, au dépérissement, a 1’éphémeére. Le retour en Phthie « nourriciére
d’hommes », botianeira'’, voue Achille a la forme la plus radicale de la
mort, [‘oubli (lethé), quand la mort a Troie le fait entrer dans une Mémoire
qui ne mourra pas, portée par les Muses, filles de Mnémosyné. L’Homeére
restreint partage avec la Théogonie hésiodique, deux traditions dont I’auto-
rité culturelle panhellénique s’impose largement entre vi¢ et v¢ s., une méme
tendance a creuser un écart drastique entre statut des hommes et statut des

119779, p. 410-416, P. Mazon, tr. modifiée.

7L 22, p. 288, Od. 11, p. 491, a propos d’Achille, HhDem., p. 347, d’Hadeés régnant sur les
morts, /G 12. 5. 593 Al...

2.0d. 24, p. 60-61 : Mobdoot 8 évvéa mdoot dpelBopevor omt kakf / Oprveov, ce qu’explicite
au mieux Pindare, « commentateur » d’Homére, Isthm. 8. 62-66 : « Quand Achille mourut,
les chants ne le quittérent pas, mais les jeunes filles de I’Hélicon (les Muses) se tinrent
a coOté de son blcher et de sa tombe (...). C’est ainsi que les dieux décidérent de confier
I’homme valeureux, tout mort qu’il était (phthimenos) au chant des déesses ».

3G. Nagy, The Best of Achaeans, o.c., chap. 10 : « Poetic Visions of Immortality », p. 174
et ss, J.-P. Vernant, L individu, la mort, [’amour, Paris 1989, chap. 2 « La belle mort et le
cadavre outragé », p. 41 et ss., D. Jaillard, « Entre mort et gloire impérissable. Achille et
Patrocle en miroir », Le jeune héros. Recherche sur la formation et la diffusion d’un theme
littéraire au Proche-Orient ancien, J. -M. Durand et T. Romer (éds), Fribourg 2011, p. 322-
336.

140d. 24, p. 92-94 : puého yap @itog 1odo Beoicty. / HC oD pdv ovdE Bavav dvou’ drecag,
GAAG Tol aiel / mavtog €n” avOpodmovg kAéog Eooetal E60LOV, Aylked. dArd Tot il /
navtag €n’ avOpdTovg KAE0G EoceTan E6OAOV, AYIAAED.

571,19, p. 329-30.

°analyse que G. Nagy propose, Lc., des variations a partir de la racine phthi et du nom
d’Achille qui porte I’achos la peine, constitue un magnifique exemple de fabrication du
récit a partir des mots et des noms, de « mythologie générative », J. Scheid et J. Svenbro,
La tortue et la lyre. Dans [’atelier du mythe antique, Paris 2014, p. 11 et ss.

"L 1, p. 155

161



DomiNiQue JAILLARD

dieux, a poser une différence indépassable entre mortels et immortels''®.

Si I’on se tourne vers ce qu’on sait des poémes du cycle, ’accent apparait
bien différent. Selon la tradition de I’Ethiopide, Achille mort est transféré par
sa mére divine dans 1’Ile Blanche''?, une ile des bienheureux, aux confins du
monde ; Eos, la déesse Aurore, fait de méme pour son fils Memnon tué par
Achille, avec I’assentiment de Zeus'?. Passés par la mort, des héros peuvent
accéder a un ailleurs lointain et bienheureux, analogue a I’age d’or, a I’écart
des partages rigoureux qui scellent la condition des hommes assemblés pour
sacrifier autour des autels, nouent leurs relations avec les dieux'?'. Seule ex-
ception apparente, le Ménélas de I’Odyssée gagnera la plaine élyséenne, en
sa qualité¢ de gendre de Zeus, mais apreés que les pharmaka d’Héléne 1’ont
déja fait passer dans une sorte d’ailleurs marqué par 1’oubli des maux et des
chagrins'??, en une perspective tout autre que confirme 1’épisode de Calypso.
La nymphe ne peut promettre a Ulysse qu’une immortalité cachée, a I’insu
de Zeus et des hommes, immortalit¢ qui le vouerait a un oubli plus radi-
cal encore que la mort et qu’il refuse obstinément'”. Face a des traditions
— on peut en suivre les fils « au-dela » de I’épopée, du mythe hésiodique
des races'* jusqu’aux banquets de ’aristocratie athénienne — qui promettent
le héros mort a un espace lointain, excentré, mais lui assurant un bonheur
analogue a celui des dieux, ’Homere retreint ne laisse aucune alternative.
Quels enjeux se nouent autour de ces représentations de la mort pour les cités
qui accueillent les rhapsodes, en instituent les performances dans les plus
civiques de leurs fétes ? Les choix de ’Homere restreint des Panathénées

18] P, Vernant, « A la table des hommes », dans M. Detienne & J.-P. Vernant, La cuisine du
sacrifice, Paris 1979, p. 37-132.

9Proclos, Chrestomathie, argument de 1’ Ethiopide : &neito. Avtioyov te 0Gmtovot kai tov
vekpov tod AytAdémg mpotifevtot. kol @Etig dokopévn ovv Mobdoaig Kol Taig adeAPaic
Opnvel tov moida” kol petd todto €k TG Tupdg 1| OETIG Avaprdcaca TOV maido €ig TNV
Agvknyv vijoov daxopilet, « Ensuite, ils célébrent les funérailles d’Antiloque et exposent
le corps d’Achille. Thétis vient avec les Muses et ses sceurs et entonne le chant de deuil
sur son fils. Ces rites accomplis, Thétis arrache son fils au bicher et le transfert dans 1’ile
blanche ».

207bid., Emerta. Axhhedg Mépvova kteiver kol tovtmr pev Hog mapa Awdg aitnoapévn
aBavooiov 6idmat, « Alors Achille tua Memnon, et Aurore lui donne 1I’'immortalité, aprés
I’avoir obtenue de Zeus ». Calypso ne peut en revanche promettre a Ulysse qu’une immor-
talité cachée, a laquelle Zeus n’aura pas donnée sa sanction.

121 A. Ballabriga, Le soleil et le tartare. L’image mythique du monde a [’époque archaique,
Paris 1986 ; D. Jaillard, Configurations d’Hermes, o.c., p. 27 et ss.

120d. 4, p. 563-69 : pour les pharmaka d’Héléne, Od. 3, p. 219 et ss. L’épisode gagnerait
a étre lu comme un jeu d’intertextualité « critique » avec les traditions cycliques, dont la
reprise est déplacement, C. Tsagalis, The Oral Palimpsest. Exploring Intertextuality in the
Homeric Epics, Washington 2008.

123].-P. Vernant, « Le refus d’Ulysse », Le temps de réflexion 3 (1982), p. 13-19.

2*Hésiode, Erga, p. 167-173.

162



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

accompagneraient-il une radicalisation, des variations du moins, de ’idéo-
logie de la belle mort'* ? Un petit chant pour banquet athénien, réunissant
dans I’ile des bienheureux, Achille et Harmodios, le tyrannoctone qui a libé-
ré Athenes des Pisistratides, témoigne pour le moins des complexités de la
question, de représentations concurrentes sinon rivales'? : « Harmodios, toi
le plus cher ! Tu n’es stirement pas mort, mais 1’on dit que tu es dans les iles
des Bienheureux, 1a méme ou est Achille aux pieds rapides, et ’on dit que le
valeureux Diomeéde, fils de Tydée, y est aussi »'?’.

Considérons maintenant, autour des mémes thématiques, le jeu d’échos
et de mises a distance qui se construit entre les deux versants de I’Homere
restreint, 1’ /liade et I’Odyssée. L’ Odyssée ne répéte ni ne mentionne jamais
explicitement aucun incident de 1’/liade'*®, sans pourtant jamais cesser de
faire retour sur elle, sur les valeurs qu’elle véhicule, comme son ombre ou
comme /e miroir dans lequel la poésie homérique se réfléchit elle-méme,
en un complexe réseau de références, d’allusions, de déplacements. Ulys-
se polytropos, aux nombreux tours, est celui qui, contrairement a Achille,
obtient a la fois le kléos et le nostos, la gloire et le retour'”. En s’adressant
a I’ombre d’Achille dans la Nekuia du chant 11 de I’Odyssée, Ulysse réaf-
firme — presque — les valeurs de 1’ /liade : « fils de Pélée, la plus grande force
des Achéens (péya péptat’ Axoudv) (...), nul homme n’a été ni ne sera plus
heureux que toi (paxdptepog) ; jadis, quand tu étais vivant, nous t’honorions
(étiouev) a I’égal des dieux (Ioa Oeoiorv), maintenant, ici, tu exerces encore
un grand pouvoir (kpazéeig) sur les morts. Pour toi, méme dans la mort, tu
n’as pas a t’affliger, Achille (@ pn © Oavav dkayiCev) »'*°. L’ ombre portée
d’une fimé et d’un bonheur comparables a ceux des dieux produirait ses ef-
fets jusque chez les morts. La réponse d’Achille mort crée 1’écart maximal,
ou se joue quelque chose du point de vue odysséen des « valeurs de la terre
et du sacrifice »"'. « Ne cherche pas a m’adoucir la mort, Ulysse renommé,
je préférerais, sur une terre labourée, servir un autre, un homme sans terre,
qui n’ait que peu de ressources, plutot que de régner sur tous les morts, sur
les totalement dépéris (kotapOyévoiov) »'*2. L’ombre d’Achille récuse le

123].-P. Vernant, « La belle mort et le cadavre outragé », o.c.

1268, Carrie, Pindar and the Cult of Heroes, Oxford 2005.

127Skolion 894P, N. Loraux, tr.

1ZMonro D.-B, Odyssey, Oxford 1901, p. 305.

129P. Pucci, Odysseus Polutropos. Intertextual Readings in the Odyssey and the liad, Ithaca
1987.

300d. 11, p. 478-485.

3IP, Vidal Naquet, « Valeurs religicuses et mythiques de la terre et du sacrifice dans I’Odys-
sée », dans Le Chasseur noir. Formes de pensée et formes de société dans le monde grec,
Paris, p. 39-68.

120d.11, p. 488-491 : ‘un M pot Odvatdv ye mapavdo, eaidip’ ‘Odvoced. / fovroiuny K’
&mapovpog £dv Ontevépey BAA®, / dvopi map’ axAfp®, @ ui Piotog moAdg &, / fj oy

163



DomiNiQue JAILLARD

point de vue iliadique, celui de la timé méprisée du meilleur des achéens, de
la démesure de sa ménis vouant a la mort tous ses compagnons d’armes'3.
Les traditions de I’Homere restreint, de 1’//iade et de I’ Odyssée, interagissent
a la fois en raison de la complémentarité dans la distribution de leurs récits et
d’un jeu réflexif qu’elles semblent délibérément construire'**. Tl importerait
de mieux connaitre les contextes performatifs de ces mises en miroir.

Une puissance d’exploration anthropologique est a I’ceuvre dans la poé-
sie hexamétrique panhellénique. Elle caractérise au plus haut degré les mi-
roirs que tendent Homeére et Hésiode. On ne saurait donc définir 1’activité de
I’aéde / rhapsode en termes de fabrication de récits (c’est la principale limite
de la théorie « classique » de le re-composition en performance), sans ajouter
aussitot qu’au cceur de sa pratique se joue une expérimentation qui met en
jeu, explore et interroge la « culture » partagée avec ’auditoire. L’épos est le
contraire d’une encyclopédie'®. En tant que « mémoire vive de la culture »,
il met en ceuvre les moyens de son « analyse théorique »'*. Cette exploration
de la culture passe notamment par la fabrication et la variation de « fictions »
jouant sur la disjonction entre énoncés et conditions d’énonciation.

Ainsi, dans le contexte d’une performance panhellénique « homérique »
impliquant parmi les auditeurs une représentation partagée des dieux, la mise
en scéne d’un Apollon ignorant la lyre, la découvrant, éberlué, aux mains
de son inventeur, le petit Hermeés, vaut comme une fiction exploratoire du
panthéon : soit une configuration apollinienne « musicale » a laquelle Her-
mes manque, Apollon citharéde apparait ipso facto privé de ses erga, im-
possible®®’. L’absence révele en creux les puissances d’Hermés, ses com-
pétences, ses positions, plus exactement, devrais-je dire, cet agencement de
puissances, ce mini-panthéon qui constitue « une part » a la fois d’Hermes et
d’Apollon. Chaque dieu, considéré a part, n’est qu’une partie de lui-méme'®.
En reconfigurant en clé hermaique un ensemble d’agencements panthéo-

vekveaot katapdyévotoly avacoe. Il faudrait reprendre tout le dossier de la prospérité du
pays du dépérissement a la lumiere de cette terre labourée.

133 Achille & Patrocle, 11. 16, p. 98-100 : « Zeus pére, Athéna, Apollon. Si seulement aucun de
tous les Troyens ne pouvait échapper a la destruction ni un seul des Argiens, tandis que toi
et moi émergerions du massacre, si bien que nous deux, seuls, pourrions délier la couronne
sacrée de Troie », D. Jaillard, « Entre mort et gloire impérissable », o.c., p. 333 et ss.

134G. Nagy, The Best of Achaeans, o.c., p. 20-22, ¢’est en sens qu’on peut parler « d’une unité
esthétique de I’ /liade et de I’ Odyssée prises ensemble ».

I35E. Havelock, A Preface to Plato, Cambridge, Ma., 1963, pourrait avoir été victime d’une
certaine mauvaise foi platonicienne, réduction d’une pratique, li¢e a des conditions d’énon-
ciation, a un « stock » d’énoncés.

136 J.-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 255.

BSTHhH. p. 435 et ss.

18] -L. Durand, « Polythéisme », P. Bonte & M. Izard (éds.), Dictionnaire de I’ethnologie et
de I’anthropologie, Paris 1991, p. 588.

164



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

niques, le récit de I’Hymne homérique a Hermeés proceéde, corrélativement, a
une analyse fine du réseau de relations — autrement inapparentes — constitutif
d’Apollon'*. Dés qu’on entre dans le laboratoire d’exploration du tissu po-
lythéiste que sont « Homeére » et « Hésiode »'*, on comprend en quel sens
il est possible d’affirmer qu’ils ont pu « donner aux Grecs leurs dieux ».
La formule d’Hérodote'*!, si étrange au premier abord, ne fait que théma-
tiser quelques-unes des catégories (theogonien, eponumias, timds, téchnas,
eidea) a travers lesquelles la poésie « archaique » analyse les configurations
panthéoniques. Ces fictions opérant au plan d’une représentation panhellé-
nique sont susceptibles de valoir, du point de vue des auditeurs, comme une
investigation ou un commentaire des agencements constitutifs de /eurs pan-
théons « locaux », que des autels ancrent sur un territoire, les seuls panthéons
sacrificiellement pertinents.

L’opération sacrificielle apparait justement comme un théme privilégié
de cette maniére d’exploration anthropologique d’une culture partagée a
laquelle proceéde la poésie homérique. D’une part, 1’/liade et I’Odyssée in-
cluent un ensemble de représentations de sacrifices qui, pour certaines, sont
développées sur quelques dizaines de vers'#? ; elles ne correspondent a aucun
sacrifice « réel » — c’est le nomos local qui dicte en chaque lieu et en chaque
circonstance la bonne maniére d’opérer — ; elles construisent une épure de
I’opération sacrificielle, telle que tous les auditeurs sont susceptibles d’en
reconnaitre les séquences et les logiques, un savoir partagé du « sacrifice »
qui peut exprimer quelque chose d’analogue a ce que Pausanias, sous les
Antonins, appellera un nomos hellenikos, une « maniére grecque » de sa-
crifier'®. Le « grand sacrifice homérique »'* que disent les verbes erdein

19D, Jaillard, Configurations d’Hermés, o.c.

140G, Pironti & C. Bonnet (éds.), Les dieux d’Homeére, o.c.

“I'Voir ci-dessus note 5.

Y201, 1, p. 312-317 : purifications avant un sacrifice ; 1l. 6, 263- 280 : Hector, souillé par la
bataille, ne peut accomplir lui-méme les rites (libation, priére, sacrifice «non sanglanty, dé-
pot) et les délégue ; /1. 2, p. 410-431 : version courte, contractée de la séquence du « grand
sacrifice homérique » (a Zeus) ; Il. 1, p. 437-465 : version plus développée de la séquence
du « grand sacrifice homérique » (a Apollon) ; Od. 3, p. 412-472 : version « longue » de la
séquence du « grand sacrifice homérique » (Nestor a Pylos) ; Od. 3, p. 1-66 : Télémaque
arrive alors qu’un sacrifice a Poséidon est déja en cours ; il y est pleinement intégré en rece-
vant sa part de splagchna ; Od. 9, p. 231-232 : prémices du repas brulé dans le feu (thuein),
paralléle en Od. 14, p. 446 ; Od. 14, p. 413-456 : abattage rituel avec prémices et dépot pour
honorer un hote ; /1. 3, 245-302 : sacrifice a Zeus Pére pour garantir un serment (femnein,
sans festin) ; 7/. 19, p. 258-269 : sacrifice pour garantir un serment (avec précipitation de la
victime égorgée dans les flots).

3Paus. 1.24. 2.

44Pour reprendre la formule de J. Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse et
actes constitutifs du culte dans la Gréce classique, Paris 1992 (Geneéve 1951), p 253 et ss.

165



DomiNiQue JAILLARD

et rhezein, n’est pas le vestige d’une maniére ancienne, pré-civique'®, de
sacrifier, il opére pour les cités qui « regoivent Homeére » comme un mi-
roir au reflet duquel figurer et explorer leurs pratiques. La représentation du
sacrifice est construite a partir de la séquence polythétique et polysémique
de ses moments constitutifs, de la nomination minimale — susceptible de
développements narratifs — d’une série d’actes et de gestes nécessaires a
I’accomplissement efficace des différentes opérations que réalise le rite'S.
Elle donne a voir le sacrifice comme une trame dont aucun moment n’est a
lui seul central ni suffisant pour dire 1’opération'*’, mais dont I’enchainement
obéit a des contraintes rigoureuses, a la fois rituelles et énonciatives. Dans
le contexte de la performance, les actions constitutives de la séquence mini-
male fonctionnent comme des balises narratives a partir desquelles 1’aéde
/ rhapsode produit et varie les versions contractées ou développées d’une
scéne sacrificielle (selon un processus comparable a celui que nous avons
vu a ’ceuvre dans la performance d’un épisode du « cycle »). Si le lecteur
moderne doit décoder ce qui se joue dans chacun des moments successifs de
la séquence, sa simple énonciation mobilisait le savoir implicite de 1I’auditeur
antique'*.

Produit de I’intérieur d’une culture sacrifiante'®, en prise sur elle, le sa-
crifice fonctionne dans les poémes homériques comme un opérateur anthro-
pologique privilégié dans I’exploration des positions possibles des hommes
en interaction avec des dieux et des espaces, pour un parcours expérimental
dans un domaine de la culture. Les récits chez Alcinoos dans 1’Odyssée fa-

149

145Les manuels d’introduction a la religion grecque marquent a juste titre les écarts entre
« sacrifice homérique » et « grand sacrifice civique », au risque toutefois de privilégier une
lecture en termes d’évolution chronologique des pratiques effectives.

146Soit la version bréve, /. 2, p. 410-431 (je mets en italique les gestes constitutif de la sé-
quence), a comparer aux développements des versions longues : « Et, quand ils ont tous
entouré le beeuf et pris les grains d’orge, le roi Agamemnon, au milieu d’eux, prend la pa-
role et prie (...), il dit ; mais le fils de Cronos ne se dispose pas a accomplir ses veeux : tout
en agréant ses offrandes, il ajoute a sa peine amere. La priére achevée, les orges répandues,
on releve les mufles, on égorge, on dépéce ; on découpe les cuisses, des deux cotés on les
couvre de graisse ; on dispose au-dessus des morceaux de chair crue ; aprés quoi, on les
brile sur des buches bien séches. On met la fressure a la broche ; on la tient au-dessus du
feu. Puis les cuisseaux briilés, on mange la fressure. Le reste, on le débite en menus mor-
ceaux ; on enfile ensuite ceux-ci sur des broches, on les rotit avec grand soin ; on les tire
enfin tous du feu. L’ ouvrage terminé, le banquet apprété, on festoie, et les ceeurs n’ont pas
a se plaindre du repas ou tous ont leur part » (P. Mazon, tr.).

47V, Pirenne Delforge, Retour a la source. Pausanias et la religion grecque, Liege 2008,
p- 179 et ss ; la maniére homérique de dire le sacrifice s’avére incompatible a toute réduc-
tion de ’opération a un moment, une fonction ou une signification centraux, mise a mort
(Burkert), passages du sacré au profane (Mauss)...

148Sur le savoir implicite du rite chez les anciens, voir J. Scheid, Quand faire ¢ ’est croire. Les
rites sacrificiels des romains, Paris 2005, p. 275 et ss.

9] .-L. Durand, « Dans une culture sacrifiante », Dires 12 (1992), p. 67-81.

166



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

¢onnent un nulle-part fait « d’étres, de situations, de collectivités humaine-
ment impossibles »'*°. La fiction construit cette invraisemblance a partir de
I’exploration en creux de 1’opération sacrificielle dans sa relation aux pra-
tiques d’hospitalité et au banquet, lieu d’énonciation de la mémoire divine
de I’aéde. Les étapes de ’errance d’Ulysse proposent autant de variations
sur I’articulation entre des régimes alimentaires codés par la pratique sacri-
ficielle et des espaces en leurs qualités spécifiques et leurs modalités d’oc-
cupation'!. L’ailleurs que traverse Ulysse fait se succéder des lieux ou les
sacrifices s’avérent inefficaces, ou 1’on ne peut sacrifier. Le sacrifice impos-
sible des vaches immortelles du Soleil voue a la mort les derniers compa-
gnons'* et Ulysse a une forme radicale d’oubli dans des confins océaniens
de Calypso « ou aucune cité d’hommes ne conduit d’hécatombes pour les
dieux »'%,

Débarquant sur une terre inconnue, Ulysse s’enquiert des « mangeurs de
pain »'** et des « buveurs de vin » qui I’habitent, définissant ainsi « une
variante culturellement acceptable de I’humanité ». Tout commence par ce
qu’on mange qui est « comme la petite partie visible qui implique dans sa
totalité I’activité des habitants éventuels »'3. Mais au lieu d’agriculteurs pra-
tiquant le sacrifice, accédant a la viande, de maniére humaine et civilisée,
par la médiation des céréales'*®, Ulysse ne rencontre que mangeurs de fleurs
dont I’hospitalité douce et excessive fait perdre la mémoire du retour ou
cyclopes galactophages et inhospitaliers se régalant occasionnellement de la
chair des étrangers de passage. Etre cannibale et buveur exclusif de lait se
révele une seule et méme chose : « une société exclusivement pastorale est
une société humainement impossible »'%7. De la cuisine anthropophagique du
cyclope, Euripide donne le commentaire adéquat en clé sacrificielle : « il ne
sacrifie qu’a lui-méme — pas aux dieux — et a son ventre, la plus grande des
puissances divines »'5.

130].-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 255 ; F. Dupont, o.c., p. 59 et ss.

151].-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 256 ; sur les différences entre espaces abordés par
Ulysse, P. Citati, La pensée chatoyante. Ulysse et |'Odyssée, tr. fr., Paris 2004.

132] -P. Vernant, « Manger aux pays du Soleil », dans La cuisine du sacrifice, o.c., p. 239-249.

130d. 5, p. 101-102, ainsi que s’en plaint Hermes.

15*0d. 10, p. 100...

155].-L. Durand, « Dei tonni e degli uomini », Tonnara, Gio Martorana (éd.), Palerme 1995,
p- 14, original frangais a paraitre.

13¢]J.-L. Durand, « Images pour un autel », L espace sacrificiel dans les civilisations méditer-
ranéennes de I'Antiquité, R. Etienne & M.-T. Le Dinahet (éds), Lyon et Paris 1991, p. 45-
55 ; D. Jaillard, « Le pilier hermaique dans 1’espace sacrificiel », MEFRA 113, 1 (2001),
p. 341-363.

157].-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 256.

B8Euripide, Cyclope p. 334-335 : ayod obtivi B0m mAny €poi, Ogoiot 8” ob, / kai T peyiott,
yaotpitijde, dopovav, parole de cyclope auquel le cheeur fait écho, 364-67 : anofdpog Tav

167



DomiNiQue JAILLARD

Dans I’espace du sacrifice impossible, la relation constitutive entre
hommes et dieux est court-circuitée, les dieux sont comme absents ; seul
Hermes, passeur clandestin, est présent aux cotés du héros ; Athéna n’est
plus @ méme d’intervenir directement pour aider son cher Ulysse. Tout re-
bascule avec le passage chez les Phéaciens' que 1’ Odyssée construit comme
des médiateurs qui, tout en « se tenant a I’écart des hommes mangeurs de
pain » sont, a I’inverse des cyclopes dont ils avaient naguere été les proches
voisins, des hotes presque trop parfaits. Le s¢jour chez les Phéaciens marque
la réintégration d’Ulysse dans ’espace des sacrifices, dans les liens qu’ils
instaurent, dans un monde humain. Quand Ulysse arrive, il est comme « un
lion chasseur des montagnes, tueur de bétail »'%°, quand il repart, « comme un
laboureur fatigué qui rentre a la maison »'%!. L’entre-deux phéacien, poséi-
donien, n’en est pas moins ambigu, espace fictionnel a la fois humain et non
humain'®? : proximités et distances excessives s’y superposent, contradic-
toirement. Tout y semble affecté d’un degré d’étrangeté, d’irréalité, comme
d’un tremblé Iéger qui laisse incertain les partages constitutifs d’une société
humaine'®,

En revanche, des qu’Ulysse est rentré en Ithaque, toute 1’action est reprise
par la matrice sacrificielle'®!, construite par I’observance scrupuleuse des
rites. Particulierement exemplaire est I’hospitalité qu’Eumée offre a Ulysse
« déguisé »'%. Vengeance contre les prétendants et reconquéte de la royauté
sont placés sous le signe de 1’action conjointe de Zeus pere, d’ Apollon — ar-
cher redoutable — et de Pallas Athéna!®, scandés au rythme de sacrifices a
Apollon qui semblent sonner le glas de la mort des prétendants. Tandis que
le massacre s’appréte, une procession traverse la cité, menant 1’hécatombe
vers un sanctuaire d’ Apollon'®’. Un contraste maximal oppose Ulysse et Eu-

£xel Buoiavt / Kdkioy Altvaiog Eevik@v / kpe®dv keyapuévos Popdt, « Loin de moi le
sacrifice indigne des autels que fait le cyclope de I’Etna, friand de la chair des hotes »,
Meéridier-Jouan (tr.), avec considérations culinaires précises.

19900 Athéna intervient en envoyant a Nausicaa le réve qui lui fera rencontrer et accueillir
Ulysse. « Accueillant » Ulysse a Ithaque, Athéna mettra sa meétis a I’épreuve.

10d. 6, p. 130-133.

0d. 13, p. 21-23.

12Voir J.-L. Durand, Annuaire EPHE, o.c., p. 256-257.

193 Ch. Segal, Singers, Heroes, and Gods in the Odyssey, o.c., p. 37-64.

194P, Vidal Naquet, « Valeurs religicuses et mythiques de la terre et du sacrifice dans I’Odys-
sée », o.c.

15Pour une analyse du « sacrifice » d’Eumée, Od. 13. P. 413-456, voir D. Jaillard, Configura-
tions d’Hermes, o.c., p. 114-118.

1Selon Laérte, le pére d’Ulysse, Od. 24, p. 376, faisant écho a la parole de Ménélas vouant
les prétendants a la mort « par Zeus pére, Apollon et Pallas Athéna », que Télémaque rap-
porte a sa mere, 17, p. 132.

170d. 20, p. 275-278 ; fondamental : M. Detienne, Apollon le couteau a la main, Paris 1998,
p- 42 et ss.

168



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

mée, attentifs a accomplir leurs moindres obligations sacrificielles!®®, aux
festins sauvages et impies des prétendants. Leur « table ouverte »'%° contri-
bue a pervertir les sacrifices qu’elle nécessite. Les prétendants « mangent les
biens d’Ulysse sans contrepartie », « ils mettent en pi¢ce la maison d’Ulysse
comme des fauves »'”°. Frappés de folie par Athéna!”', leur machoire se met a
rire d’elle-méme, « ils mangent des viandes souillées de sang (aipodpukta
8¢ om kpéa floblov) », dysfonctionnement majeur de la cuisine sacrificielle!’
qui inspire au devin Théoclymene la vision du sang vengeur coulant aux
murs du palais.

L’Homeére que nous avons tenté ici de mettre au jour n’est pas le texte
fondateur ; il est, dans le contexte rituel de sa performance, 1’explorateur des
conditions mémes d’exercice du rite, autant dire — dans 1’époché de nous-
mémes — de la possibilité d’étre humain. Il I’est d’abord comme « une po-
tentialité infinie de récits » se rattachant a 1’ensemble virtuel du « cycle »,
puis dans le duel des « poemes » d’Achille et d’Ulysse, du kléos sans nos-
tos a Troie et du kléos-et-nostos ancré dans le paysage sacrificiel d’Ithaque.
Homére est, pour reprendre la belle formule de Florence Dupont, « une
compétence »'7, au sens linguistique, appartenant a tous les aédes / rhap-
sodes formés dans la tradition des Homérides et actualisant d’une certaine
maniere la parole ritualisée de la Muse. L’omniscience du rhapsode doit se
mesurer a cette aune, elle n’est pas celle de 1’encyclopédiste.

Cet Homere se comprend dans et a partir de sa culture polythéiste. Son
¢tude ne peut faire 1’économie d’une analyse fine de I’action prétée aux
puissances dont la compétence est requise tant pour que la performance soit
produite que pour faire passer 1’auditeur de I’autre c6té du miroir, le faire
accéder a la trame qui est « vérité » des événements et de la culture partagée,
une vérité accessible seulement par des « fictions », entre lesquelles la diffi-
culté est de faire le tri entre les solides et les trompeuses. Dans cette culture
polythéiste, la puissance qu’est Homeére trouve « naturellement » sa place
dans le réseau des dieux impliqués dans I’épos, ce dont témoignent les cultes
dont il est ’objet!™ et les montages panthéoniques définissant ses positions

De I’aveu de Zeus méme, Od. 1, p. 65-66.

M. Detienne, o.c., p. 45.

1S, Said, « Les crimes des prétendants, la maison d’Ulysse et les festins de 1’Odyssée »,
Etudes de littérature ancienne, Paris 1979, p- 9-49 ; E. Scheid-Tissinier, Les usages du don
chez Homere. Vocabulaire et pratiques, Nancy 1994, p. 136-157.

0d. 20, p. 345-358.

172D, Jaillard, « Réflexions sur le statut et les effets du sang versé dans les représentations
et les pratiques des cités grecques », Tabous et transgressions, J. -M. Durand et T. Romer
(éds), Fribourg, 2015, p. 287 et ss.

I3F. Dupont, Homeére et Dallas, o.c., p. 66-67.

174Strabon 14. 1. 37 (a propos de I’Homereion de Smyrne), Elien, Hist. Variées p. 13, 22
(Alexandrie) ; p. 9. 15 : ce dernier passage, citant Dionysos d’Argos, FGrHist 308 F 21,

169



DomiNiQue JAILLARD

dans le champ de la parole et des savoirs'”. En tant qu’investi d’autorité,
Homére est un dieu, 1I’Homeros theos du cahier d’écolier que nous citions
au commencement de ce parcours. En retour le texte d’un poéme est sus-
ceptible d’étre transcrit afin de pouvoir faire I’objet d’une dédicace dans un
sanctuaire ; ainsi I’ Hymne homérique a Apollon passe pour avoir été déposé
en offrande dans le sanctuaire d’ Artémis a Délos'™.

Qu’apporte cette compétence homérique a la question de la hiéroglossie ?
Au ceeur d’une culture partagée, panhellénique, Homére creuse un écart,
celui d’une langue que personne ne parle comme telle, celui aussi d’un jeu
de représentations toujours légérement décalées — représentations des dieux,
de la pratique rituelle, de tous les domaines de la culture — qui sont justement
le miroir a usages multiples qu’il tend aux diverses cités, a leurs diverses
constructions. Les profondes mutations de la paideia aux tournants des v et
1ve siécles vont transformer les pratiques d’Homeére, de nouvelles manicres
de commenter, de comprendre, se développent, a I’occasion notamment de
conflits entre savoirs ; Homeére ne cesse de devoir étre défini par ses usages.

Ce n’est guére que dans 1’ Antiquité tardive, chez les « derniers paiens »,
les philosophes néoplatoniciens d’Athénes notamment, qu’Homére, tend,
en quelque maniére, a étre traité comme « un texte sacré », « fondateur »,
mais c’est alors aussi en raison d’un dialogue engagé avec le judaisme - les
juifs d’Alexandrie avaient imaginé un Homeére lecteur de la Torah — et dans
une relation conflictuelle avec le christianisme. L’on discute pour savoir qui
d’Homére ou de Moise est le plus ancien, comprendre, le plus autorisé. Ul-
time paradoxe, au moment méme ou Homere tend a devenir ce que d’aucuns
n’hésiteraient pas a qualifier de texte « sacré » ou « religieux », la victoire du
christianisme le renvoie a un statut purement culturel, dans I’oubli désormais
total du contexte performatif qui avait été le sien. Pour 1I’éducation d’une
petite princesse allemande donnée en mariage a un basileus byzantin, 1’ar-
chevéque de Thessalonique, Eustathe, produira quelques milliers de pages
résumant les commentaires allégoriques dont Homeére a pu étre I’objet, le
surchargeant de [’extérieur d’un surplus de sens, un sens qui lui est bien

met en scéne Homeére et Apollon invités comme hotes (epi xenia ekaloun) d’un sacrifice.
Pour Délos, voir Ph. Bruneau, Recherches sur les cultes de Délos, Paris 1970. Dossier com-
modément disponible, dans une perspective sensiblement différente, F. Kimmel, « Cultes
d’Homere, aspects idéologiques », Gaia 10, 2006, p. 171-186.

15Voir par exemple le célebre relief d’Archélaos de Priéne au British Museum, n° inv. 2191,
figurant un sacrifice a Homeére, avec sur les différents registres représentant le Mont Héli-
con, les neuf Muses, Apollon jouant de la lyre, Zeus et Mnémosyné.

176 Certamen 18 : pndévtog 8¢ 10d Buvov oi pév "Twveg molitny adTdv KOOV ETOU|CVTO,
Anhot 8¢ ypayavteg ta £ gig Aedkopo avétnkay &v Tt g Aptédog iepdt. « Quand
I’hymne eut été dit, les Toniens décidérent en commun de conférer a Homeére la citoyenneté
et les Déliens ayant transcrit les vers sur une tablette, ils la déposérent dans le sanctuaire
d’Artémis ».

170



AU MIROIR D’HOMERE. PERFORMANCE, AUTORITE PANHELLENIQUE ET EXPLORATION MYTHIQUE

étranger : le bagage minimal d’une barbare devenue I’épouse de I’empereur.
Notre Homére texte fondateur est celui de quelques-uns de nos usages que
nous espérons avoir contribué a regarder avec plus de distance.

171






