
M
ov

im
en

ti
 e

 fu
nz

io
ni

 r
it

ua
li 

ne
l M

ed
it

er
ra

ne
o 

an
ti

co

SMSR

87
/2

 (
20

21
)

STUDI E MATERIALI DI STORIA DELLE RELIGIONI

87/2 (2021)

Movimenti e funzioni rituali 
nel Mediterraneo antico

Danza, estasi e corpi

Dipartimento di Storia, Antropologia, Religioni, Arte, Spettacolo

SMSR

Sapienza
UniverSità di roma

Mélanie lozat

Marinella Ceravolo

DoMinique JaillarD

PhiliPPe BorgeauD

giorgio Ferri

FranCesCo Massa

Karin sChlaPBaCh

CarMela Mastrangelo

alessio quaglia

toMáš BuBíK

DaviD váClavíK

DoraliCe FaBiano

FranCesCo savorani

ClauDia santi

Chiara Di serio

elena Cerqua

eMMa Fattorini

serena Di nePi

MiChaela valente

ePhraiM nissan

€  00,00

ISSN 0393-8417

Copertina SMSR 2-2021 1-4.indd   Tutte le pagine 14/11/2021   17:07:17



condizioni di abbonamento

Anno 2021 (due fascicoli)	

Italia	 €  40,00	
Estero	 €  65,00	

Modalità di pagamento / How to Subscribe
Editrice Morcelliana S.r.l. – Brescia
• Bonifico: BPER Banca – Iban IT96M0538711205000042708552 
Causale: Abbonamento “SMSR” anno …

Per informazioni e richieste
Editrice Morcelliana S.r.l.
Via G. Rosa, 71 - 25121 Brescia / Tel. 030 46451 – Fax 030 2400605
E-mail: abbonamenti@morcelliana.it

Amministrazione / Sales Management
Editrice Morcelliana – Via G. Rosa 71 – 25121 Brescia, Italy
Tel. +39 030 46451 – Fax +39 030 2400605 
E-mail: redazione@morcelliana.it - abbonamenti@morcelliana.it
Sito internet: www.morcelliana.it

L’I.V.A. è assolta dall’editore ai sensi dell’art. 74 lett. C. DPR 633/72
Autorizzazione de Tribunale di Roma n. 6732 del 10/02/1959
© 2021 Editrice Morcelliana S.r.l.
Stampa: LegoDigit srl - Via Galileo Galilei 15/1 - 38015 Lavis (TN)

Indicizzazioni /Indexing
Ebsco Publishing
Bibliographic Information Base in Patristics (BIBP)
European Reference Index for the Humanities (ERIH)
Index to the Study of Religions Online (Brill Publisher)
Old Testament Abstracts Online (OTA)
Catholic Biblical Quarterly Online (CBQ)
Torrossa

Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a doppio referaggio anonimo
I fascicoli della rivista sono monografici

STUDI E MATERIALI DI
STORIA DELLE RELIGIONI
Fondata nel 1925 da Raffaele Pettazzoni
87/2 - LUGLIO-DICEMBRE 2021

Direttore responsabile / Editor-in-Chief: Alessandro Saggioro

Vicedirettore / Deputy Editor: Sergio Botta

Caporedattore / Chief of Editorial Committee: Marianna Ferrara

Comitato di redazione / Editorial Committee: Julian Bogdani, Paola Buzi, Alberto Camplani, 
Tessa Canella, Anna Maria Gloria Capomacchia, Francesca Cocchini, Carla Del Zotto, Serena Di 
Nepi, Pietro Ioly Zorattini, Mara Matta, Giulia Piccaluga, Emanuela Prinzivalli, Federico Squarcini,  
Lorenzo Verderame, Claudio Zamagni

Segreteria di redazione / Editorial Secretariat: Andrea Annese, Francesco Berno, Marinella 
Ceravolo, Angelo Colonna, Arduino Maiuri, Caterina Moro, Valerio Salvatore Severino, Maurizio 
Zerbini

Comitato scientifico / Advisory Board: Alessandro Bausi (Universität Hamburg), Philippe 
Blaudeau (Université d’Angers), Carlo G. Cereti (Sapienza Università di Roma), Riccardo Contini 
(Istituto Universitario Orientale di Napoli), Maddalena Del Bianco (Università di Udine), Franci-
sco Díez de Velasco (Universidad de La Laguna), Jean-Daniel Dubois (Paris, EPHE), Giovanni Fi-
loramo (Università di Torino), Armin W. Geertz (University of Århus), Gaetano Lettieri (Sapienza 
Università di Roma), Bruce Lincoln (University of Chicago), Christoph Markschies (Humboldt- 
Universität, Berlin), Annick Martin (Université de Rennes 2), Russell McCutcheon (University 
of Alabama), Santiago Carlos Montero Herrero (Universidad Complutense de Madrid), Enrico 
Norelli (Université de Genève), Guilhem Olivier (Universidad Nacional Autónoma de México), 
Tito Orlandi (Sapienza Università di Roma), Giulia Sfameni Gasparro (Università di Messina), 
Paolo Siniscalco (Sapienza Università di Roma), Natale Spineto (Università di Torino), Kocku 
von Stuckrad (Universiteit van Amsterdam), Michel Tardieu (Collège de France), Roberto Tottoli 
(Istituto Universitario Orientale di Napoli), Hugh Urban (Ohio State University), Ewa Wipszycka 
(University of Warszawa), Elena Zocca (Sapienza Università di Roma)

Studi e Materiali di Storia delle Religioni perseguono nel loro campo spe-
ciale i fini della scienza e della cultura. Alla scienza storica contribuisco-
no facendo oggetto di storia la religione nel suo svolgimento. Alla cultura 
schiudono più larghi orizzonti, promuovendo una maggiore partecipazione 
del pensiero italiano alla conoscenza di forme e momenti di civiltà meno 
prossimi e meno noti.

(Raffaele Pettazzoni 1925)

Direzione: Dipartimento di Storia, Antropologia, Religioni, Arte, Spettacolo
Sapienza - Università di Roma - Piazzale Aldo Moro 5 - 00185 Roma
Fax 06 49913718		  e-mail: smsr@uniroma1.it

Copertina SMSR 2-2021 2-3.indd   Tutte le pagine 20/11/2021   09:14:27



STUDI E MATERIALI DI
STORIA DELLE RELIGIONI

Fondata nel 1925 da Raffaele Pettazzoni

87/2 (2021)

Movimenti e funzioni rituali  
nel Mediterraneo antico

Danza, estasi e corpi

pubblicati dal Dipartimento di Storia, Antropologia,  
Religioni, Arte, Spettacolo

Sapienza - Università di Roma 

MORCELLIANA



Stampato con il contributo della Sapienza Università di Roma

Finito di stampare nel novembre 2021



Sommario

Sezione monografica
Movimenti e funzioni rituali nel Mediterraneo antico

Danza, estasi e corpi

Mélanie Lozat, Introduzione.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 423

Marinella Ceravolo, Semantica e narrazione della danza nell’antica 
Mesopotamia.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 428

Dominique Jaillard, De la musique, du mouvement et des modalités 
d’emprise en Grèce ancienne. Entre Dionysos et les Corybantes.. . . . . . . . . . . 	 441

Philippe Borgeaud, Les chèvres et l’invention de l’oracle de Delphes.
Contribution au bestiaire de la convulsion.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 456

Giorgio Ferri, Neu morem in Salium sit requies pedum. Danza estatica 
nella religione romana?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 468

Mélanie Lozat, Les Courètes, de la danse en armes à la possession. . . . . . 	 480

Francesco Massa, Danze estatiche e culti misterici. Miti storiografici e 
fonti antiche.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 491

Karin Schlapbach, Sensing through dance in Roman religion.. . . . . . . . . . . . . 	 507

saggi / essays

Carmela Mastrangelo, Luigia Nitti-Dolci, i manoscritti nepalesi di 
Sylvain Lévi, e gli studi indologici in Europa alla vigilia della Seconda 
guerra mondiale. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 523

Alessio Quaglia, La religione del farro. Mola salsa, casta mola e la 
certezza dell’ancora incerto. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 535

Tomáš Bubík - David Václavík, The Czech Study of Religions and We-
stern Scholarship. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 554

Doralice Fabiano, Les nymphes ravisseuses. Récits d’enlèvement et 
d’intégration en Grèce ancienne.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 580

Francesco Savorani, La vecchia e il fabbro. Anna Perenna e Mamurius 
Veturius nella renovatio temporis dell’anno romano.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 606



420	 Sommario

Claudia Santi, Talent show e rivitalizzazione del rito.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 656

Chiara Di Serio, The Naked Wise Men of India.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 673

Elena Cerqua, Lloró Jesús. Pianto e confessione in San Manuel Bueno, 
mártir di Miguel de Unamuno.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 696

Emma Fattorini, “Le carte dello scrittoio sono anime”. Domenico Tardi-
ni e Achille Silvestrini. Documenti, diari, memorie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 714

note / notes

Serena Di Nepi, Jews, Italy, Renaissance. Parole antiche e nuovi para-
digmi per una storiografia internazionale in movimento.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 737

Michaela Valente, Idee e pratiche della tolleranza nell’Europa dell’età 
moderna. A proposito di alcuni recenti studi.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 746

Ephraim Nissan, Ways of Thinking about Hypatia of Alexandria. A Re-
view Article.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 756

recensioni / reviews

Celene Ibrahim, Women and Gender in the Qur’an [Leila Karami], p. 773 - Marina Montesano, 
Ai margini del Medioevo. Storia culturale dell’alterità [Marco Bartoli], p. 776 - Corinne Bonnet, 
Les trois yeux de Zeus, les mille noms d’Isis. Les dieux antiques dans et en dehors de la caverne 
[Arduino Maiuri], p. 778 - R. Manselli, L’eresia del male [Antonio Musarra], p. 782 - Paolo Za-
nini, Il “pericolo protestante”. Chiesa e cattolici italiani di fronte alla questione della libertà re-
ligiosa (1922-1955) [Daniele Rampazzo], p. 784 - Claudia Santi - Ennio Sanzi (eds.), “Santo” e 
“Santità”. Roma Grecia Tarda Antichità Buddhismo [Gianmarco Grantaliano], p. 787 - Santiago 
Montero, Prodigios en la Hispania romana. Rayos, terremotos, epidemias, eclipses [Gianmarco 
Grantaliano], p. 790 - Francesco D’Angelo, Il primo re crociato. La spedizione di Sigurd in 
Terrasanta [Alfonso Marini], p. 792 - Carlo Ginzburg - Bruce Lincoln, Old Thiess: A Livonian 
Werewolf. A Classic Case in Comparative Perspective [Simone Pepponi Fortunati], p. 794 



SMSR 87 (2/2021) 441-455

Dominique Jaillard, Université de Genève: dominique.jaillard@unige.ch

Dominique Jaillard

De la musique, du mouvement et des modalités 
d’emprise en Grèce ancienne
Entre Dionysos et les Corybantes

Devant le mal secret (kruptôi pathei) qui ronge Phèdre, les femmes de 
Trézène s’interrogent. Parmi les étiologies possibles, l’emprise par une ins-
tance possessionnelle est la première qu’elles considèrent, avant les malheurs 
conjugaux ou quelque maladie féminine : 

« Es-tu possédée (entheos), ma fille, par Pan ou par Hécate, égarée (phoitas) par les 
vénérables Corybantes ou par la Mère des montagnes  ? Ou Dictynne chasseresse 
t’égare-telle, te consume-t-elle (truchêi) pour une impiété, un gâteau que tu n’auras 
pas sacrifié ? Elle erre à travers les flots aussi aisément qu’elle va sur terre »1.

L’incertitude ne porte pas seulement sur la cause, possessionnelle ou 
non, de ces troubles. Elle touche, si possession il y a, à l’instance responsable 
qu’il convient de pouvoir identifier pour administrer le traitement adéquat. 
S’esquisse un vaste paysage de puissances susceptibles d’égarer ou de faire 
dépérir ceux qu’elles tiennent sous leur emprise, au sein duquel les femmes 
de Trézène opèrent des choix (Dionysos est absent), contextuellement per-
tinents, ainsi que l’atteste la présence d’une déesse crétoise (terre natale de 
Phèdre). Rien de plus commun dans les représentations de l’Athènes po-
lythéiste du ve s., que la possession d’un humain par un dieu. Dans la tragédie 
d’Euripide, la situation d’emprise est d’emblée mise en relation avec une 
possible faute rituelle, en lien avec la bonne gestion des obligations sacrifi-
cielles, des honneurs dus aux dieux. 

La “Grèce”, culture sacrifiante, est une culture possessionnelle2. Cette 
hypothèse de travail, qui sous-tend nos recherches sur les configurations pos-
sessionnelles et les modalités d’emprise dans les sociétés de la Méditerranée 
ancienne, présuppose et que des humains soient considérés comme possédés, 
et que leur gestion puisse être prise en charge par des dispositifs rituels per-
tinents, point décisif qu’une lecture fine des sources permet d’asseoir. En ce 
sens, Rome, dans sa religion publique, ne se revendique pas d’une culture 
possessionnelle, quand bien même les représentations romaines attestent 

1 Eur., Hipp. 141-147 : †σὺ γὰρ† ἔνθεος, ὦ κούρα, / εἴτ’ ἐκ Πανὸς εἴθ’ Ἑκάτας / ἢ σεμνῶν 
Κορυβάντων / φοιτᾶις ἢ ματρὸς ὀρείας ; / †σὺ δ’† ἀμφὶ τὰν πολύθη- / ρον Δίκτυνναν ἀμπλα-
κίαις / ἀνίερος ἀθύτων πελανῶν τρύχηι;

2 J.-L. Durand, Dans une culture sacrifiante, dans « Dires, revue du centre freudien de Montpel-
lier » 12 (1992), pp. 67-81, repris dans J.-L. Durand, Sacrifier en Grèce et ailleurs, C. Carastro - D. 
Jaillard (eds.), Jérôme Millon, Grenoble 2022 (à paraître).



442	 Dominique Jaillard

d’une connaissance et d’une compréhension extrêmement fines de ce tout 
qui en fait les ressorts – chez les autres3. 

Les instances susceptibles d’être impliquées sont d’autant plus nom-
breuses qu’un “même” dieu (comprenons, appréhendé sous un même théo-
nyme, voire avec la même épiclèse), peut, en fonction de situations, de 
contextes ou d’enjeux différents, agir selon des modalités variables. Corol-
lairement, la scène possessionnelle prend forme selon d’infinies variations. 
Les diverses configurations “possessionnelles” du “paysage grec”, dès qu’on 
prête une attention suffisante au détail des agencements de ce qui est dit arri-
ver et se faire, se laissent difficilement réduire aux modèles généraux, de type 
“ménadisme” ou “spirit possession”, longtemps privilégiés par l’historiogra-
phie comme autant de cases commodes. Devant la richesse et la complexité 
des données, il convient, en faisant l’époché des théories générales de la transe 
ou de la possession4, et en évaluant très précisément les logiques qui président 
aux généralisations opérées par les sources antiques – Platon classiquement, 
ou Diodore de Sicile, à propos des baccheia des femmes5 – de procéder à des 
micro-analyses fines des configurations repérables. De leur parcours et de leur 
comparaison6 se dégage un ensemble de variations culturellement pertinentes 
et signifiantes dans l’articulation des dispositifs politico-rituels au sein des-
quels les hommes de ces sociétés se trouvent d’emblée inscrits7.

En présence, donc, de symptômes laissant suspecter une emprise, un dia-
gnostic s’impose, croisant les indices : ainsi, en suivant un traité hippocra-
tique8, d’après certains spécialistes rituels, les modalités d’émission d’un son 
associées à telle posture ou à tels mouvements. Un bêlement de chèvre avec 

3 Sur le “refus” romain et la place du possessionnel dans les récits, cfr. les travaux en cours 
de ma doctorante Anne-Angèle Fuchs, Rhétorique et possession. Contexte cicéroniens (Brutus, De 
oratore, Orator), à paraître. Il y a là quelque chose d’une altérité incluse.

4 Nous préférons comme concept opératoire, plutôt que de la notion de transe dont les biais 
méthodologiques et les présupposés ethnocentriques ont fait l’objet d’importantes réévaluations 
critiques (cfr. les travaux de R. Hamayon), user de la notion d’emprise qui ouvre à l’analyse de 
manifestations et d’effets somatiques (sans les ambiguïtés épistémologiques que porte le nexus so-
matico-culturel présupposé par la transe), met l’accent sur le lien avec les instances possédantes et 
permet d’intégrer des formes de possession, par Éros ou Arès par exemple, qui s’inscrivent dans les 
variations du paysage grec, sans toujours pouvoir se ramener à une transe. “Possession“ est employé 
comme entrée indéterminée et commode, une approximation à interroger, sans considération des op-
positions (problématiques) et distinctions, possession, chamanisme, médiumnisme, extase… Nos ré-
serves sont maximales lorsqu’il est fait recours à la notion “d’état altérée de conscience“ qui, quelles 
que soient les précautions prises (Y. Ustinova, Divine mania. Alteration of Consciousness in Ancient 
Grecce, Routledge, London 2018, pp. 17-29, par ex.) induit des biais en mettant au centre de la pro-
blématisation des catégories et un ensemble de présupposés “psycho-somatiques” qui ne peuvent être 
détachés de ce qui en est culturellement construit, et tend à écraser la variété de configurations dont 
l’analyste doit délicatement dégager les articulations.

5 Diod. 4, 3. L’admirable synthèse de G. Rouget, La musique et la transe, Gallimard, Paris 1990 
(ed. orig. 1980), fait un usage systématique de la théorie de la mania platonicienne qui dissimule 
l’éblouissante poikilia des pratiques grecques.

6 Cfr. par ex., D. Jaillard, Pythies, ménades et autres possédés, dans « Asdiwal » 2 (2007), 
pp. 60-81.

7 Cfr. J.-L. Durand, Dans une culture, cit., pp. 68-69.
8 Hippoc., Morb. Sacr.11. Mention dans une perspective polémique.



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 443

grincements de dents et convulsions du côté droit leur fait suspecter la Mère 
des dieux, un hennissement renvoie à Poséidon, mais, accompagné d’un 
lâché d’excréments, à Énodia, tandis que des ruades, l’écume à la bouche, 
manifestent la présence d’Arès. Dans le cas de ces emprises “épileptiques”, 
le rituel consiste en un complexe de purifications (hagneia, katharmos), d’in-
cantations (epôidê) et de sacrifices (avec accent sur l’usage du sang), qui, 
tout en honorant l’instance possédante, libère le possédé de la souillure dont 
elle l’avait affecté. 

Comme dans les formes de possession consistant essentiellement en une 
déprise radicale de soi, à une réduction à un état de stupeur (dans la panoleptie 
et dans certains récits de nympholeptie notamment9), l’emprise en elle-même 
n’est pas, en ce cas, transformable par ritualisation en quelque chose de “ré-
glé” et de “bénéfique” pour le possédé et ses groupes d’appartenance. Mais 
l’absence d’une possibilité de ritualisation peut être lue comme le signe d’une 
situation limite (liée à des puissances et des espaces spécifiques, ou à certaines 
modalités d’infliction d’une souillure), d’une marge relativement au système 
rituel qui gère les relations entre hommes, dieux et territoire. Le système intègre 
les diverses pratiques rituelles de la “possession” en les articulant à certaines 
pratiques divinatoires et aux pratiques sacrificielles qui en forment le cœur10. 

Prise en charge par le dispositif rituel adéquat, l’emprise vaut en elle-
même comme remède aux maux  /  symptômes et, conjointement, comme 
manière de présentifier et d’honorer l’instance. Induite selon l’espace et le 
temps requis, dans la prestation répétée des “possédés”, la force opérative de 
l’emprise est mobilisée en fonction de ce que le rite traite et effectue. 

L’absence ou la présence d’un élément musical (mélodique et / ou per-
cussif) en lien avec des modalités de mise en mouvement du corps et de pro-
duction de certaines postures constitue un des critères discriminants11, tant 
au plan du diagnostic qu’à celui de la bonne gestion du dispositif rituel. La 
comédie attique nous propose un fil provisoire. Dans un fragment de sa Theo-
phorouménê, Ménandre met en scène une jeune fille qui sort nuitamment, 
en proie à un comportement étrange et socialement inadmissible. Feint-elle ? 
Est-ce folie (mainei) ou possession par un dieu (theophoria) ? Une épreuve est 
tentée (peiran exestin). On demande à un flûtiste de jouer un air relevant des 
rites de la Mère des dieux, puis, plutôt, de ceux des Corybantes. Le résultat 
est concluant, la jeune fille fait montre du comportement attendu dans le cas 
d’une possession par les Corybantes, avec cri rituel (epololuxate), tremble-
ments de tête (seisikarênoi) et univers sonore tumultueux (thorubountes)12. À 

9 P. Borgeaud, Recherches sur le dieu Pan, Institut suisse, Roma 1979, pp. 156-192.
10 Cfr. par exemple, notre lecture des sacrifices delphiques : provisoirement, D. Jaillard, Pythies, 

cit., p. 64. Un livre est en préparation.
11 Cfr. par exemple, sous ce rapport, la mise en perspective de la pythie et des ménades, ibi, 

pp. 66-70, absence de musique et mouvement presque imperceptible d’un corps rivé par le trépied 
à l’espace de l’adyton d’un côté, stridence des flûtes phrygiennes et martellement des tambourins, 
corps bondissants et tournoyants de l’autre.

12 Le point est clair, même si la reconstitution du détail de l’action reste hypothétique et dépend 
de la position des deux fragments papyrologiques de Florence dans la pièce.



444	 Dominique Jaillard

l’aulos jouant la mélodie liée à l’instance possédante, répondent des mouve-
ments, postures, paroles idoines, qui présentifient cette dernière “dans” et par 
le corps de la jeune fille “possédée”. Les allusions de Platon laissent entrevoir 
ce qui fait le bon fonctionnement de la scène rituelle corybantique : 

« ceux qui font les Corybantes (korubantiôntes) ne perçoivent qu’un air (melos) avec 
promptitude, celui du dieu dont ils sont possédés (katechôntai) et, pour cet air, ils 
trouvent sans peine les figures (schêmata) et les paroles, mais des autres, ils ne se 
préoccupent pas »13.

L’identification de l’instance n’est cependant pas toujours correcte. À 
soumettre quelqu’un à un rituel corybantique selon une indication erronée, 
on risque le fiasco. C’est ce dont se rit Aristophane mettant en scène le vieux 
Philocléon s’échappant du sanctuaire, tambourin en main14.

L’historien-anthropologue de l’Antiquité frotté de comparatisme ne 
manquera pas de penser aux airs des génies songhay qu’enchaîne l’un après 
l’autre le joueur de vielle devant le cercle de danseurs que leurs pas, pos-
tures et évolutions sur la scène rituelle prédisposent à être pris, à un moment 
non prévisible, par une instance à laquelle ils sont liés15. Les mouvements 
de danse sont dans un premier temps indifférenciés, le danseur n’adoptant 
la gestuelle spécifique à son “génie” qu’une fois ce dernier venu et installé 
dans son corps – en lieu et place de son “double” (bia) –, installé calmement, 
passé le moment initial et violent de la prise. Pourtant d’emblée, à certains 
détails de comportement, le prêtre zima reconnaît l’instance qui est en train 
de saisir son cheval16. Dans la configuration étudiée par J. Rouch, les génies, 
collectivement appelés au début de la cérémonie, « inspirent (conduisent) » 
la main gauche du joueur de vieille ; les batteurs de calebasse ou de tambour 
en suivent le jeu, la vibration des notes basses donnant force au danseur. 
Et c’est encore dans sa main gauche que le violoniste « ressent le premier 
symptôme de l’arrivée du génie dans le corps du danseur ». Il alerte du pied 
le percussionniste qui, « en accentuant et en accélérant le rythme, “force” le 
danseur et “renforce” le génie qui a commencé à le chevaucher »17. 

Pas plus qu’aucune autre, cette configuration songhay n’est transposable. 
Elle n’ouvre pas moins à l’helléniste un monde de questions auxquelles les 
données à disposition ne lui permettent que rarement de répondre, mais qu’il 
doit poser pour identifier et formuler avec une précision et une rigueur an-

13 Pl., Ion 536c : ὥσπερ οἱ κορυβαντιῶντες ἐκείνου μόνου αἰσθάνονται τοῦ μέλους ὀξέως, 
ὃ ἂν ᾖ τοῦ θεοῦ ἐξ ὅτου ἂν κατέχωνται, καὶ εἰς ἐκεῖνο τὸ μέλος καὶ σχημάτων καὶ ῥημάτων 
εὐποροῦσι, τῶν δὲ ἄλλων οὐ φροντίζουσιν·

14 Ar., Vesp. 119-120 : « après cela (des bains et des purifications), il le fit corybantiser, mais 
lui, s’enfuyant avec le tambourin tombe dans le nouveau tribunal où il se met à juger » et scholie : 
« ils accomplissent pour lui les rites des corybantes comme un moyen de la purifier de sa folie ».

15 J. Rouch, La religion et la magie songhay, Université de Bruxelles, Bruxelles 1989 (ed. orig. 
1960), pp. 153-159 ; cfr. D. Jaillard, Jean Rouch au miroir de Dionysos, dans « Journal des Africa-
nistes », à paraître.

16 J. Rouch, La religion, cit., pp. 231-235.
17 Ibi, p. 339.



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 445

thropologique suffisantes les problèmes soulevés par son “terrain” fait de 
textes épars et de nature diverse, d’images, de vestiges archéologiques, ma-
tériaux très fragmentaires.

Que dire dès lors du faire grec ? Au-delà des limites qu’impose le fait 
brut d’une documentation parcellaire et éclatée, une difficulté pointe, massi-
vement soulignée par la bibliographie des cinquante dernières années : ce à 
quoi nous accédons pour l’essentiel en matière d’emprise et de possession, ce 
ne sont pas directement des pratiques – inobservables – mais des représen-
tations : richissime corpus d’images savamment construites, de récits et des 
discours, de traces de performance tragique comme les Bacchantes d’Euri-
pide, ou de spéculations philosophiques… Lorsque les sources touchent cette 
part du savoir partagé que sont les rites, elles restent assez allusives – seul le 
non évident mérite glose – et leur compréhension exige de l’historien qu’il 
se positionne par rapport au statut et à l’usage qu’il peut faire des représen-
tations. Ces dernières imposent un cadre – la médiation d’un langage – qui 
doit être interrogé. 

Un travail critique salutaire de recontextualisation fine des sources 
a résulté du réexamen des données, dont l’un des mérites est d’avoir dé-
fait quelques constructions arbitraires et unitaires, “ménadisme”, “diony-
sisme” et d’avoir débusqué les présupposés des philosophies romantiques 
et nietzschéennes18. Mais cette prudence méthodologique aura contribué à 
favoriser un retour à une Grèce trop “sage”19 où la possession par un dieu est 
tout au plus bonne à penser, mais trop éloignée de ces préconceptions poli-
cées pour qu’on admette que la pratique possessionnelle était, dans les cités 
grecques, monnaie courante. 

Cette attitude sceptique est le masque de présupposés autrement pro-
fonds, véritable obstacle épistémologique barrant l’accès à une évaluation 
culturellement pertinente de la place du possessionnel dans les sociétés po-
lythéistes antiques. Citons un expert incontesté, A. Heinrichs, commentant 
l’excursus de Diodore sur les baccheia des femmes : 

« The unmarried girls are only allowed to carry the thyrsus and to express their en-
thusiasm with the ritual cry […] The married women seem to enjoy a greater degree 
of maenadic freedom than the girls […] they perform Bacchic rites (βακεύειν), pre-
sumably not more than a reference to maenadic dances ; they sing hymns about the 
epiphany of their god much like the choruses of the Bacchae and the women of Elis, 
and more surprisingly, they are said to sacrifice to Dionysos »20.

Je ne souligne que les formulations qu’il est crucial de commenter dans 
le cadre précis et limité de notre propos. La participation au rite collectif 

18 Pour quelques jalons, J.N. Bremmer, Greek Menadism reconsidered, dans « Zeitschrift für 
Papyrologie und Epigraphik » 55 (1984), pp. 267-286, avec usage problématique de l’argument du 
vraisemblable ; les travaux fondamentaux d’A. Henrichs, notamment Greek Maenadism from Olym-
pias to Messalina, dans « Harvard Studies in Classical Philology » 82 (1978), pp. 121-160 ; A.-F. 
Jaccottet, Choisir Dionysos, Akanthus, Zürich 2003. 

19 Cfr. la précieuse réaction de M. Detienne, Dionysos à ciel ouvert, Hachette, Paris 1986. 
20 A. Henrichs, Greek Maenadism, cit., p. 147.



446	 Dominique Jaillard

est analysée dans ce commentaire comme une expression de soi, d’une “in-
tériorité”, qui renvoie à une conception et à une construction “modernes” 
de la subjectivité21. Ce type d’interprétation est pour le moins difficilement 
compatible avec ce que l’on peut savoir des modalités de construction de la 
personne en Grèce ancienne, de sa pluralité, des manières dont se dessinent 
les partages entre intérieurs et extérieurs22. 

Les préconceptions analytiques de l’historien pur philologue hypo-
thèquent, en amont de l’examen des sources, l’accès au procès possessionnel. 
Une mécompréhension du rite limité à la pâle copie d’un référent mythique 
par un sujet monolithique, associée à une représentation biaisée de la per-
sonne, empêche, corrélativement, de saisir ce que construit la pratique pos-
sessionnelle, ici considérée sous l’angle d’un rapport à soi et aux instances, 
en relation aux mouvements du corps musiqué.

Or un ensemble de sources atteste, sur le temps long, directement ou indi-
rectement, d’une familiarité avec les pratiques possessionnelles, d’un savoir 
partagé de ce qui s’y joue, s’y opère, des dysfonctionnements et effets pos-
sibles. Cette connaissance concrète, par expérience ou imprégnation, signe 
l’appartenance à une culture possessionnelle. Pour les rites corybantiques, 
les allusions récurrentes de Platon attestent d’autant mieux leur diffusion 
dans l’Athènes des ve et ive s. qu’il s’agit de comparaisons allusives juste 
esquissées dont la portée explicative et persuasive dépend de la connaissance 
fine et intime du phénomène qui est présupposée chez le lecteur23. Ainsi pour 
expliciter sa théorie de l’inspiration poétique, Socrate, dans l’Ion, suggère 
que le rhapsode est dans un même rapport à Homère que le corybantisé à l’air 
du dieu dont il est possédé24. Dans les deux cas la réaction est exclusive. Le 
témoignage de l’Euthydème permet d’aller plus loin : la remarque de Socrate 
au jeune aristocrate Klinias, « comme tu le sais si tu as été soumis au rite 
(tetelesai) »25, n’a de sens que si les rites sont largement pratiqués dans les 
strates sociales des deux interlocuteurs. 

21 Pour interroger les écarts, G. Aubry - F. Ildefonse (eds.), Le moi et l’intériorité, Vrin, Paris 
2008. Cfr. par exemple M. Foucault, Dits et écrits ii, Gallimard, Paris 2001, pp. 1032 et ss. ou, dans 
une perspective très différente, le projet d’A. de Libéra d’une archéologie du sujet.

22 Jalons  : R. Padel, In and Out of the Mind. Greek Images of the Tragic Self, Princeton 
University Press, Princeton 1992 ; F. Ildefonse, La personne en Grèce ancienne, dans « Terrains » 
52 (2009), pp. 65-77 et Il y a des dieux, puf, Paris 2012, dans le sillage des travaux du séminaire de 
l’acmap, « En-deçà du sujet ».

23 Pl., Symp. 215e (« quand je l’entends (Socrate), le cœur me bat bien plus qu’à ceux qui font 
les Corybantes »), Cri. 54 d, Ion 533 e-534 a, 536 a-c… L’effet comique des allusions d’Aristophane 
repose sur une même familiarité (Ar., Vesp. 6-8 ; 119-120). Cfr. fondamentaux, avec discussion du 
dossier, I. Linforth, The Corybantic Rites in Plato, dans « Classical Philology » 13 (1946), pp. 121-
162 et H. Jeanmaire, Dionysos. Histoire du culte de Bacchus, Payot, Paris 1951, pp. 131, 138.

24 Pl., Ion 536c, cité ci-dessus, p. 444.
25 Pl., Euthyd. 277d-e : « Peut-être ne vois-tu pas ce que ces deux étrangers sont en train de faire 

autour de toi, ils font la même chose que dans l’initiation (teletê) des Corybantes quand on fait la thro-
nosis (“intronisation”) autour de celui qu’on va initier (telein). Il y a à ce moment-là une danse et des 
jeux, comme tu le sais si tu as reçu l’initiation (tetelesai). En ce moment ces deux hommes ne font rien 
d’autre que danser autour de toi et jouer ce qu’ils dansent, comme pour t’initier ensuite (telounte) ».



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 447

Du côté des baccheia dionysiaques, il nous faudrait revenir sur deux 
dossiers capitaux. Les soins que les Amphisséennes apportent aux thyades 
delphiennes égarées après une course sur le Parnasse témoignent d’un sa-
voir partagé, au féminin, de la bonne gestion du retour à soi, de la sortie de 
transe, celui-là même des “femmes tranquilles” de l’ethnographie, secondant 
les possédés26. De manière plus complexe, si l’on se tourne vers le corpus 
des vases attiques, les images de diasparagmos – le démembrement d’un 
animal – que l’hypercritique confine à l’imaginaire, sont construites sur une 
connaissance anatomique précise et un rendu exact des gestes qui permettent 
à deux femmes, dos à dos, prises dans un même mouvement de danse, de 
rompre, au niveau de la jonction du thorax et de l’abdomen, la colonne verté-
brale de la bête qu’elles tiennent chacune par une patte (fig. 1)27.

Fig. 1 : pixis, Heidelberg, coll, privée, dessin M. Halm-Tisserant

Paradoxalement, le document textuel le plus éloquent est celui le plus 
frotté de mythe, la parodos des Bacchantes d’Euripide. Car si elle ne repré-
sente aucun rite effectif (ni ne construit aucun rite fictif) dont on pourrait 
suivre la séquence en ses moments successifs, et qu’elle n’autorise ni lecture 
documentaire transparente ni reconstitution des pratiques ayant cours, elle 
consiste tout entière en une mise en hymne, mots, chants et danses – réglée 
selon les contraintes de la performance tragique28 –, d’une ritualité posses-
sionnelle dionysiaque. 

26 Plut., Mor. 249. Cfr. dossier des thyades dans M.-C. Villanueva-Puig, À propos des Thyades 
de Delphes, dans O. de Cazanove (ed.), L’association dionysiaque dans les sociétés anciennes, École 
française de Rome, Roma 1986, pp. 31-51.

27 Cfr. M. Halm-Tisserant, Le sparagmos, un rite de magie fécondante, dans « Kernos » 17 (2004), 
pp. 119-142, pour le savoir technique mis en évidence, nous ne suivons pas l’interprétation proposée.

28 Du point de vue hymnique, le statut de la parodos s’avère particulièrement complexe : sa 



448	 Dominique Jaillard

Elle n’en est, de part en part, qu’une énonciation autoréférentielle et tau-
tégorique, dans ses logiques et ses articulations fondamentales29. Construite 
comme une matrice du rite, elle est susceptible de produire aussi bien des 
rites effectifs, des récits fictionnels, des images. Elle dit les modalités ri-
tuelles spécifiques30 en vertu desquelles Bacchos a prise (katechein) sur des 
humains et en fait, le temps du rite, des êtres dionysiaques, modalités dont 
le scrupuleux respect (en conformité à l’hosion)31, en leur permettant d’être 
« correctement possédés » (orthôs kathekomenon)32, leur assure un bonheur 
et un plaisir paradoxaux33 dont les bienfaits s’étendent à la communauté34. 
Le dieu lui-même est défini, tautologiquement et transitivement par ce qui 
s’opère dans le rite35. 

Rien n’est donné qui ne soit de l’ordre d’un faire rituel et de ce qu’il ef-
fectue, ce qui veut dire aussi, rien de l’expérience d’une bacchante en dehors 
de ce qui en est culturellement codé par le rite.

L’épure de ritualité que propose la parodos articule autour d’au moins 
trois axes le mouvement au sein duquel le corps des bacchantes va passer 
sous l’emprise de Dionysos36. Nous posons cette distinction pour les besoins 
de l’analyse : un équipement (skeué) qualifie la ménade (avec couronne de 
lierre / serpents, apprêt de la nébride frangée de laine blanche, préparation 
du thyrse avec divers végétaux, lierre, smilax, pomme de pin…)37. Une ges-
tuelle-chorégraphie, corrélée au maniement adéquat des instruments (thyrse 
en premier lieu), ordonne la mise en mouvement du corps ménadique. Cette 
gestuelle se déploie en lien avec la mise en place d’un univers sonore conju-
guant cris (évohés, iachai) et appels réitérés (eis oros, eis oros ; ite bakchai) 
avec l’usage de l’instrumentarium (lôtos et tympanon) et des modes musi-

célébration du dieu, consistant en une énonciation d’une efficace rituelle, s’inscrit dans le cadre de la 
représentation tragique, ce qui interdit de la tenir, comme telle, pour rituelle, mais en tant que perfor-
mance, la représentation participe des honneurs dont les Dionysies réjouisse le dieu… 

29 Cfr., provisoirement, D. Jaillard, Pythies, cit., pp. 67-68 et 71-73, dans le sillage d’un sémi-
naire à deux voix, avec J.-L. Durand, Genève 2003, et le livre en préparation pour le commentaire 
détaillé.

30 Eur., Bacch. 71-72  : τὰ νομισθέντα γὰρ αἰεὶ / Διόνυσον ὑμνήσω, déclinés au fil de la 
parodos.

31 Ibi, 70 : ἐξοσιούσθω… Cfr. aussi ibi, 79 : θεμιτεύων.
32 Formule récurrente, notamment dans la théorisation platonicienne, de Pl., Phdr. 244e à 

Jambl., De myst. 114, 3 avec l’idée qu’est correctement possédé celui qu’il est “tout entier” (holous).
33 Eur., Bacch. 73-74 : ὦ μάκαρ, ὅστις εὐδαίμων τελετὰς θεῶν εἰδὼς ; ibi, 135-138, 164-165.
34 Ibi, 105-119. Avec toutefois référence explicite aux fêtes triétériques, ibi, 133.
35 Ibi, 156-157 : εὔια τὸν εὔιον ἀγαλλόμεναι θεὸν, régalant d’évohés le dieu évohique ; ibi, 

160-161 : λωτὸς ὅταν εὐκέλαδος ἱερὸς ἱερὰ παίγματα βρέμῃ en lien avec Bromios. 
36 Nous ne pouvons ici ni discuter le vocabulaire grec de l’emprise qui est toutefois présuppo-

sée par toutes nos analyses ni comparer le choix de gestes privilégié par les textes et les images, de 
manière différencié, travail esquissé par M.-H Delavaud-Roux, Les danses dionysiaques en Grèce 
antique, pup, Aix-en-Provence 1995, pp. 43-44 (livre qui pose de graves problèmes de méthode, 
notamment dans sa manière de reconstituer). Le cadre limité, et d’abord méthodologique, de cette 
intervention ne nous permet pas de discuter le corpus d’images.

37 À l’enduta, la vêture et l’instrumentrium, s’ajoutent, comme sélectionnés parmi des possibles 
requis (à quel moment ?) par le rite, rameaux de chêne et de sapin (Eur., Bacch. 109-110), torche de 
pin enflammée (ibi, 145-146).



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 449

caux pertinents38. Le juste mouvement est impulsé d’une part à partir du pied 
bondissant39, d’autre part de la mise en branle, de bas en haut, du thyrse 
auquel est attribué une part d’agentivité spécifique40. Le dieu, possédant et 
agissant ses ménades, sera dit se lancer à partir de sa tige (aissei)41. Diony-
sos en figure d’étranger, enseignant à Penthée comment faire le bacchant, 
lie les deux actions, en coordination latérale  : «  tiens le de la main droite 
et lève le pied droit, ensemble »42. Sans que les corrélations séquentielles 
avec la gestique du thyrse – pas plus qu’aucune autre – ne soient précisées43, 
la course-errance vers la montagne44, performance dansant Dionysos45, est 
scandée par la frappe des tambourins46 qui rythme les cris et appels dans le 
continuum de mélodie des airs que joue la flûte47. Cette course est envelop-
pée par le bourdonnement grave (barubromos) des deux instruments, gron-
dement sourd que dit le verbe bremô et que le dieu porte dans son nom de 
Bromios, le Rugissant, le Frémissant48, une des deux épithètes le qualifiant, 
dans la parodos, avec Bacchos.

Mais lorsque, dans l’épode qui clôt la parodos, le chœur déploie explici-
tement la dimension musicale de la présentification possessionnelle de Dio-
nysos, le dieu est là. Toute l’action lui est rapportée, tant mouvements, pos-
tures et actes des bacchantes (« jeter vers l’éther sa fine chevelure », « tomber 
à terre », « chasser le sang tueur de bouc », « manger cru »49) que production 
de l’univers sonore et musical. 

Nous n’avons plus affaire à des femmes parties accomplir le rite, mais 
à des êtres dionysiaques agis par le dieu qui, en même temps, est présent et 
agit avec elles, au milieu d’elles, comme conducteur de la “danse”50. Du mo-

38 Phrygien, par déduction sur la base d’une lecture interne, ibi, 159. Pour une vue d’ensemble 
des instruments en contexte dionysiaque grec : A. Bélis, Musique et transe dans le cortège diony-
siaque, dans « Cahiers du Gita » 4 (1988), pp. 9-29.

39 Eur., Bacch. 166 : ἄγει ταχύπουν, manière de s’élancer (du pied et de la flexion de la jambe) 
qui suffit à dire la ménade, cfr. plus largement, les emplois de (ἐκ)πηδαῶ, θρῷσκῶ… 

40 Ibi, 80 : ἀνὰ θύρσον τε τινάσσων ; ibi, 166 : ἀμφὶ δὲ νάρθηκας ὑβριστὰς, « autour des 
narthex débordant de puissance ». 

41 Ibi, 147 : ἐκ νάρθηκος ἀίσσει.
42 Ibi, 943-944. De manière significative, la représentation de la possession-punition de Penthée 

et des Thébaines est calquée sur le comportement rituellement juste des Lydiennes, avec des effets 
inversés, destructeurs, comme si la seule manière de dire l’emprise passait par la ritualité, y compris 
dans ses formes sauvages, et jusque dans le refus d’accomplir les rites et d’honorer le dieu.

43 En quoi l’énonciation de la ritualité dionysiaque n’est pas représentation d’un rite selon son 
déroulement, en quoi elle masque une des conditions de sa bonne exécution.

44 Ibi, 136, 147 : δρόμος ; ibi, 148 : πλανάνας ; ibi, 161 : φοιτάς.
45 Ibi, 155 : μέλπετε τὸν Διόνυσον.
46 Ibi, 156 : βαρυβρόμων ὑπὸ τυμπάνων, ὑπὸ leur assignant une part d’agentivité.
47 Ibi, 160-161 : λωτὸς ὅταν εὐκέλαδος ἱερὸς ἱερὰ παίγματα βρέμῃ σύνοχα.
48 Cfr. Aesch., fr. 57 Radt ; sur l’organologie de l’aulos phrygien, au son très grave (du fait de sa 

perce) et nasillard, A. Bélis, Musique, cit., pp. 10-13, sur Bromios, W.-F. Otto, Dionysos : Le mythe 
et le culte, Gallimard, Paris 1969 (tr. fr. de P. Lévy ; ed. or. Dionysos, Mythos und Kultus, Kloster-
mann, Frankfurt 1933), pp. 99-101. Dès sa première mention, Eur., Bacch. 66, le dieu est Bromios, 
dans sa dimension sonore, en lien avec le bondissement de la bacchante, θοάζω Βρομίῳ.

49 Eur., Bacch. 150, 137, 138-139. 
50 Eur., Bacch. 140 : ἔξαρχος Βρόμιος. Les bacchantes restent distinctes du dieu, à la diffé-

rence, par exemple du « cheval » du loa vaudou.



450	 Dominique Jaillard

ment où elles ont été prises par le dieu, rien n’a été dit ; elles ont par le rite 
soumis leur vie à sa puissance redoutable et fait thiase51. Énonçant ce que le 
rite, bien géré, fait, l’hymne qu’est la parados, dit la puissance, les œuvres 
et les prérogatives du dieu en ce qu’elles ont de favorable. Conjointement, 
réciproquement. L’espace de la montagne est devenu un espace dionysiaque, 
où confins thébains et ailleurs phrygien, douceur et violence, se superposent, 
où lait, vin et miel coulent spontanément tandis que les bacchantes déchirent 
l’animal dont elles goûtent la chair crue. La distinction entre plan de mythe 
et plan de la pratique s’abolit non parce que les ménades rituelles imiteraient 
leur modèle mythique, mais en ce que le “mythe” se fait ici pure énonciation 
de ce qu’une ritualité possessionnelle dionysiaque met en place52. 

Pour saisir exactement les modalités d’emprise et ce qu’elles opèrent, 
en chaque configuration, les effets de la danse pas plus que ceux de la mu-
sique ne peuvent être isolés, c’est l’agencement du dispositif rituel duquel 
elles participent, en toutes ses articulations et en fonction des instances im-
pliquées, qui doit être pris en compte53. 

Considérons, pour comparaison, les rituels corybantiques, en partant du 
rite (télété) le moins mal documenté, la thronosis, moment de ritualisation 
d’une emprise reconnue comme relevant des Corybantes, que ce soit à des 
fins thérapeutiques ou qu’il vaille “initiation”, intégration à une pratique 
possessionnelle régulière. « Ceux qui accomplissent les rites (oi telountes) 
ont l’habitude, après avoir assis (kathisantes) ceux qu’ils initient, de danser 
autour d’eux (perichorein)  »54 en «  les entourant d’un sourd grondement 
(peribombountes)  »55  ; «  il y a, à ce moment-là, danse (choreia) et jeux 
(paidia) »56. 

Compte tenu des éléments précis, mais ponctuels et éclatés, garantis 
par les sources, et des questions que suggèrent divers terrains ethnogra-
phiques, quelques hypothèses peuvent être avancées, dans la perspective ri-
tualiste et polythéiste qui est la nôtre. Le corybantisé n’est pas “pris” dans 
le mouvement de son corps dansant, mais, ses “mouvements” étant bornés 
et contraints par la position assise, il est, dans un vacarme fait de registres 
contrastés et de résonances de basse, mis dans une disposition propice par 
la ronde qu’effectuent tout autour les officiants, avec probables jeux de rôle 

51 Eur., Bacch. 74-76 : βιοτὰν ἁγιστεύει, θιασεύεται ψυχὰν. Cfr. D. Jaillard, Pythies, cit., 
p. 73.

52 De manière analogue, la mimésis de l’excursus de Diodore sur les baccheia des femmes, peut 
être lue, contre A. Heinrichs, au sens fort d’un effectuer, d’un présentifier opérés par rite, cfr. sur 
mimeomai en contexte rituel, D. Jaillard, Les champs de la mimésis à l’époque classique, dans « La 
part de l’œil » 23 (2008), pp. 65-73.

53 Dans les considérations philosophiques sur la musique et le mouvement (par ex. Pl., Lg. 7, 
790d-791b) les remarques de portée générale sont à distinguer des corrélations précises, à ne pas lire 
comme effet mécanique, par ex. Plut., Amat. 16, 12 : « Les bonds des bacchantes et des corybantes 
s’adoucissent et viennent à cesser si l’on quitte le rythme trochaïque et qu’on abandonne le mode 
phrygien » (cfr. G. Rouget, La musique, cit., pp. 155 et ss.).

54 Dio Chrys., Or. 12, 387 R. 
55 Celsus (Orig., Contra Cels. 3, 15), Luc., Lex. 16.
56 Pl., Euthyd. 277d-e, cfr. ci-dessus note 24. 



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 451

(et saynètes  ?)57. La secousse, impulsée de l’extérieur, domine, déplace et 
réoriente ses mouvements “propres”, en (se) jouant des pathemata, des émo-
tions, qui l’affectent58. Les sources évoquent peur, pleurs, palpitations car-
diaques, hallucinations diverses, sans qu’on puisse préciser leurs positions, 
fonctions et valeurs exactes dans le processus. Il est possible que dans cer-
tains usages thérapeutiques du rite, on ait pu en rester là, le dispositif rituel 
intégrant toutefois d’autres rites, bains et sacrifices notamment59.

Le moment de la thronosis n’en est pas moins inaugural en ce qu’il dis-
pose les possédés durablement liés à une instance à pratiquer correctement 
un rite qui consistera – en contraste maximal avec le dispositif de la thronosis 
– en figures de danse accordées aux airs des dieux60. Il y a donc deux rôles, 
un assis, l’autre dansant. « Ayant donné / impulsé la marche du rythme, la 
flûte contraint l’auditeur à marcher dans le rythme et à s’assimiler / s’ajuster 
(sunexomoiousthai) à la mélodie »61. Contrainte non mécanique, d’adéqua-
tion du mouvement, l’emprise du dieu dont le corybantisant va moyenner 
avec bonheur (euporousi) les manières de se mouvoir, les postures, la dé-
marche, les gestes, passe par l’audition de la séquence mélodique qui est 
associée au dieu et à laquelle, seule, le corybantisant réagit. Sur la scène 
rituelle, ses pas et ses mouvements se différencient en fonction de l’instance 
possédante. Corrélativement, le rôle endossé par chaque possédé (schêmata 
kai rhêmata) distingue l’instance qui le possède des autres instances formant 
le collectif “Corybantes”.

Chaque corybantisant présentifie “son” instance, avec l’allure, le compor-
tement, les paroles qui lui correspondent, de manière analogue à ce qu’on peut 
observer chez les possédés du Bénin, du vaudou haïtien ou du candomblé de 
Bahia62, qui cèdent la place, le vertige initial passé, à un personnage qui n’est 
autre que le vôdoun ou l’orisha auxquels ils sont liés par leur initiation.

Dans le large spectre de pratiques que recouvrent les usages de bakcheuô 
ou la catégorie platonicienne de telestikê, avec des univers musicaux et choré-
graphiques partageant un air de famille, les configurations ménadiques et co-

57 Nous comprenons ainsi paidia et paizein, en lien avec les airs de l’aulos, donc des dieux. Cfr. 
les emplois de katauleô, “complétement énauliser”.

58 Dimension thérapeutique (ekphronôn baccheiôn iaseis) rétablissant galénê et hésuchia, qui 
retient toute l’attention de Pl., Lg. 7, 790d-791b (que nous ne pouvons discuter ici) : ὅταν οὖν ἔξωθέν 
τις προσφέρῃ τοῖς τοιούτοις πάθεσι σεισμόν, ἡ τῶν ἔξωθεν κρατεῖ κίνησις προσφερομένη 
τὴν ἐντὸς (…) κίνησιν. 

59 Cfr. la vente de la prêtrise des Corybantes, Érythrée 350-300 av., CGRN 98 (LSA 23) ; F. 
Graf, The Kyrbantes of Erythrai, dans G. Reger - F.X. Ryan - T.F. Winters (eds.), Studies in Greek 
Epigraphy and History in Honor of Stephen V. Tracy, Ausonius, Bordeaux 2010, pp. 301-309. Si les 
bains et le kraterismos semblent pouvoir être pratiqués indépendamment du telein, tous impliquent 
l’accomplissement de sacrifices. 

60 Pl., Ion 534a ; 536a-c, cité p. 444 et note 13.
61 Ps. Long., Subl. 39, 2 : καὶ βάσιν ἐνδούς τινα ῥυθμοῦ πρὸς ταύτην ἀναγκάσει βαίνειν ἐν 

ῥυθμῷ καὶ συνεξομοιοῦσθαι τῷ μέλει τὸν ἀκροατήν.
62 A Métraux, Le vaudou haïtien, Gallimard, Paris 1958 ; P. Verger, Notes sur le culte des Orisha 

et Vodun à Bahia de Tous les Saints au Brésil et à l’ancienne Côte des Esclaves, ifan, Dakar 1957.



452	 Dominique Jaillard

rybantiques se différencient radicalement du point de vue du processus de pré-
sentification de l’instance possessionnelle. À la différence du corybantisant 
qui opère simplement, directement, comme “cheval” de son dieu, la bacchante 
possédée par Bacchos présentifie la puissance et l’action du dieu sans que 
son “personnage” l’assimile sur la scène rituelle (fût-elle celle de l’oribasie) 
à Dionysos “lui-même”. Les ménades sont collectivement devenues des êtres 
dionysiaques évoluant dans un espace lui-même sous emprise dionysiaque. 

C’est à ce titre, le rite ayant produit ses effets, que Dionysos est pré-
sent parmi elles (qui ne “sont” donc pas Dionysos), tant dans la parodos des 
Bacchantes que sur les représentations des images céramiques où des satyres 
se mêlent à elles, et que, selon la formule de Platon, à l’indicatif, «  elles 
puisent dans les fleuves le miel et le lait quand elles sont possédées (katecho-
menai) et non quand elles sont dans leur bon sens »63. Leur agir est alors à 
ce point l’action du dieu, tautologiquement, transitivement, qu’une des ma-
nières les plus efficaces de montrer en image Dionysos en tant qu’instance 
possessionnelle est de le figurer accomplissant lui-même, revêtu de la skeué 
ménadique, des gestes du rite, danse et diasparagmos64 (fig. 2). Le chercheur 
est mis face à une distanciation, dislocation de la figure de Dionysos qui est 
montré paroxystiquement proche, donc différant de lui-même. 

Fig. 2 : lécythe, Louvre G 249, @ Centre Gernet

Lorsque les bacchantes sont rituellement, correctement et entièrement65, 
possédées, l’ajustement est parfait, sans reste66. Mais ce faisant, il y a dans 

63 Pl., Ion 534 a : ὥσπερ αἱ βάκχαι ἀρύονται ἐκ τῶν ποταμῶν μέλι καὶ γάλα κατεχόμεναι, 
ἔμφρονες δὲ οὖσαι οὔ.

64 Par exemple, Lécythe, Louvre G 249, stamnos, British Museum E 439. L’abolition de la dis-
tinction entre plan du mythe et plan de la pratique fonctionne de manière analogue dans la parodos 
des Bacchantes et dans la mise en image de la ritualité possessionnelle dionysiaque.

65 Eur., Bacch. 109, καταβακχιοῦσθε… ; Pl., Phdr 244d-e.
66 Pour comparaison avec une configuration et un dispositif très différents, cfr. les considéra-



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 453

la présentification possessionnelle de Dionysos construite par le rite quelque 
chose d’une présence “en creux” du dieu, comme diffractée, qui n’en fait que 
d’autant mieux paraître, ressortir, sa puissance, les effets de son action, les 
transformations qu’il opère. Comparer des dispositifs possessionnels, c’est 
aussi comparer la fragilité, la labilité, de la présence qu’ils sollicitent et qu’ils 
ont charge de gérer, la part d’absence et de distance dans la présentification67, 
les possibles disfonctionnements et échecs68.

La porosité des univers musicaux du bakchein, loin de fixer du général, 
ouvre au continuum des variations, en termes de dispositifs, de modalités, 
mais aussi de configurations panthéoniques. On pourrait lire comme l’une 
d’elles le mini-panthéon musical construit en récit d’origine d’un instru-
mentarium dionysiaque dans la parodos des Bacchantes : les Corybantes dé-
couvrent pour Bacchos le tympanon qu’ils mêlent au souffle des flûtes phry-
giennes et déposent dans les mains de Rhéa, la Mère, avant que les satyres 
ne l’obtiennent et ne se joignent aux baccheia des possédées de Dionysos69. 
La ritualité possessionnelle dionysiaque, dans son articulation des mises en 
mouvement des corps et de leurs dimensions sonores et musicales avec les 
modalités d’emprise, y mobilise une pluralité de puissances, distinguables et 
en interaction, construites en relation à des espaces – dont Dionysos ici mon-
nayé en deux au moins de ses aspects, comme Bacchos et Bromios. Passer 
sous l’emprise d’un dieu, c’est être pris dans un faisceau d’agentivité multi-
ple qu’explore une énonciation panthéonique, et dont il convient d’interroger 
finement les réagencements d’une configuration possessionnelle à l’autre. 

Cette porosité autorise des montages signifiants, réalisés par les rites, 
mais aussi comme fictions exploratoires, comme sur une coupe d’Oxford 
(fig. 3)70 figurant une “thronosis” dionysiaque  : elle dit quelque chose du 
processus qu’engage une danse tournoyant autour d’un corps assis, replié, 
enlaulisé et, par là, induit à mettre le pied dans l’harmonie et le rythme d’une 
danse conduite par des êtres dionysiaques, elle construit le passage de la thro-
nosis à la danse et, dans la danse, à la présentification de l’instance. Quand 
bien même nous ignorons selon quel croisement entre rite corybantique et 
possible initiation ménadique le montage s’effectue, ce dernier atteste de la 
vitalité de l’imaginaire rituel possessionnel, de sa capacité à expérimenter sur 
ce qu’opère la pratique.

tions de Plutarque sur le bon fonctionnement de l’oracle de Delphes, exigeant de la pythie qu’elle soit 
l’instrument bien accordée, bien réglée du dieu, D. Jaillard, Pythies, cit., pp. 64-66, 71.

67 Cfr. M. Cartry - J.-L. Durand - R. Koch-Piettre (eds.), Architecturer l’invisible, Brepols, 
Turnhout 2009, Introduction, pp. 23-25 : « La pulvérisation de la présence » ; S. Dugast - D. Jaillard 
- I. Manfrini (eds.), Agalma ou les figurations de l’invisible. Approches comparées, Jérôme Millon, 
Grenoble 2021, Introduction, pp. 16-17, notamment.

68 D. Jaillard, Pythies, cit. ; K. McClymond, Ritual Gone Wrong. What we learn from Ritual 
Disruption, University Press, Oxford 2016.

69 Eur., Bacch 124-134.
70 Ashmolean Museum 1924.2 ; a : intérieur, b et c : extérieur.



454	 Dominique Jaillard

Fig. 3a : kylis, Oxford, Ashmolean Museum 1924.2, @ Centre Gernet

Fig. 3b, c : kylis, Oxford, Ashmolean Museum 1924.2, @ Centre Gernet

ABSTRACT

Les sociétés de la Grèce anciennes sont des cultures “possessionnelles”. 
En certaines circonstances, des humains, femmes – ou hommes –, passent 
pour être “possédés” par une instance divine qui les “tient”, agit en eux, 
à travers eux, selon des modalités à chaque fois spécifiques. La pratique, 
hautement ritualisée, s’inscrit dans des dispositifs sophistiqués qui règlent 
et modulent la forme d’emprise reconnue, en chaque contexte, comme perti-
nente. La présente contribution se propose de comparer deux configurations 
possessionnelles qui se caractérisent par des dispositifs fortement contrastés 
dans leur manière de construire un “corps possessionnel”, l’oribasie pour 
Dionysos Bacchos et les rites corybantiques. Les modalités d’emprise sont ici 
analysées en fonction de la relation entre les micro-panthéons impliqués et la 
construction d’un espace adéquat à leur présentification et au déploiement 
de leur action. Ce qui, dans les deux configurations considérées, se joue en 
corrélation avec des formes précises de mise en mouvement des corps, étroi-
tement liées à la mise en place d’“univers” sonores et musicaux susceptibles 
d’être eux-mêmes appréhendés en terme d’agencement panthéonique. 



Musique, mouvement et modalités d’emprise en Grèce ancienne	 455

The Ancient Greek sacrificial cultures are possessional as well. It is 
culturally assumed that under certain circumstances, humans – men as well 
as women – are prone to develop a peculiar interaction and behaviour. Hold 
is taken upon them ; actions are acted through them, according to very spe-
cific modalities. Proper practices are highly ritualized. They imply devices 
whose complexity, adaptability to each and every configuration, modulate 
under strong regulation the ritually pertinent, therefore socially correct, 
ways of entering actively into these practices that modern scholars regard 
as “possessions”.

The core of this paper is built around the ritual dispositives of such con-
figurations, among which Corybantic rites and Dionysian  oribasia  stand 
as good-for-thought examples, illustrating, in a contrastive way, means of 
constructing a possessed body, so to say. This process is approached from 
the point of view of the relations between micro-pantheons globally involved 
in it, and the building up of proper spaces in which these gods are to be at 
stake. Careful consideration to the very detail of the ritual action is required. 
The Ritual processes involve the setting up of both appropriate body motions 
and appropriate musical universes. Their efficiency happens to be properly 
described in terms of co-agency.

KEYWORDS

Rituel, ménades, Corybantes, possession, kinésique, Grèce ancienne
Ritual, maenads, Corybantes, possession, kinesics, Ancient Greece


