MELANIE LOZAT
MARINELLA CERAVOLO
DOMINIQUE JAILLARD

PHILIPPE BORGEAUD
GIORGIO FERRI
FRANCESCO MASSA
KARIN SCHLAPBACH
CARMELA MASTRANGELO
ALESSIO QUAGLIA
TOMAS BUBIK
DAVID VACLAVIK
DORALICE FABIANO
FRANCESCO SAVORANI
CLAUDIA SANTI
CHIARA D1 SERIO
ELENA CERQUA
EMMA FATTORINI
SERENA D1 NEPI
MICHAELA VALENTE
EPHRAIM NISSAN

ISSN 0393-8417

| ‘ H|ﬁ ‘[Hﬁ
5J

8

N

9 "r8883¢"235

SMSR

Movimenti e funzioni rituali

nel Mediterraneo antico

87/2 (2021)

N>

STUDI E MATERIALI DI STORIA DELLE RELIGIONI

87/2 (2021)

Movimenti e funzioni rituali
nel Mediterraneo antico

Danza, estasi e corpi

Dipartimento di Storia, Antropologia, Religioni, Arte, Spettacolo

SAPIENZA

'UNIVERSITA DI ROMA-

D)

Morcelliana




STUDI E MATERIALI DI
STORIA DELLE RELIGIONI

Fondata nel 1925 da Raffaele Pettazzoni
87/2 - LUGLIO-DICEMBRE 2021

DIRETTORE RESPONSABILE / EDITOR-IN-CHIEF: Alessandro Saggioro
VICEDIRETTORE / DEPUTY EDITOR: Sergio Botta
CAPOREDATTORE / CHIEF OF EDITORIAL COMMITTEE: Marianna Ferrara

COMITATO DI REDAZIONE / EDITORIAL COMMITTEE: Julian Bogdani, Paola Buzi, Alberto Camplani,
Tessa Canella, Anna Maria Gloria Capomacchia, Francesca Cocchini, Carla Del Zotto, Serena Di
Nepi, Pietro loly Zorattini, Mara Matta, Giulia Piccaluga, Emanuela Prinzivalli, Federico Squarcini,
Lorenzo Verderame, Claudio Zamagni

SEGRETERIA DI REDAZIONE / EDITORIAL SECRETARIAT: Andrea Annese, Francesco Berno, Marinella
Ceravolo, Angelo Colonna, Arduino Maiuri, Caterina Moro, Valerio Salvatore Severino, Maurizio
Zerbini

COMITATO SCIENTIFICO / ADVISORY BOARD: Alessandro Bausi (Universitdit Hamburg), Philippe
Blaudeau (Université d’ Angers), Carlo G. Cereti (Sapienza Universita di Roma), Riccardo Contini
(Istituto Universitario Orientale di Napoli), Maddalena Del Bianco (Universita di Udine), Franci-
sco Diez de Velasco (Universidad de La Laguna), Jean-Daniel Dubois (Paris, EPHE), Giovanni Fi-
loramo (Universita di Torino), Armin W. Geertz (University of Arhus), Gaetano Lettieri (Sapienza
Universita di Roma), Bruce Lincoln (University of Chicago), Christoph Markschies (Humboldt-
Universitit, Berlin), Annick Martin (Université de Rennes 2), Russell McCutcheon (University
of Alabama), Santiago Carlos Montero Herrero (Universidad Complutense de Madrid), Enrico
Norelli (Université de Genéve), Guilhem Olivier (Universidad Nacional Autonoma de México),
Tito Orlandi (Sapienza Universita di Roma), Giulia Sfameni Gasparro (Universita di Messina),
Paolo Siniscalco (Sapienza Universita di Roma), Natale Spineto (Universita di Torino), Kocku
von Stuckrad (Universiteit van Amsterdam), Michel Tardieu (Collége de France), Roberto Tottoli
(Istituto Universitario Orientale di Napoli), Hugh Urban (Ohio State University), Ewa Wipszycka
(University of Warszawa), Elena Zocca (Sapienza Universita di Roma)

Studi e Materiali di Storia delle Religioni perseguono nel loro campo spe-
ciale i fini della scienza e della cultura. Alla scienza storica contribuisco-
no facendo oggetto di storia la religione nel suo svolgimento. Alla cultura
schiudono piu larghi orizzonti, promuovendo una maggiore partecipazione
del pensiero italiano alla conoscenza di forme e momenti di civilta meno

prossimi e meno noti.
(Raffaele Pettazzoni 1925)

DirezIONE: Dipartimento di Storia, Antropologia, Religioni, Arte, Spettacolo
Sapienza - Universita di Roma - Piazzale Aldo Moro 5 - 00185 Roma
Fax 06 49913718 e-mail: smsr@uniromal.it

CONDIZIONI DI ABBONAMENTO

Anno 2021 (due fascicoli)

Italia € 40,00
Estero € 65,00

MODALITA DI PAGAMENTO / HOW TO SUBSCRIBE

Editrice Morcelliana S.r.1. — Brescia
* Bonifico: BPER Banca — Iban IT96M0538711205000042708552
Causale: Abbonamento “SMSR” anno ...

PER INFORMAZIONI E RICHIESTE

Editrice Morcelliana S.r.1.
Via G. Rosa, 71 - 25121 Brescia / Tel. 030 46451 — Fax 030 2400605
E-mail: abbonamenti@morcelliana.it

AMMINISTRAZIONE / SALES MANAGEMENT

Editrice Morcelliana — Via G. Rosa 71 — 25121 Brescia, Italy
Tel. +39 030 46451 — Fax +39 030 2400605

E-mail: redazione@morcelliana.it - abbonamenti@morcelliana.it
Sito internet: www.morcelliana.it

L’I.V.A. ¢ assolta dall’editore ai sensi dell’art. 74 lett. C. DPR 633/72
Autorizzazione de Tribunale di Roma n. 6732 del 10/02/1959

© 2021 Editrice Morcelliana S.r.1.

Stampa: LegoDigit srl - Via Galileo Galilei 15/1 - 38015 Lavis (TN)

INDICIZZAZIONI /INDEXING

Ebsco Publishing

Bibliographic Information Base in Patristics (BIBP)
European Reference Index for the Humanities (ERIH)
Index to the Study of Religions Online (Brill Publisher)
Old Testament Abstracts Online (OTA)

Catholic Biblical Quarterly Online (CBQ)

Torrossa

Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a doppio referaggio anonimo
1 fascicoli della rivista sono monografici



STUDI E MATERIALI DI
STORIA DELLE RELIGIONI

Fondata nel 1925 da Raffaele Pettazzoni

87/2 (2021)

Movimenti e funzioni rituali
nel Mediterraneo antico
Danza, estasi e corpi

pubblicati dal Dipartimento di Storia, Antropologia,
Religioni, Arte, Spettacolo

Sapienza ~ Universita di Roma

MORCELLIANA



Stampato con il contributo della Sapienza Universita di Roma

Finito di stampare nel novembre 2021



Sommario

SEZIONE MONOGRAFICA

Movimenti e funzioni rituali nel Mediterraneo antico
Danza, estasi e corpi

MELANIE LOZAT, Introduzione ...............................cccoiiiiii

MARINELLA CERAVOLO, Semantica e narrazione della danza nell antica
MeSOPOIAMIQ. .............oo i i

DOMINIQUE JAILLARD, De la musique, du mouvement et des modalités
d’emprise en Gréce ancienne. Entre Dionysos et les Corybantes ...........

PHILIPPE BORGEAUD, Les chévres et l'invention de I’oracle de Delphes.
Contribution au bestiaire de la convulsion........................................

G10RGIO FERRI, Neu morem in Salium sit requies pedum. Danza estatica
nella religione romana?......................c.ccooiiiiiiiiii

MELANIE Lozat, Les Courétes, de la danse en armes a la possession .....

FRANCESCO MASsA, Danze estatiche e culti misterici. Miti storiografici e
JOREE QREICRE ... ...

KARIN SCHLAPBACH, Sensing through dance in Roman religion.............

SAGGI / ESSAYS

CARMELA MASTRANGELO, Luigia Nitti-Dolci, i manoscritti nepalesi di
Sylvain Lévi, e gli studi indologici in Europa alla vigilia della Seconda
QUErra MONAIALe. ...

ALESSIO QUAGLIA, La religione del farro. Mola salsa, casta mola e la
certezza dell’ancora incerto ...................... . ...

ToMmAS BUBIik - Davip VAcLaVik, The Czech Study of Religions and We-
Stern Scholarship ...

DORALICE FABIANO, Les nymphes ravisseuses. Récits d’enléevement et
d’intégration en Gréce AnCienne. .......................c...c.cooeeiiiiiiii

FRANCESCO SAVORANI, La vecchia e il fabbro. Anna Perenna e Mamurius
Veturius nella renovatio temporis dell’‘anno romano ...........................

423

428

441

456

468
480

491
507

523

535

554

580

606



420 SOMMARIO

CrauDIA SANTI, Talent show e rivitalizzazione del vito........................ 656
CHIARA D1 SErI10, The Naked Wise Men of India ................................ 673

ELENA CERQUA, Llord Jesus. Pianto e confessione in San Manuel Bueno,
martir di Miguel de Unamuno ..............................cccieiiiiiii 696

EMMA FATTORINI, “Le carte dello scrittoio sono anime”. Domenico Tardi-
ni e Achille Silvestrini. Documenti, diari, memorie ............................. 714

NOTE / NOTES

SERENA D1 NEep1, Jews, Italy, Renaissance. Parole antiche e nuovi para-
digmi per una storiografia internazionale in movimento ...................... 737

MICHAELA VALENTE, Idee e pratiche della tolleranza nell ’Europa dell eta
moderna. A proposito di alcuni recenti studi...................................... 746

EPHRAIM NIssaN, Ways of Thinking about Hypatia of Alexandria. A Re-
VIEW AFLICIe ... ... 756

RECENSIONI / REVIEWS

Celene Ibrahim, Women and Gender in the Qur’an [Leila Karami], p. 773 - Marina Montesano,
Ai margini del Medioevo. Storia culturale dell alterita [Marco Bartoli], p. 776 - Corinne Bonnet,
Les trois yeux de Zeus, les mille noms d’Isis. Les dieux antiques dans et en dehors de la caverne
[Arduino Maiuri], p. 778 - R. Manselli, L ‘eresia del male [ Antonio Musarra], p. 782 - Paolo Za-
nini, I/ “pericolo protestante”. Chiesa e cattolici italiani di fronte alla questione della liberta re-
ligiosa (1922-1955) [Daniele Rampazzo], p. 784 - Claudia Santi - Ennio Sanzi (eds.), “Santo” e
“Santita”. Roma Grecia Tarda Antichita Buddhismo [Gianmarco Grantaliano], p. 787 - Santiago
Montero, Prodigios en la Hispania romana. Rayos, terremotos, epidemias, eclipses [ Gianmarco
Grantaliano], p. 790 - Francesco D’Angelo, I/ primo re crociato. La spedizione di Sigurd in
Terrasanta [ Alfonso Marini], p. 792 - Carlo Ginzburg - Bruce Lincoln, Old Thiess: A Livonian
Werewolf. A Classic Case in Comparative Perspective [Simone Pepponi Fortunati], p. 794



DOMINIQUE JAILLARD
De la musique, du mouvement et des modalités
d’emprise en Gréce ancienne
Entre Dionysos et les Corybantes

Devant le mal secret (kruptoi pathei) qui ronge Phédre, les femmes de
Trézéne s’interrogent. Parmi les étiologies possibles, 1’emprise par une ins-
tance possessionnelle est la premiére qu’elles considérent, avant les malheurs
conjugaux ou quelque maladie féminine :

« Es-tu possédée (entheos), ma fille, par Pan ou par Hécate, égarée (phoitas) par les
vénérables Corybantes ou par la Mére des montagnes ? Ou Dictynne chasseresse
t’égare-telle, te consume-t-elle (fruchéi) pour une impiété, un gateau que tu n’auras
pas sacrifié ? Elle erre a travers les flots aussi aisément qu’elle va sur terre »'.

L’incertitude ne porte pas seulement sur la cause, possessionnelle ou
non, de ces troubles. Elle touche, si possession il y a, a I’instance responsable
qu’il convient de pouvoir identifier pour administrer le traitement adéquat.
S’esquisse un vaste paysage de puissances susceptibles d’égarer ou de faire
dépérir ceux qu’elles tiennent sous leur emprise, au sein duquel les femmes
de Trézene operent des choix (Dionysos est absent), contextuellement per-
tinents, ainsi que 1’atteste la présence d’une déesse crétoise (terre natale de
Phédre). Rien de plus commun dans les représentations de 1’Athénes po-
lythéiste du v* s., que la possession d’un humain par un dieu. Dans la tragédie
d’Euripide, la situation d’emprise est d’emblée mise en relation avec une
possible faute rituelle, en lien avec la bonne gestion des obligations sacrifi-
cielles, des honneurs dus aux dieux.

La “Greéce”, culture sacrifiante, est une culture possessionnelle®. Cette
hypothése de travail, qui sous-tend nos recherches sur les configurations pos-
sessionnelles et les modalités d’emprise dans les sociétés de la Méditerranée
ancienne, présuppose et que des humains soient considérés comme possédés,
et que leur gestion puisse étre prise en charge par des dispositifs rituels per-
tinents, point décisif qu’une lecture fine des sources permet d’asseoir. En ce
sens, Rome, dans sa religion publique, ne se revendique pas d’une culture
possessionnelle, quand bien méme les représentations romaines attestent

! Eur., Hipp. 141-147 : To0 yoQf €vBeog, @ xovga, / it €x IMavog €10’ ‘Exdtog / fj cepvidv
KoguBévtov / @ortdig f) noteog 0gelag 5 / ToU 81 dppt taw moAddn- / gov Alxtuvvoy dpmho-
%long / Gvieog GBOT®Y TTEAOV@Y TEUXML

2J.-L. Durand, Dans une culture sacrifiante, dans « Dires, revue du centre freudien de Montpel-
lier » 12 (1992), pp. 67-81, repris dans J.-L. Durand, Sacrifier en Gréce et ailleurs, C. Carastro - D.
Jaillard (eds.), Jérome Millon, Grenoble 2022 (a paraitre).

DOMINIQUE JAILLARD, Université de Geneve: dominique.jaillard@unige.ch

SMSR 87 (2/2021) 441-455



442 DOMINIQUE JAILLARD

d’une connaissance et d’une compréhension extrémement fines de ce tout
qui en fait les ressorts — chez les autres®.

Les instances susceptibles d’étre impliquées sont d’autant plus nom-
breuses qu’un “méme” dieu (comprenons, appréhendé sous un méme théo-
nyme, voire avec la méme épiclése), peut, en fonction de situations, de
contextes ou d’enjeux différents, agir selon des modalités variables. Corol-
lairement, la scéne possessionnelle prend forme selon d’infinies variations.
Les diverses configurations “possessionnelles” du “paysage grec”, dés qu’on
préte une attention suffisante au détail des agencements de ce qui est dit arri-
ver et se faire, se laissent difficilement réduire aux modéles généraux, de type
“ménadisme” ou “spirit possession”, longtemps privilégiés par I’historiogra-
phie comme autant de cases commodes. Devant la richesse et la complexité
des données, il convient, en faisant I’époché des théories générales de la transe
ou de la possession®, et en évaluant trés précisément les logiques qui président
aux généralisations opérées par les sources antiques — Platon classiquement,
ou Diodore de Sicile, a propos des baccheia des femmes® — de procéder a des
micro-analyses fines des configurations repérables. De leur parcours et de leur
comparaison® se dégage un ensemble de variations culturellement pertinentes
et signifiantes dans ’articulation des dispositifs politico-rituels au sein des-
quels les hommes de ces sociétés se trouvent d’emblée inscrits’.

En présence, donc, de symptomes laissant suspecter une emprise, un dia-
gnostic s’ impose, croisant les indices : ainsi, en suivant un traité hippocra-
tique®, d’apres certains spécialistes rituels, les modalités d’émission d’un son
associées a telle posture ou a tels mouvements. Un bélement de chévre avec

3 Sur le “refus” romain et la place du possessionnel dans les récits, cfr. les travaux en cours
de ma doctorante Anne-Angele Fuchs, Rhétorique et possession. Contexte cicéroniens (Brutus, De
oratore, Orator), a paraitre. Il y a la quelque chose d’une altérité incluse.

* Nous préférons comme concept opératoire, plutét que de la notion de transe dont les biais
méthodologiques et les présupposés ethnocentriques ont fait 1’objet d’importantes réévaluations
critiques (cfr. les travaux de R. Hamayon), user de la notion d’emprise qui ouvre a I’analyse de
manifestations et d’effets somatiques (sans les ambiguités épistémologiques que porte le nexus so-
matico-culturel présupposé par la transe), met I’accent sur le lien avec les instances possédantes et
permet d’intégrer des formes de possession, par Eros ou Arés par exemple, qui s’inscrivent dans les
variations du paysage grec, sans toujours pouvoir se ramener a une transe. ‘“‘Possession‘ est employé
comme entrée indéterminée et commode, une approximation a interroger, sans considération des op-
positions (problématiques) et distinctions, possession, chamanisme, médiumnisme, extase... Nos ré-
serves sont maximales lorsqu’il est fait recours a la notion “d’état altérée de conscience® qui, quelles
que soient les précautions prises (Y. Ustinova, Divine mania. Alteration of Consciousness in Ancient
Grecce, Routledge, London 2018, pp. 17-29, par ex.) induit des biais en mettant au centre de la pro-
blématisation des catégories et un ensemble de présupposés “psycho-somatiques” qui ne peuvent étre
détachés de ce qui en est culturellement construit, et tend a écraser la variété de configurations dont
I’analyste doit délicatement dégager les articulations.

° Diod. 4, 3. L’admirable synthése de G. Rouget, La musique et la transe, Gallimard, Paris 1990
(ed. orig. 1980), fait un usage systématique de la théorie de la mania platonicienne qui dissimule
1’éblouissante poikilia des pratiques grecques.

¢ Cfr. par ex., D. Jaillard, Pythies, ménades et autres possédés, dans « Asdiwal » 2 (2007),
pp. 60-81.

7 Cfr. J.-L. Durand, Dans une culture, cit., pp. 68-69.

8 Hippoc., Morb. Sacr.11. Mention dans une perspective polémique.



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 443

grincements de dents et convulsions du c6té droit leur fait suspecter la Mére
des dieux, un hennissement renvoie a Poséidon, mais, accompagné d’un
laché d’excréments, a Enodia, tandis que des ruades, 1’écume a la bouche,
manifestent la présence d’Arés. Dans le cas de ces emprises “épileptiques”,
le rituel consiste en un complexe de purifications (hagneia, katharmos), d’in-
cantations (epoidé) et de sacrifices (avec accent sur ’'usage du sang), qui,
tout en honorant I’instance possédante, libére le possédé de la souillure dont
elle I’avait affecté.

Comme dans les formes de possession consistant essentiellement en une
déprise radicale de soi, a une réduction a un état de stupeur (dans la panoleptie
et dans certains récits de nympholeptie notamment®), I’emprise en elle-méme
n’est pas, en ce cas, transformable par ritualisation en quelque chose de “ré-
glé” et de “bénéfique” pour le possédé et ses groupes d’appartenance. Mais
I’absence d’une possibilité de ritualisation peut étre lue comme le signe d’une
situation limite (liée a des puissances et des espaces spécifiques, ou a certaines
modalités d’infliction d’une souillure), d’une marge relativement au systéme
rituel qui gere les relations entre hommes, dieux et territoire. Le systéme intégre
les diverses pratiques rituelles de la “possession” en les articulant a certaines
pratiques divinatoires et aux pratiques sacrificielles qui en forment le ceeur'®.

Prise en charge par le dispositif rituel adéquat, 1I’emprise vaut en elle-
méme comme remeéde aux maux / symptdmes et, conjointement, comme
maniére de présentifier et d’honorer 1’instance. Induite selon I’espace et le
temps requis, dans la prestation répétée des “possédés”, la force opérative de
I’emprise est mobilisée en fonction de ce que le rite traite et effectue.

L’absence ou la présence d’un élément musical (mélodique et / ou per-
cussif) en lien avec des modalités de mise en mouvement du corps et de pro-
duction de certaines postures constitue un des critéres discriminants'!, tant
au plan du diagnostic qu’a celui de la bonne gestion du dispositif rituel. La
comédie attique nous propose un fil provisoire. Dans un fragment de sa Theo-
phorouméné, Ménandre met en scéne une jeune fille qui sort nuitamment,
en proie & un comportement étrange et socialement inadmissible. Feint-elle ?
Est-ce folie (mainei) ou possession par un dieu (theophoria) ? Une épreuve est
tentée (peiran exestin). On demande a un flitiste de jouer un air relevant des
rites de la Mére des dieux, puis, plutot, de ceux des Corybantes. Le résultat
est concluant, la jeune fille fait montre du comportement attendu dans le cas
d’une possession par les Corybantes, avec cri rituel (epololuxate), tremble-
ments de téte (seisikarénoi) et univers sonore tumultueux (thorubountes)'2. A

° P. Borgeaud, Recherches sur le dieu Pan, Institut suisse, Roma 1979, pp. 156-192.

10 Cfr. par exemple, notre lecture des sacrifices delphiques : provisoirement, D. Jaillard, Pythies,
cit., p. 64. Un livre est en préparation.

' Cfr. par exemple, sous ce rapport, la mise en perspective de la pythie et des ménades, ibi,
pp. 66-70, absence de musique et mouvement presque imperceptible d’un corps rivé par le trépied
a I’espace de I’adyton d’un c6té, stridence des fliites phrygiennes et martellement des tambourins,
corps bondissants et tournoyants de 1’autre.

12 Le point est clair, méme si la reconstitution du détail de I’action reste hypothétique et dépend
de la position des deux fragments papyrologiques de Florence dans la piéce.



444 DOMINIQUE JAILLARD

I’aulos jouant la mélodie liée a I’instance possédante, répondent des mouve-
ments, postures, paroles idoines, qui présentifient cette derniere “dans” et par
le corps de la jeune fille “possédée”. Les allusions de Platon laissent entrevoir
ce qui fait le bon fonctionnement de la scéne rituelle corybantique :

« ceux qui font les Corybantes (korubantiontes) ne percoivent qu’un air (melos) avec
promptitude, celui du dieu dont ils sont possédés (katechontai) et, pour cet air, ils
trouvent sans peine les figures (schémata) et les paroles, mais des autres, ils ne se
préoccupent pas »'3.

L’identification de I’instance n’est cependant pas toujours correcte. A
soumettre quelqu’un a un rituel corybantique selon une indication erronée,
on risque le fiasco. C’est ce dont se rit Aristophane mettant en scéne le vieux
Philocléon s’échappant du sanctuaire, tambourin en main'“,

L’historien-anthropologue de 1’Antiquité frotté de comparatisme ne
mangquera pas de penser aux airs des génies songhay qu’enchaine 1un aprés
I’autre le joueur de vielle devant le cercle de danseurs que leurs pas, pos-
tures et évolutions sur la scéne rituelle prédisposent a étre pris, a un moment
non prévisible, par une instance a laquelle ils sont liés". Les mouvements
de danse sont dans un premier temps indifférenciés, le danseur n’adoptant
la gestuelle spécifique a son “génie” qu'une fois ce dernier venu et installé
dans son corps — en lieu et place de son “double” (bia) —, installé calmement,
passé le moment initial et violent de la prise. Pourtant d’emblée, a certains
détails de comportement, le prétre zima reconnait I’instance qui est en train
de saisir son cheval'®. Dans la configuration étudiée par J. Rouch, les génies,
collectivement appelés au début de la cérémonie, « inspirent (conduisent) »
la main gauche du joueur de vieille ; les batteurs de calebasse ou de tambour
en suivent le jeu, la vibration des notes basses donnant force au danseur.
Et c’est encore dans sa main gauche que le violoniste « ressent le premier
symptome de I’arrivée du génie dans le corps du danseur ». Il alerte du pied
le percussionniste qui, « en accentuant et en accélérant le rythme, “force” le
danseur et “renforce” le génie qui a commencé a le chevaucher »'”.

Pas plus qu’aucune autre, cette configuration songhay n’est transposable.
Elle n’ouvre pas moins a I’helléniste un monde de questions auxquelles les
données a disposition ne lui permettent que rarement de répondre, mais qu’il
doit poser pour identifier et formuler avec une précision et une rigueur an-

13 PL., fon 536¢ : HoTEQ 01 XOQUBAVTIBVTEG ExEIVOL HOVOL alicBivovTol Tod péroug OEEmG,
0 v 1) ToD 00D £ §TOL BV XOTEXWVTOL, %0l €16 EXETVO TO HEAOG %Ol CYMUATOV X0l QNUATOV
£0T0QOVGL, T@V 8¢ GAL®V 0L @ovTifovoty:

4 Ar., Vesp. 119-120 : « apres cela (des bains et des purifications), il le fit corybantiser, mais
lui, s’enfuyant avec le tambourin tombe dans le nouveau tribunal ou il se met a juger » et scholie :
«ils accomplissent pour lui les rites des corybantes comme un moyen de la purifier de sa folie ».

15 J. Rouch, La religion et la magie songhay, Université de Bruxelles, Bruxelles 1989 (ed. orig.
1960), pp. 153-159 ; cfr. D. Jaillard, Jean Rouch au miroir de Dionysos, dans « Journal des Africa-
nistes », a paraitre.

16J. Rouch, La religion, cit., pp. 231-235.

17 Ibi, p. 339.



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 445

thropologique suffisantes les problémes soulevés par son “terrain” fait de
textes épars et de nature diverse, d’images, de vestiges archéologiques, ma-
tériaux trés fragmentaires.

Que dire dés lors du faire grec ? Au-dela des limites qu’impose le fait
brut d’une documentation parcellaire et éclatée, une difficulté pointe, massi-
vement soulignée par la bibliographie des cinquante derniéres années : ce a
quoi nous accédons pour I’essentiel en matiere d’emprise et de possession, ce
ne sont pas directement des pratiques — inobservables — mais des représen-
tations : richissime corpus d’images savamment construites, de récits et des
discours, de traces de performance tragique comme les Bacchantes d’Euri-
pide, ou de spéculations philosophiques... Lorsque les sources touchent cette
part du savoir partagé que sont les rites, elles restent assez allusives — seul le
non évident mérite glose — et leur compréhension exige de I’historien qu’il
se positionne par rapport au statut et a 1’'usage qu’il peut faire des représen-
tations. Ces derni¢res imposent un cadre — la médiation d’un langage — qui
doit étre interrogé.

Un travail critique salutaire de recontextualisation fine des sources
a résulté du réexamen des données, dont 1’'un des mérites est d’avoir dé-
fait quelques constructions arbitraires et unitaires, “ménadisme”, “diony-
sisme” et d’avoir débusqué les présupposés des philosophies romantiques
et nietzschéennes'®. Mais cette prudence méthodologique aura contribué a
favoriser un retour a une Gréce trop “sage”" ou la possession par un dieu est
tout au plus bonne a penser, mais trop ¢loignée de ces préconceptions poli-
cées pour qu’on admette que la pratique possessionnelle était, dans les cités
grecques, monnaie courante.

Cette attitude sceptique est le masque de présupposés autrement pro-
fonds, véritable obstacle épistémologique barrant I’accés a une évaluation
culturellement pertinente de la place du possessionnel dans les sociétés po-
lythéistes antiques. Citons un expert incontesté, A. Heinrichs, commentant
I’excursus de Diodore sur les baccheia des femmes :

« The unmarried girls are only allowed to carry the thyrsus and to express their en-
thusiasm with the ritual cry [...] The married women seem to enjoy a greater degree
of maenadic freedom than the girls [...] they perform Bacchic rites (BaxgOgwv), pre-
sumably not more than a reference to maenadic dances ; they sing hymns about the
epiphany of their god much like the choruses of the Bacchae and the women of Elis,
and more surprisingly, they are said to sacrifice to Dionysos »*.

Je ne souligne que les formulations qu’il est crucial de commenter dans
le cadre précis et limité de notre propos. La participation au rite collectif

18 Pour quelques jalons, J.N. Bremmer, Greek Menadism reconsidered, dans « Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik » 55 (1984), pp. 267-286, avec usage problématique de 1’argument du
vraisemblable ; les travaux fondamentaux d’A. Henrichs, notamment Greek Maenadism from Olym-
pias to Messalina, dans « Harvard Studies in Classical Philology » 82 (1978), pp. 121-160 ; A.-F.
Jaccottet, Choisir Dionysos, Akanthus, Ziirich 2003.

19 Cfr. la précieuse réaction de M. Detienne, Dionysos a ciel ouvert, Hachette, Paris 1986.

20 A. Henrichs, Greek Maenadism, cit., p. 147.



446 DOMINIQUE JAILLARD

est analysée dans ce commentaire comme une expression de soi, d’une “in-
tériorité”, qui renvoie a une conception et a une construction “modernes”
de la subjectivité®!. Ce type d’interprétation est pour le moins difficilement
compatible avec ce que I’on peut savoir des modalités de construction de la
personne en Greéce ancienne, de sa pluralité, des manicres dont se dessinent
les partages entre intérieurs et extérieurs.

Les préconceptions analytiques de [’historien pur philologue hypo-
théquent, en amont de I’examen des sources, I’accés au proces possessionnel.
Une mécompréhension du rite limité a la pale copie d’un référent mythique
par un sujet monolithique, associée a une représentation biaisée de la per-
sonne, empéche, corrélativement, de saisir ce que construit la pratique pos-
sessionnelle, ici considérée sous I’angle d’un rapport a soi et aux instances,
en relation aux mouvements du corps musiqué.

Or un ensemble de sources atteste, sur le temps long, directement ou indi-
rectement, d’une familiarité avec les pratiques possessionnelles, d’un savoir
partagé de ce qui s’y joue, s’y opere, des dysfonctionnements et effets pos-
sibles. Cette connaissance concréte, par expérience ou imprégnation, signe
I’appartenance a une culture possessionnelle. Pour les rites corybantiques,
les allusions récurrentes de Platon attestent d’autant mieux leur diffusion
dans I’Athénes des v© et 1v¢ s. qu’il s’agit de comparaisons allusives juste
esquissées dont la portée explicative et persuasive dépend de la connaissance
fine et intime du phénomeéne qui est présupposée chez le lecteur?. Ainsi pour
expliciter sa théorie de I’inspiration poétique, Socrate, dans 1’Jon, suggeére
que le rhapsode est dans un méme rapport a Homeére que le corybantisé a 1’air
du dieu dont il est possédé*. Dans les deux cas la réaction est exclusive. Le
témoignage de I’ Euthydeme permet d’aller plus loin : la remarque de Socrate
au jeune aristocrate Klinias, « comme tu le sais si tu as ét€¢ soumis au rite
(tetelesai) »*, n’a de sens que si les rites sont largement pratiqués dans les
strates sociales des deux interlocuteurs.

2! Pour interroger les écarts, G. Aubry - F. Ildefonse (eds.), Le moi et ['intériorité, Vrin, Paris
2008. Cfr. par exemple M. Foucault, Dits et écrits 11, Gallimard, Paris 2001, pp. 1032 et ss. ou, dans
une perspective trés différente, le projet d’A. de Libéra d’une archéologie du sujet.

22 Jalons : R. Padel, In and Out of the Mind. Greek Images of the Tragic Self, Princeton
University Press, Princeton 1992 ; F. Ildefonse, La personne en Gréce ancienne, dans « Terrains »
52 (2009), pp. 65-77 et Il y a des dieux, PUF, Paris 2012, dans le sillage des travaux du séminaire de
I’acmAP, « En-deca du sujet ».

2 PL., Symp. 215¢e (« quand je I’entends (Socrate), le cceur me bat bien plus qu’a ceux qui font
les Corybantes »), Cri. 54 d, Jon 533 e-534 a, 536 a-c... L’effet comique des allusions d’Aristophane
repose sur une méme familiarité (Ar., Vesp. 6-8 ; 119-120). Cfr. fondamentaux, avec discussion du
dossier, 1. Linforth, The Corybantic Rites in Plato, dans « Classical Philology » 13 (1946), pp. 121-
162 et H. Jeanmaire, Dionysos. Histoire du culte de Bacchus, Payot, Paris 1951, pp. 131, 138.

24 Pl., lon 536¢, cité ci-dessus, p. 444.

» Pl., Euthyd. 277d-e : « Peut-étre ne vois-tu pas ce que ces deux étrangers sont en train de faire
autour de toi, ils font la méme chose que dans I’initiation (telet¢) des Corybantes quand on fait la t/ro-
nosis (“intronisation”) autour de celui qu’on va initier (telein). Il y a a ce moment-1a une danse et des
jeux, comme tu le sais si tu as regu I’initiation (tetelesai). En ce moment ces deux hommes ne font rien
d’autre que danser autour de toi et jouer ce qu’ils dansent, comme pour t’initier ensuite (telounte) ».



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 447

Du c6té des baccheia dionysiaques, il nous faudrait revenir sur deux
dossiers capitaux. Les soins que les Amphisséennes apportent aux thyades
delphiennes égarées aprés une course sur le Parnasse témoignent d’un sa-
voir partagé, au féminin, de la bonne gestion du retour a soi, de la sortie de
transe, celui-la méme des “femmes tranquilles” de I’ethnographie, secondant
les possédés?. De manicre plus complexe, si I’on se tourne vers le corpus
des vases attiques, les images de diasparagmos — le démembrement d’un
animal — que I’hypercritique confine a I’imaginaire, sont construites sur une
connaissance anatomique précise et un rendu exact des gestes qui permettent
a deux femmes, dos a dos, prises dans un méme mouvement de danse, de
rompre, au niveau de la jonction du thorax et de I’abdomen, la colonne verté-
brale de la béte qu’elles tiennent chacune par une patte (fig. 1)7.

Fig. 1 : pixis, Heidelberg, coll, privée, dessin M. Halm-Tisserant

Paradoxalement, le document textuel le plus €éloquent est celui le plus
frott¢ de mythe, la parodos des Bacchantes d’Euripide. Car si elle ne repré-
sente aucun rite effectif (ni ne construit aucun rite fictif) dont on pourrait
suivre la séquence en ses moments successifs, et qu’elle n’autorise ni lecture
documentaire transparente ni reconstitution des pratiques ayant cours, elle
consiste tout entiére en une mise en hymne, mots, chants et danses — réglée
selon les contraintes de la performance tragique® —, d’une ritualité posses-
sionnelle dionysiaque.

2 Plut., Mor. 249. Cfr. dossier des thyades dans M.-C. Villanueva-Puig, 4 propos des Thyades
de Delphes, dans O. de Cazanove (ed.), L association dionysiaque dans les sociétés anciennes, Ecole
francgaise de Rome, Roma 1986, pp. 31-51.

7 Cfr. M. Halm-Tisserant, Le sparagmos, un rite de magie fécondante, dans « Kernos » 17 (2004),
pp. 119-142, pour le savoir technique mis en évidence, nous ne suivons pas I’interprétation proposée.

2 Du point de vue hymnique, le statut de la parodos s’avére particuliérement complexe : sa



448 DOMINIQUE JAILLARD

Elle n’en est, de part en part, qu ‘une énonciation autoréférentielle et tau-
tégorique, dans ses logiques et ses articulations fondamentales®. Construite
comme une matrice du rite, elle est susceptible de produire aussi bien des
rites effectifs, des récits fictionnels, des images. Elle dit les modalités ri-
tuelles spécifiques® en vertu desquelles Bacchos a prise (katechein) sur des
humains et en fait, le temps du rite, des étres dionysiaques, modalités dont
le scrupuleux respect (en conformité a I’kosion)’!, en leur permettant d’étre
« correctement possédés » (orthos kathekomenon)*, leur assure un bonheur
et un plaisir paradoxaux*® dont les bienfaits s’étendent a la communauté*.
Le dieu lui-méme est défini, tautologiquement et transitivement par ce qui
s’opére dans le rite®.

Rien n’est donné qui ne soit de I’ordre d’un faire rituel et de ce qu’il ef-
fectue, ce qui veut dire aussi, rien de I’expérience d’une bacchante en dehors
de ce qui en est culturellement codé par le rite.

L’épure de ritualité que propose la parodos articule autour d’au moins
trois axes le mouvement au sein duquel le corps des bacchantes va passer
sous I’emprise de Dionysos?*®. Nous posons cette distinction pour les besoins
de I’analyse : un équipement (skeué) qualifie la ménade (avec couronne de
lierre / serpents, apprét de la nébride frangée de laine blanche, préparation
du thyrse avec divers végétaux, lierre, smilax, pomme de pin...)*". Une ges-
tuelle-chorégraphie, corrélée au maniement adéquat des instruments (thyrse
en premier lieu), ordonne la mise en mouvement du corps ménadique. Cette
gestuelle se déploie en lien avec la mise en place d’un univers sonore conju-
guant cris (évohés, iachai) et appels réitérés (eis oros, eis oros ; ite bakchai)
avec 1’'usage de ’instrumentarium (lotos et tympanon) et des modes musi-

célébration du dieu, consistant en une énonciation d’une efficace rituelle, s’inscrit dans le cadre de la
représentation tragique, ce qui interdit de la tenir, comme telle, pour rituelle, mais en tant que perfor-
mance, la représentation participe des honneurs dont les Dionysies réjouisse le dieu...

¥ Cfr., provisoirement, D. Jaillard, Pythies, cit., pp. 67-68 et 71-73, dans le sillage d’un sémi-
naire a deux voix, avec J.-L. Durand, Genéve 2003, et le livre en préparation pour le commentaire
détaillé.

30 Eur., Bacch. 71-72 : ta vopsBévto. yoQ aiel / Advucov Duvico, déclinés au fil de la
parodos.

3 Ibi, 70 : €£oc10060w. .. Cfr. aussi ibi, 79 : Ogpitedov.

32 Formule récurrente, notamment dans la théorisation platonicienne, de Pl., Phdr. 244e a
Jambl., De myst. 114, 3 avec I’idée qu’est correctement possédé celui qu’il est “tout entier” (holous).

3 Eur., Bacch. 73-74 : ® péxag, §otig e0dainwy teketog 0edv idmg ; ibi, 135-138, 164-165.

3 Ibi, 105-119. Avec toutefois référence explicite aux fétes triétériques, ibi, 133.

35 [bi, 156-157 : €8 TOV ltov dryaddouevan veov, régalant d’évohés le dieu évohique ; ibi,
160-161 : Aot0g ST evxéLados teog teo alynota Beéun en lien avec Bromios.

3 Nous ne pouvons ici ni discuter le vocabulaire grec de I’emprise qui est toutefois présuppo-
sée par toutes nos analyses ni comparer le choix de gestes privilégié par les textes et les images, de
maniére différencié, travail esquissé par M.-H Delavaud-Roux, Les danses dionysiaques en Gréce
antique, pup, Aix-en-Provence 1995, pp. 43-44 (livre qui pose de graves problémes de méthode,
notamment dans sa maniére de reconstituer). Le cadre limité, et d’abord méthodologique, de cette
intervention ne nous permet pas de discuter le corpus d’images.

37 A Venduta, 1a véture et I’ instrumentrium, s’ajoutent, comme sélectionnés parmi des possibles
requis (a quel moment ?) par le rite, rameaux de chéne et de sapin (Eur., Bacch. 109-110), torche de
pin enflammée (ibi, 145-146).



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 449

caux pertinents®®. Le juste mouvement est impulsé d’une part a partir du pied
bondissant®’, d’autre part de la mise en branle, de bas en haut, du thyrse
auquel est attribué une part d’agentivité spécifique®. Le dieu, possédant et
agissant ses ménades, sera dit se lancer a partir de sa tige (aissei)*'. Diony-
sos en figure d’étranger, enseignant & Penthée comment faire le bacchant,
lie les deux actions, en coordination latérale : « tiens le de la main droite
et léve le pied droit, ensemble »*. Sans que les corrélations séquentielles
avec la gestique du thyrse — pas plus qu’aucune autre — ne soient précisées®,
la course-errance vers la montagne*, performance dansant Dionysos®, est
scandée par la frappe des tambourins*® qui rythme les cris et appels dans le
continuum de mélodie des airs que joue la flite*’. Cette course est envelop-
pée par le bourdonnement grave (barubromos) des deux instruments, gron-
dement sourd que dit le verbe bremo et que le dieu porte dans son nom de
Bromios, le Rugissant, le Frémissant*, une des deux épithétes le qualifiant,
dans la parodos, avec Bacchos.

Mais lorsque, dans I’épode qui clot la parodos, le cheeur déploie explici-
tement la dimension musicale de la présentification possessionnelle de Dio-
nysos, le dieu est la. Toute 1’action lui est rapportée, tant mouvements, pos-
tures et actes des bacchantes (« jeter vers 1’éther sa fine chevelure », « tomber
a terre », « chasser le sang tueur de bouc », « manger cru »*°) que production
de I’univers sonore et musical.

Nous n’avons plus affaire a des femmes parties accomplir le rite, mais
a des étres dionysiaques agis par le dieu qui, en méme temps, est présent et
agit avec elles, au milieu d elles, comme conducteur de la “danse”. Du mo-

3 Phrygien, par déduction sur la base d’une lecture interne, ibi, 159. Pour une vue d’ensemble
des instruments en contexte dionysiaque grec : A. Bélis, Musique et transe dans le cortége diony-
siaque, dans « Cahiers du Gita » 4 (1988), pp. 9-29.

¥ Bur., Bacch. 166 : dryet tayOmovy, maniére de s”élancer (du pied et de la flexion de la jambe)
qui suffit a dire la ménade, cfr. plus largement, les emplois de (€x)Tndo.d, OQPOHD. ..

4 Ibi, 80 : &va BOooV TE TWhooWY ; ibi, 166 : dul 8¢ véebnxog vBoLoTag, « autour des
narthex débordant de puissance ».

U Ibi, 147 : €éx vébnrog dicoet.

2 Ibi, 943-944. De maniére significative, la représentation de la possession-punition de Penthée
et des Thébaines est calquée sur le comportement rituellement juste des Lydiennes, avec des effets
inversés, destructeurs, comme si la seule manicre de dire I’emprise passait par la ritualité, y compris
dans ses formes sauvages, et jusque dans le refus d’accomplir les rites et d’honorer le dieu.

% En quoi I’énonciation de la ritualité dionysiaque n’est pas représentation d’un rite selon son
déroulement, en quoi elle masque une des conditions de sa bonne exécution.

# Ibi, 136, 147 : dgduog ; ibi, 148 : mhavavog ; ibi, 161 : portdg.

4 Ibi, 155 : péhmete TOV AOVLGOV.

% Ibi, 156 : BauPodpmy OO TLUTGVeV, OO leur assignant une part d’agentivité.

47 Ibi, 160-161 : hoT0g STov e0xéL0S0G 1EQ0G teQat TalyuoTa BeéuT chVOYO..

4 Cfr. Aesch., fr. 57 Radt ; sur I’organologie de I’aulos phrygien, au son trés grave (du fait de sa
perce) et nasillard, A. Bélis, Musique, cit., pp. 10-13, sur Bromios, W.-F. Otto, Dionysos : Le mythe
et le culte, Gallimard, Paris 1969 (tr. fr. de P. Lévy ; ed. or. Dionysos, Mythos und Kultus, Kloster-
mann, Frankfurt 1933), pp. 99-101. Dés sa premiére mention, Eur., Bacch. 66, le dieu est Bromios,
dans sa dimension sonore, en lien avec le bondissement de la bacchante, Bo.Co Boopio.

# Eur., Bacch. 150, 137, 138-139.

50 Eur., Bacch. 140 : £&0i0306 Bodutog. Les bacchantes restent distinctes du dieu, a la diffé-
rence, par exemple du « cheval » du loa vaudou.



450 DOMINIQUE JAILLARD

ment ou elles ont été prises par le dieu, rien n’a été dit ; elles ont par le rite
soumis leur vie a sa puissance redoutable et fait thiase’'. Enongant ce que le
rite, bien géré, fait, ’hymne qu’est la parados, dit la puissance, les ceuvres
et les prérogatives du dieu en ce qu’elles ont de favorable. Conjointement,
réciproquement. L’espace de la montagne est devenu un espace dionysiaque,
ou confins thébains et ailleurs phrygien, douceur et violence, se superposent,
ou lait, vin et miel coulent spontanément tandis que les bacchantes déchirent
I’animal dont elles gottent la chair crue. La distinction entre plan de mythe
et plan de la pratique s’abolit non parce que les ménades rituelles imiteraient
leur modéle mythique, mais en ce que le “mythe” se fait ici pure énonciation
de ce qu’une ritualité possessionnelle dionysiaque met en place®.

Pour saisir exactement les modalités d’emprise et ce qu’elles opérent,
en chaque configuration, les effets de la danse pas plus que ceux de la mu-
sique ne peuvent étre isolés, c’est I’agencement du dispositif rituel duquel
elles participent, en toutes ses articulations et en fonction des instances im-
pliquées, qui doit étre pris en compte™.

Considérons, pour comparaison, les rituels corybantiques, en partant du
rite (¢é/été) le moins mal documenté, la thronosis, moment de ritualisation
d’une emprise reconnue comme relevant des Corybantes, que ce soit a des
fins thérapeutiques ou qu’il vaille “initiation”, intégration a une pratique
possessionnelle réguliére. « Ceux qui accomplissent les rites (oi telountes)
ont I’habitude, aprés avoir assis (kathisantes) ceux qu’ils initient, de danser
autour d’eux (perichorein) »* en « les entourant d’un sourd grondement
(peribombountes) »* ; « il y a, a ce moment-la, danse (choreia) et jeux
(paidia) »*°.

Compte tenu des éléments précis, mais ponctuels et éclatés, garantis
par les sources, et des questions que suggerent divers terrains ethnogra-
phiques, quelques hypothéses peuvent étre avancées, dans la perspective ri-
tualiste et polythéiste qui est la ntre. Le corybantisé n’est pas “pris” dans
le mouvement de son corps dansant, mais, ses “mouvements” étant bornés
et contraints par la position assise, il est, dans un vacarme fait de registres
contrastés et de résonances de basse, mis dans une disposition propice par
la ronde qu’effectuent tout autour les officiants, avec probables jeux de role

5! Bur., Bacch. 74-76 : Blotoy ayiotedel, Osedeton Yoyoy. Cfr. D. Jaillard, Pythies, cit.,
p. 73.
2 De maniére analogue, la mimésis de 1’excursus de Diodore sur les baccheia des femmes, peut
étre lue, contre A. Heinrichs, au sens fort d’un effectuer, d’un présentifier opérés par rite, cfr. sur
mimeomai en contexte rituel, D. Jaillard, Les champs de la mimésis a [’époque classique, dans « La
part de I’ceil » 23 (2008), pp. 65-73.

3 Dans les considérations philosophiques sur la musique et le mouvement (par ex. Pl., Lg. 7,
790d-791b) les remarques de portée générale sont a distinguer des corrélations précises, a ne pas lire
comme effet mécanique, par ex. Plut., Amat. 16, 12 : « Les bonds des bacchantes et des corybantes
s’adoucissent et viennent a cesser si I’on quitte le rythme trochaique et qu’on abandonne le mode
phrygien » (cfr. G. Rouget, La musique, cit., pp. 155 et ss.).

* Dio Chrys., Or. 12,387 R.

33 Celsus (Orig., Contra Cels. 3, 15), Luc., Lex. 16.

¢ Pl., Euthyd. 2777d-e, cfr. ci-dessus note 24.



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D’EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 451

(et saynétes ?)*7. La secousse, impulsée de 1’extérieur, domine, déplace et
réoriente ses mouvements “propres”, en (se) jouant des pathemata, des émo-
tions, qui ’affectent®®. Les sources evoquent peur, pleurs palpitations car-
dlaques hallucinations diverses, sans qu’on puisse préciser leurs positions,
fonctions et valeurs exactes dans le processus. Il est possible que dans cer-
tains usages thérapeutiques du rite, on ait pu en rester 1a, le dispositif rituel
intégrant toutefois d’autres rites, bains et sacrifices notamment®.

Le moment de la thronosis n’en est pas moins inaugural en ce qu’il dis-
pose les possédés durablement liés a une instance a pratiquer correctement
un rite qui consistera — en contraste maximal avec le dispositif de la thronosis
— en figures de danse accordées aux airs des dieux®. Il y a donc deux réles,
un assis, I’autre dansant. « Ayant donné / impulsé la marche du rythme, la
flite contraint I’auditeur a marcher dans le rythme et a s’assimiler / s’ajuster
(sunexomoiousthai) a la mélodie »°®'. Contrainte non mécanique, d’adéqua-
tion du mouvement, 1’emprise du dieu dont le corybantisant va moyenner
avec bonheur (euporousi) les maniéres de se mouvoir, les postures, la dé-
marche, les gestes, passe par I’audition de la séquence mélodique qui est
associée au dieu et a laquelle, seule, le corybantisant réagit. Sur la scéne
rituelle, ses pas et ses mouvements se différencient en fonction de [’instance
possédante. Corrélativement, le réle endossé par chaque possédé (schémata
kai rhémata) distingue I’instance qui le posséde des autres instances formant
le collectif “Corybantes”.

Chaque corybantisant présentifie “son” instance, avec ’allure, le compor-
tement, les paroles qui lui correspondent, de maniére analogue a ce qu’on peut
observer chez les possédés du Bénin, du vaudou haitien ou du candomblé de
Bahia®, qui cédent la place, le vertige initial passé, a un personnage qui n’est
autre que le vodoun ou I’ orisha auxquels ils sont liés par leur initiation.

Dans le large spectre de pratiques que recouvrent les usages de bakcheuo
ou la catégorie platonicienne de telestiké, avec des univers musicaux et choré-
graphiques partageant un air de famille, les configurations ménadiques et co-

57 Nous comprenons ainsi paidia et paizein, en lien avec les airs de I’aulos, donc des dieux. Cfr.
les emplois de katauled, “complétement énauliser”.

5% Dimension thérapeutique (ekphronon baccheion iaseis) rétablissant galéné et hésuchia, qui
retient toute I’attention de P1., Lg. 7, 790d-791b (que nous ne pouvons discuter ici) : Stov odv EEm0év
TIG TEOGHEQT TOTG TOLTOIG TAOESL oELoUdY, T TdY EEMBEV #QOTET #{VNGIG TROGMEQOUEVT
™V &vtog (...) xivnouw.

9 Cfr. la vente de la prétrise des Corybantes, Erythrée 350-300 av., CGRN 98 (LS4 23) ; F.
Graf, The Kyrbantes of Erythrai, dans G. Reger - F.X. Ryan - T.F. Winters (eds.), Studies in Greek
Epigraphy and History in Honor of Stephen V. Tracy, Ausonius, Bordeaux 2010, pp. 301-309. Si les
bains et le kraterismos semblent pouvoir étre pratiqués indépendamment du telein, tous impliquent
I’accomplissement de sacrifices.

% Pl., fon 534a ; 536a-c, cité p. 444 et note 13.

1 Ps. Long Subl 39,2 : %ol Bactv 8V60Ug Twvo Queuou 11QOG TaOTNY GvoryxdoeL faivety Ev
QUBL® xol cuveEootoboBot TG HELEL TOV BXQOCTNV.

92 A Métraux, Le vaudou haztzen Gallimard, Paris 1958 ; P. Verger, Notes sur le culte des Orisha
et Vodun a Bahia de Tous les Saints au Brésil et a ['ancienne Cote des Esclaves, IrFAN, Dakar 1957.



452 DOMINIQUE JAILLARD

rybantiques se différencient radicalement du point de vue du processus de pré-
sentification de I’instance possessionnelle. A la différence du corybantisant
qui opére simplement, directement, comme “cheval” de son dieu, la bacchante
possédée par Bacchos présentifie la puissance et 1’action du dieu sans que
son “personnage” I’assimile sur la scene rituelle (fat-elle celle de I’oribasie)
a Dionysos “lui-méme”. Les ménades sont collectivement devenues des étres
dionysiaques évoluant dans un espace lui-méme sous emprise dionysiaque.

C’est a ce titre, le rite ayant produit ses effets, que Dionysos est pré-
sent parmi elles (qui ne “sont” donc pas Dionysos), tant dans la parodos des
Bacchantes que sur les représentations des images céramiques ou des satyres
se mélent a elles, et que, selon la formule de Platon, a I’indicatif, « elles
puisent dans les fleuves le miel et le lait quand elles sont possédées (katecho-
menai) et non quand elles sont dans leur bon sens »®. Leur agir est alors a
ce point I’action du dieu, tautologiquement, transitivement, qu’une des ma-
nieres les plus efficaces de montrer en image Dionysos en tant qu’instance
possessionnelle est de le figurer accomplissant lui-méme, revétu de la skeué
ménadique, des gestes du rite, danse et diasparagmos® (fig. 2). Le chercheur
est mis face a une distanciation, dislocation de la figure de Dionysos qui est
montré paroxystiquement proche, donc différant de lui-méme.

Fig. 2 : 1écythe, Louvre G 249, @ Centre Gernet

Lorsque les bacchantes sont rituellement, correctement et entierement®,
possédées, ’ajustement est parfait, sans reste®®. Mais ce faisant, il y a dans

8 PL., lon 534 a : dome ol Béoeyon deDOVTOL £x TOV TOTOUDY LEA %0d YOG OTENOUEVOLL,
Zupooves 8¢ odoat ov.

% Par exemple, Lécythe, Louvre G 249, stamnos, British Museum E 439. L’abolition de la dis-
tinction entre plan du mythe et plan de la pratique fonctionne de maniére analogue dans la parodos
des Bacchantes et dans la mise en image de la ritualité possessionnelle dionysiaque.

% Eur., Bacch. 109, xarafoxylovcbe... ; Pl., Phdr 244d-e.

 Pour comparaison avec une configuration et un dispositif trés différents, cfr. les considéra-



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 453

la présentification possessionnelle de Dionysos construite par le rite quelque
chose d’une présence “en creux” du dieu, comme diffractée, qui n’en fait que
d’autant mieux paraitre, ressortir, sa puissance, les effets de son action, les
transformations qu’il opére. Comparer des dispositifs possessionnels, c’est
aussi comparer la fragilité, la labilité, de la présence qu’ils sollicitent et qu’ils
ont charge de gérer, la part d’absence et de distance dans la présentification®,
les possibles disfonctionnements et échecs®.

La porosité des univers musicaux du bakchein, loin de fixer du général,
ouvre au continuum des variations, en termes de dispositifs, de modalités,
mais aussi de configurations panthéoniques. On pourrait lire comme 1’une
d’elles le mini-panthéon musical construit en récit d’origine d’un instru-
mentarium dionysiaque dans la parodos des Bacchantes : les Corybantes dé-
couvrent pour Bacchos le tympanon qu’ils mélent au souffle des flates phry-
giennes et déposent dans les mains de Rhéa, la Mére, avant que les satyres
ne I’obtiennent et ne se joignent aux baccheia des possédées de Dionysos®.
La ritualité possessionnelle dionysiaque, dans son articulation des mises en
mouvement des corps et de leurs dimensions sonores et musicales avec les
modalités d’emprise, y mobilise une pluralité de puissances, distinguables et
en interaction, construites en relation a des espaces — dont Dionysos ici mon-
nay¢ en deux au moins de ses aspects, comme Bacchos et Bromios. Passer
sous I’emprise d’un dieu, c’est étre pris dans un faisceau d’agentivité multi-
ple qu’explore une énonciation panthéonique, et dont il convient d’interroger
finement les réagencements d’une configuration possessionnelle a I’autre.

Cette porosité autorise des montages signifiants, réalisés par les rites,
mais aussi comme fictions exploratoires, comme sur une coupe d’Oxford
(fig. 3)™ figurant une “thronosis” dionysiaque : elle dit quelque chose du
processus qu’engage une danse tournoyant autour d’un corps assis, replié,
enlaulisé et, par 13, induit a mettre le pied dans I’harmonie et le rythme d’une
danse conduite par des étres dionysiaques, elle construit le passage de la thro-
nosis a la danse et, dans la danse, a la présentification de I’instance. Quand
bien méme nous ignorons selon quel croisement entre rite corybantique et
possible initiation ménadique le montage s’effectue, ce dernier atteste de la
vitalité de I’imaginaire rituel possessionnel, de sa capacité a expérimenter sur
ce qu’opére la pratique.

tions de Plutarque sur le bon fonctionnement de I’oracle de Delphes, exigeant de la pythie qu’elle soit
I’instrument bien accordée, bien réglée du dieu, D. Jaillard, Pythies, cit., pp. 64-66, 71.

7 Cfr. M. Cartry - J.-L. Durand - R. Koch-Piettre (eds.), Architecturer [’invisible, Brepols,
Turnhout 2009, Introduction, pp. 23-25 : « La pulvérisation de la présence » ; S. Dugast - D. Jaillard
- 1. Manfrini (eds.), Agalma ou les figurations de [’invisible. Approches comparées, Jérome Millon,
Grenoble 2021, Introduction, pp. 16-17, notamment.

% D, Jaillard, Pythies, cit. ; K. McClymond, Ritual Gone Wrong. What we learn from Ritual
Disruption, University Press, Oxford 2016.

% Eur., Bacch 124-134.

70 Ashmolean Museum 1924.2 ; a : intérieur, b et ¢ : extérieur.



454 DOMINIQUE JAILLARD

Fig. 3b, ¢ : kylis, Oxford, Ashmolean Museum 1924.2, @ Centre Gernet

ABSTRACT

Les sociétés de la Gréce anciennes sont des cultures “possessionnelles”.
En certaines circonstances, des humains, femmes — ou hommes —, passent
pour étre “possédés” par une instance divine qui les “tient”, agit en eux,
a travers eux, selon des modalités a chaque fois spécifiques. La pratique,
hautement ritualisée, s’inscrit dans des dispositifs sophistiqués qui reglent
et modulent la forme d’emprise reconnue, en chaque contexte, comme perti-
nente. La présente contribution se propose de comparer deux configurations
possessionnelles qui se caractérisent par des dispositifs fortement contrastés
dans leur manieére de construire un “corps possessionnel”, I’oribasie pour
Dionysos Bacchos et les rites corybantiques. Les modalités d’emprise sont ici
analysées en fonction de la relation entre les micro-panthéons impliqués et la
construction d’un espace adéquat a leur présentification et au déploiement
de leur action. Ce qui, dans les deux configurations considérées, se joue en
corrélation avec des formes précises de mise en mouvement des corps, étroi-
tement lices a la mise en place d’“univers” sonores et musicaux susceptibles
d’étre eux-mémes appréhendés en terme d’agencement panthéonique.



MUSIQUE, MOUVEMENT ET MODALITES D EMPRISE EN GRECE ANCIENNE 455

The Ancient Greek sacrificial cultures are possessional as well. It is
culturally assumed that under certain circumstances, humans — men as well
as women — are prone to develop a peculiar interaction and behaviour. Hold
is taken upon them ; actions are acted through them, according to very spe-
cific modalities. Proper practices are highly ritualized. They imply devices
whose complexity, adaptability to each and every configuration, modulate
under strong regulation the ritually pertinent, therefore socially correct,
ways of entering actively into these practices that modern scholars regard
as “possessions”’.

The core of this paper is built around the ritual dispositives of such con-
figurations, among which Corybantic rites and Dionysian oribasia stand
as good-for-thought examples, illustrating, in a contrastive way, means of
constructing a possessed body, so to say. This process is approached from
the point of view of the relations between micro-pantheons globally involved
in it, and the building up of proper spaces in which these gods are to be at
stake. Careful consideration to the very detail of the ritual action is required.
The Ritual processes involve the setting up of both appropriate body motions
and appropriate musical universes. Their efficiency happens to be properly
described in terms of co-agency.

KEYWORDS

Rituel, ménades, Corybantes, possession, kinésique, Gréce ancienne

Ritual, maenads, Corybantes, possession, kinesics, Ancient Greece



