1 [T ge— iy Ly | 1
i i Al ..._..?..Ji_.:.. s o,




Arnold Witte

Hermits in High Society:

Private Retreats in Late Sezcento Rome

Visitors to eighteenth- and nineteenth-century landscape
gardens in England and elsewhere are familiar with the
phenomenon of the hermitage. This normally takes the
form of a folly—a small building standing in a more or
less secluded area of the park, where ladies or gentlemen
could take their tea, or spend time alone with a book.
In most studies, these buildings are considered to be the
offspring of an increasing interest, from the Middle Ages
onwards, in the anchorite lifestyle, which by the eighteenth
century had been stripped of its original significance as a
religious vocation involving a retreat from secular society
and served a new function in the social life of the aristoc-
racy.' Seclusion was the only element that remained of the
original concept. This transition in the anchorite lifestyle
took place in the late seventeenth century, and especially
in Rome, where the concept of a hermitage or romitorio,
as it was then called, was first introduced as separate
rooms in private apartments. What triggered this inclu-
sion of a religious space into a private one? Under what
circumstances did an extreme religious practice become
a fashionable attribute? And what were the non-religious
reasons why members of the higher nobility incorporated
hermitages into their palaces?

One coherent group of patrons, with members from
the Chigi, Mancini, Rospigliosi, Altieri and Colonna
families, will be considered here in order to find an an-
swer to these questions. They all commissioned hermit-
ages during this period, and it can be assumed that they
influenced one another in this respect. All belonged to
the highest echelons of the Roman nobility, and were
related or otherwise on very good terms with each other.
The correspondence of one member of this group, Maria
Mancini Colonna (1639-1716) documents this.> Maria

Fig. 7. Villa Cetinale, Sovicille
(Siena). View of the Villa with the
Hermitage in the Background. (©
David R. Marshall.)

Mancini, niece of Cardinal Mazarin, was married to the
Grand Constable or Contestabile Colonna, and she was
a regular guest of Cardinal Flavio Chigi, who was their
neighbour on the opposite side of Piazza SS. Apostoli. She
also was regularly received in Palazzo Altieri, by Cardinal
Paluzzo Paluzzi Albertoni Altieri. The Altieri and Colonna
families were united by the marriage between Egidio
Colonna and Tarquinia Altieri, and, after her premature
death, by his marriage with Altiera Altieri.* And, from
1679 onwards, the Rospigliosi rented the palace owned
by the Mancini situated on the slope of the Quirinal hill
immediately behind the gardens of Palazzo Colonna,
eventually buying it in 1704.

The bonds between these four families were publicly
displayed, for example by organising festivities. In 1668,
a reception in the Villa Chigi at Quattro Fontane was
staged for members of the Rospigliosi family to celebrate
the election of Giulio Rospigliosi to the papacy as Clem-
ent IX (1667-1669).° Rospigliosi himself, before and
even during his papacy, was popular as a playwright,
producing theatrical texts that were staged in the Colonna
and Altieri palaces during Carnival.® These contacts also
led to visits to the respective properties. Maria Mancini
Colonna was sumptuously entertained by Cardinal Flavio
Chigi at his Sienese Villa Cetinale in 1668; and when her
sister Ortensia Mazarin fled from her husband in France
and came to Rome, she was received there as well.” Both
were also regular guests of the Cardinal in his Roman
residence. It can therefore be assumed that members of
these families visited each other in their Roman palaces,
which were located within a circle of only a few hundred
meters around Piazza SS. Apostoli.® They would have
been aware of new arrangements in the decoration of
gardens and palaces, including the private hermitages
made during the last decades of the seventeenth century.
It can therefore be supposed that they created a fashion
for this type of space.

105



Fig. 1. Giuseppe Testana after
Giovanni Maria Morandi, Portrait
of Flavio Chigi, 1657. Engraving.
Rome, Biblioteca Nazionale
Centrale Vittorio Emanuele.

CARD-CHISIVS LEGATVS AVENION: SENEN-
IX:APRILIS-M DC L VII-

Y] -\.--.ﬂ-u_nln.l jrjrd-Fl jr.ﬂ&-ir\-l?ar-w_n:nd : .[,.:'.:I..-.

The Cardinal’s hermitages: three models

The most conspicuous member of the group, and also
the earliest commissioner of such hermitages was cardinal
Flavio I Chigi (1631-1693) (Fig. 2), nephew of Pope
Alexander VI Chigi (reigned 1655-1667).” During his
lifetime, Flavio had constructed three romitorii—the
term then generally in use—all different in form. The
first of Flavio Chigi’s hermitages was situated in Rome,
in a corner of the Chigi villa near Quattro Fontane. The
grounds, situated at the corner of the present-day Via
Depretis and Via Nazionale, were bought in 1660 by the
brother of Alexander VII, Don Mario Chigi, who donated
it to his son Flavio in 1664. Other property was added
to it in 1669."° The project to embellish this garden with

several fountains and terraces around a central building or
casino had been initiated by 1668, as the architect Carlo
Fontana was paid for his designs that year."" The 1668
reception in honour of Clement XI—described as a fesza
gastronomico musicale—was held in this garden; a number
of prints and descriptions were made to commemorate
the event (Fig. 3)."

According to archival sources, there was a romitorio
included in this garden. In 1675, Giuseppe Chiari was
paid for the execution of frescoes showing Venus and a
‘hermit’, facing each other on opposite walls.'® These were
located at the back of the grounds, in a walled-in part
of the gardens planted with laurels and an oak tree. The
painted decoration, in combination with giochi d'acqua

106 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



(water tricks) installed in the pavement in front of the
Venus, was meant to teach visitors a moral lesson.' In a
contemporary guidebook to Rome, the abstinence of the
hermit was contrasted with the attraction of the beautiful
woman; too great an interest in the latter was punished:

LEremo ben disposto, e ben dipinto, che insegna la tem-
peranza nelle delizie di questo mondo. Dall’altra parte si
vede una figura di vaga Donna, che i troppo arditi si trovano
ingannati dalla furia di acqua’.

The well arranged and well painted hermitage, which teach-
es temperance in the beauties of this world. On the other
side one sees the figure of a beautiful woman, where the too
eager will find themselves deceived by jets of water."”

This playful version of a hermitage was certainly not made
for prolonged dwelling, but was aimed at the visitors invit-
ed to the garden. But Flavio I Chigi had other hermitages
constructed which were indeed meant to facilitate longer
sojourns. The palace on Piazza SS. Apostoli where the
Cardinal lived from 1661 onwards—the present Palazzo
Chigi-Odescalchi (Fig. 4)—contained a small hermitage
directly connected to his private apartment, located in
the mezzanine of the building.'® It was relatively small,
measuring 3.35 x 6.25 m, and overlooked the elevated
walled garden at the back of the palace (probably room
C 16 on the plan in Fig. 4)."”

The walls of this indoor hermitage were hung with
painted landscapes populated with hermits, and the fur-

Fig. 3. Pietro Santi Bartoli after
Carlo Fontana, Scene from the
Festivities at Villa Chigi alle Quattro
Fontane, 1668. Etching, 40 x 21
cm. Rome, Biblioteca Nazionale
Centrale Vittorio Emanuele.

niture consisted of two tables, a prie-dieu (prayer-stool),
and a turn-box, evidently of the kind still to be found
in closed convents.'® The latter functioned as a means
through which food could be provided to the hermit
without entering into his presence, and was a sign of his
separation from human society. The presence of the turn-
box suggests that Cardinal Chigi intended to spend more
than the occasional hour there, and might have remained
for the day. The hermitage was probably decorated by the
painter Vincenzo Coralli in cooperation with Johann Paul
Schor.”” Coralli was a specialist in the landscape genre,
and worked on various projects for Cardinal Chigi, while
Johann Paul Schor (1615-1674) was a German furniture-
maker and interior decorator who assisted Bernini with,
among other things, the design of Palazzo Chigi.”

The last and most conspicuous hermitage for Cardinal
Flavio consisted of a separate building placed in a real,
but nonetheless planned and organised countryside, and
so was closest to the eighteenth-century form of garden
hermitage. Near the Tuscan village of Ancaiano, the Chigi
family had possessed since the mid-seventeenth century
a small villa with a casino. Around 1676, the architect
Carlo Fontana was commissioned to enlarge, unify and

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 107



embellish the property. This project was only concluded
in the first decade of the eighteenth century.”

The original casino of the villa, largely left untouched,
was located between two hilltops that were connected by
Fontana in one grand design (Fig. 1). One summit became
the location of a large statue of Hercules; the other one was
crowned by a small building (Fig. 6).”> The fagade of this
latter structure contained a large patriarchal cross with two
crossbeams, at the end of which were medallions showing
the figures of Christ and the four Evangelists. Its outside
decoration, near-contemporary descriptions, and the posz-
mortem inventory of the possessions of Flavio Chigi prove
that this building functioned as a real hermitage. In the
iconography of the garden, it was the religious counterpart
to the figure of Hercules, and a symbol of Virtue.

What makes the hermitage at Cetinale especially
interesting is both the context created around it, and
its internal disposition. The two hundred steps leading
to the summit of the hill was clearly a metaphor for the
spiritual ascent of the soul to heaven. After inheriting the
villa from his uncle Flavio, Bonaventura Chigi Zondadari
added a Bosco (wood) in the form of a “Thebaid’, a refer-
ence to the district around Thebes in Egypt inhabited
by followers of the third and fourth-century CE hermit

Fig. 5. Plan of piano nobile of
Palazzo Chigi, reconstruction of the
situation 1664-1667. (After Waddy,
1990, fig. 204.)

Fig. 4. Facade of Palazzo Chigi-
Odescalchi, Rome. (ICCD.)

St Anthony Abbott. The oration held at Flavio’s funeral
suggests that the plan for this Bosco had been conceived
during Flavio’s lifetime, around 1680.% With this Bosco
the concept of the hermitage was extended to incorporate
the rest of the park, and given the steep ascent between
casino and romitorio, acquired some of the aspects of a
sacro monte (holy mountain), such as are still to be found
at Varallo and Varese.

108 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



This religious theme park constituted a spiritual
voyage through nature.” Its entrance was through an
arch with the painted figures of Elijah and Saints Paul,
Anthony Abbot, Mary Magdalene, Francis, and other
famous exemplars of the solitary life (Fig. 7). An inscrip-
tion on this arch referred to these saints as ‘Christ’s flowers’
in the desert, leading the thoughts of the wanderer from

the real to the spiritual garden.” Then came a lingering
path aligned with statues of praying monks and chapels
with frescoed scenes from the life of Christ. At the end
of the path, several statues of monsters represented the
temptations that tormented the real hermit, which put
the beholder in the place of the examples he had seen
represented at the start of the journey (Fig. 8).%

The Cetinale hermitage seems to have been more than
a mere showpiece or ‘courtly hermitage’. Inventories of
1692 and 1705-1706 pointed out that it was a location
for real devotional activities. The order of the rooms de-
scribed in both inventories listed a ‘church, sacristy, room
on the ground-floor of the hermitage, the room above on

Fig. 6. Villa Cetinale, Sovicille (Siena). Facade
of the Hermitage. (© David R. Marshall.)

the left-hand side of HJis] E[minence], the room of the
Hermit, the room above of the Palchetto [presumably a
terrace from which a view over the park and countryside
could be admired], kitchen’.” The presence of a bed and
mattresses in the Cardinal’s private room suggest that he
would stay here for more than a few hours.” In the chapel
of the hermitage all the necessary utensils for Mass were
present, while a number of prie-dieus, several crosses and
religious books in other rooms point to the religious func-
tion of the entire building.”

The reference to the ‘room of the Hermit' in the
inventory also suggests that a hermit looked after the
church and was able to stay overnight, to keep it prepared
for the liturgical demands of the cardinal. Chigi may have
asked monks to take care of the hermitage’s chapel on a
temporary basis.”” The Cardinal’s position as protector of

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 109



the Benedictine order of the Vallombrosiani and of the
Minims of S. Francesco di Paola, both dedicated to the
solitary and contemplative life, might have facilitated such
arrangements.’’ Nineteenth-century sources suggest that
the Cetinale hermitage was permanently inhabited by as
many as twelve monks who took care of the sick, officiated
weekly in the church of S. Eustachio near the villa itself,

Fig. 7. Villa Cetinale, Sovicille
(Siena). View of gateway in the
Tebaide with a scene from the life of
Christ. (© David R. Marshall.)

and assisted the inhabitants in the surroundings of the
villa.?? In the seventeenth century, however, the use of the
hermitage would have been restricted to the owner of the
villa, in order to preserve it as a place of isolation and rest
and to enable him concentrate on devotional practices.

Romitorii for the nobility

Around the same time as the projects undertaken by
Cardinal Flavio I Chigi, three other hermitages were con-
structed in the Rospigliosi, Altieri and Colonna palaces.
The present Palazzo Pallavicini-Rospigliosi was inhabited
at the middle of the seventeenth century by the Mancini
family, and after their departure for France it was rented
oug, initially to various persons, and then in the late 1680s
to Giovanni Battista Rospigliosi and Maria Camilla Pal-
lavicini, whose relatives would purchase the building in
1704.% According to inventories of 1708 and 1710, the

Fig. 8. Villa Cetinale, Sovicille
(Siena). Monster in the Bosco. (©
David R. Marshall.)

110 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



S — L

sl

palace contained a romitorio, situated in a mezzanine on
the second floor.* Its furniture consisted of a prie-dieu,
chairs, a bed and table, all designed to look as if they
were constructed out of rustic tree-stumps or hewn out
of the rocks, and painted fabrics were applied to the walls
to simulate woodland surroundings. An adjacent room
contained a collection of landscape paintings evoking
outdoor scenery, and a second room was furnished with
bookcases, suggesting that this small apartment was a place
for study or reading.

Two other contemporaneous hermitages were located
in the Colonna and Altieri palaces. The interior of both
rooms was constructed with ephemeral materials—painted
draperies and wood. The romitorio in Palazzo Altieri (Figs
9, 10) was designed by Johann Paul Schor. The Colonna
romitorio (Figs 11, 12) has also been attributed to him,
and indeed there is much that is similar in concept and
realisation to the Altieri project.” As Schor had probably
also been involved in the romitorio in Palazzo Chigi, this
would have provided the inspiration for the two later
examples.*®

What did the Altieri and Colonna hermitages look
like? During his visit to Rome in 1687-1688, the Swed-
ish architect Nicodemus Tessin the Younger (1654-1728)
visited these romitorii, both only recently finished. Ac-

ArNoLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

g o K irie B
-

Fig. 9. Anonymous, plan of

the Altieri Romitorio, c. 1687.
Pen and wash. Stockholm,
Nationalmuseum, inv. THC 369.

(Nationalmuseum.)

Fig. 10. Facade of Palazzo Altieri,
Rome, ¢. 1680. (ICCD.)

111



i T e PR R e - SRS

a1 i I Rpwerdnin b Fyiam Sele e :

cording to his account, the Altieri room (Fig. 9) had a
cave-like appearance, which evoked a ‘bizarre and pleas-
ing’ impression; he even used the word affreux (fright-
ful) several times to describe its psychological effect on
the beholder.?” The room contained a bed, a number of
chairs, a fountain between the windows, and a mirror, all
in the guise of raw materials such as pieces of rock and
tree-trunks, but actually made out of wood covered with
fabrics painted to look like stone or straw; the walls and
ceiling were irregular and covered by painted plants.”® The
ceiling was, according to Tessin, ‘here and there spanned
by steel wires with leaves and roses cut out of tin at vari-
ous places® Notwithstanding its cave-like character, the
Altieri hermitage contained an array of rich materials, such
as a mirror actually made out of rock-crystal mounted on
gold, and surrounded by diamonds and sapphires—its
value was estimated by Tessin at the enormous amount
of 60,000 scudi. With a keen eye he also noted that the
fabrics used for the walls and furniture were satins and
silks of the highest quality.*’

The second hermitage by Johann Paul Schor, in Pala-
zz0 Colonna, was a variation on the same theme, and like-
wise offered a display of sumptuous wealth.* This hermit-
age was part of a small apartment, which also contained a
room decorated with mythological scenes showing Apollo
and Diana, the four seasons and fruits, and the second
room had at the centre of its ceiling “Triumphing Truth’

Fig. 11. Anonymous, plan of
Colonna Romitorio, c. 1687.
Pen and wash. Stockholm,
Nationalmuseum, inv. THC 370.
(Nationalmuseum.)

Fig. 12. Anonymous, section of
Colonna Romitorio, c. 1687.
Pen and wash. Stockholm,
Nationalmuseum, THC 371.

—— ]

surrounded by the ‘Four Monarchies’, while herms deco-
rated the walls.” The hermitage itself was constructed in
1668, since in that year the inzagliatore Francesco Bergamo
was paid for his work on the romitorio. He delivered ‘six
stools carved as rocks and trunks [decorated] with leaves
and animals, a small table, a prayer-stool and a day-bed
with cloth painted with the same kind of work’.*®

According to Tessin’s description, these pieces of
furniture were exactly like the Altieri example, covered in
fine fabrics looking like humble materials such as straw.*
The one difference from the Altieri grotto consisted in
the use of paintings to form small openings in the rocky
walls and to represent different kinds of animals and shep-
herds.® These are also visible in the drawing made by an
anonymous artists for Tessin to document this romitorio
(Figs 11, 12).

The Rospigliosi, Colonna and Altieri hermitages
all consisted of a small number of rooms contained in a
separate apartment, and all had the same kind of furniture.
The day-bed, chairs, and prayer-stools were stock-ele-
ments of such rooms. Of all the Chigi examples, from
which they must have been derived, they were closest
to the hermitage in the Palazzo at Piazza SS. Apostoli in
that they consisted of a secluded room in the palace itself
within a self-contained part of the building. That Schor
was probably involved in all of them affirms that this must
have constituted a fashion inspired by the Cardinal’s ex-

112 ArNoLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



ample, but spread by secular members of the high nobility.
The main difference between the hermitages for Cardinal
Chigi and the romitorii for the nobility lay in the secluded
character of the decoration of the latter. Instead of looking
out onto a real or feigned landscape, these noble romitorii
were characterised by cave-like walls with relatively small
openings in the form of barred windows or paintings,

or none at all. And most importantly, none contained
hermit saints in their decoration, although the Colonna
room showed pastoral imagery in landscape settings. In
other words, the depiction of hermits had disappeared
from these hermitages, and the interior decoration was
intended to give the inhabitant of the room the sense that
they were a hermit in seclusion.

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 113



Another feature of contemporary descriptions of both
the Aldieri and Colonna romitorii is that they included
strange elements unrelated to the hermit. Mirrors, beds,
and the number of chairs pointed more towards a life of
sociability than harsh penitence. This suggests that these
private romitorii for secular patrons should be interpreted
as having abandoned the original function and meaning
of hermitages, to become early examples of the courtly
hermitage as a playful conceit.

Locations and users of romitorii

For which members of the noble families were these her-
mitages made? Their location inside a Roman palazzo gives
some indication, as a Roman noble palace was habitually
subdivided into separate apartments, one for each member
(or couple) of the family. As these hermitages were only
accessible from one of these apartments, it is possible
to determine for whose use these Colonna, Alderi and
Rospigliosi hermitages were intended.

In the Palazzo Pallavicini-Rospigliosi the hermitage
was used by female members of the family. According to
early eighteenth-century descriptions, the small apartment
to which the room belonged was first at the disposal of
the Duchessa Maria Camilla Pallavicini-Rospigliosi (after
1679), and after 1710 was refurbished by the painter Mon-
sit Leandro for her daughter Maria Candida.* Whether
this hermitage had been made for Maria Camilla remains
uncertain without further information on the dating and
attribution of the original project.

On the grounds of style and its general appearance,
which has been likened to the hermitage in Palazzo Chigi,
it might be supposed that the Palazzo Pallavicini-Rospi-
gliosi romitorio was constructed earlier, around 1670. In
that case, the romitorio was more or less contemporary
with Maria Mancini’s visits to Cardinal Flavio in the
late 1660s. Who used the Rospigliosi palace during that
period remains unclear—the premises were rented out a
number of times, to Queen Christina of Sweden and the
Duke of Nevers, among others—but the intriguing fact
is that the festive bed designed by Schor for the occasion
of Maria Mancini presenting the firstborn Colonna heir
in 1663 (see Strunck article Fig. X) was located in 1664
in the Casino dell’Aurora, which was a dependency of the
Palazzo Pallavicini-Rospigliosi.”” This suggests that the
palazzo was still being used by members of the Mancini
family. Although there is as yet no proof, the hermitage
might have been intended for either Maria Mancini Col-
onna or her sister Hortense. Maria, both before and after
her marriage to Lorenzo Onofrio Colonna in 1661, was
noted for her aversion to the constraints of the society
life, especially in Rome, where the social etiquette for

women was so constraining that it was virtually impossible
to have a personal social life. Maria did not acquiesce to
the formal rules of female behaviour in polite conversa-
tions; she would, for example, intervene in the general
discussion instead of talking to her husband only.*® She
even fled her husband’s court in 1672 to join her former
lover, Louis XIV, and only returned to Rome much later,
in 1692, and then only for a brief period, and she never
returned to her husband. Her influence on Roman society
was thus restricted to the years between 1661 and 1672,
precisely the period in which Schor was designing and
executing hermitages in Palazzo Chigi, Palazzo Altieri
and Palazzo Colonna. It is possible that Maria Mancini’s
hermitage was intended as an escape from the restraints of
Roman society and its rules, and was constructed in Pala-
zzo Rospigliosi, at that moment still the property of the
Mancini, to provide a hideaway for Maria separate from
her husband’s palace. Palazzo Pallavicini-Rospigliosi was
easily reached by crossing the road from the back garden
of the Colonna palace, so Maria Mancini could have gone
there without being noticed.

Another possibility is that Hortense Mazarin used the
palace during the years she spent in Rome. After leaving
her husband in 1668, she remained in Rome until she
fled to Paris with her sister in 1672.# In these four years,
she lived in the convent of Celles® and for a while in
Palazzo Colonna, but because of her unorthodox behav-
iour, comparable to that of her sister, she was forced to
go and live in the convent of S. Maria in Campo Marzio
under the supervision of her aunt, the prioress Anna
Maria Mazarin.”' She then deserted this convent and she
attempted to get rooms in the Palazzo Mancini at the
Via del Corso where her brother, Cardinal Mancini, had
his apartment. This plan did not succeed, and she might
well have arranged a temporary apartment in the future
Palazzo Pallavicini-Rospigliosi, which she had inherited
from her uncle, Cardinal Jules Mazarin.>

A third possibility is that the example of the Mancini
sisters prompted Maria Camilla Rospigliosi to have the
romitorio made when she had her apartment in Palazzo
Pallavicini-Rospigliosi decorated after 1679. She was an
ardent reader of religious and moralising books, as the
inventory of her library adjacent to the romitorio confirms,
and was very interested in French culture. However, she
came to live in the palazzo only after her uncle Clement
IX had died, so she would not have had pressing reasons to
construct for herself a space outside the bounds of formal
etiquette, as she was no longer constrained by the etiquette
of a papal famiglia. But if indeed the romitorio was con-
structed contemporaneously with the Chigi example, in

114 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



the 1670s, she would have found it already present in the
palazzo when she moved in.

Between 1670 and 1674, when the Palazzo Altieri
romitorio was constructed, the palazzo (Fig. 10) was inhab-
ited by two members of the family: the cardinal zzpoze of
Pope Clement X, Paluzzo Albertoni Altieri, who lived on
one side of the building, and his brother Gaspare Albertoni
(who received the name Altieri following his adoption by
Clement X) who lived with his wife Laura Caterina Altieri
in the other half.* It was for her that the romirorio must
have been intended; Tessin specifically mentioned that the
solitary room was accessed directly through the audience
room of the Princess.** This also accords with the lack of
specific religious furniture, which one would have surely
expected in the retreat of a cardinal, and the luxury that is
rather to be associated with a lady’s boudoir than with an
ecclesiastic’s cell. Again, the construction of the romitorio
coincided with the period in which the family stood in
the centre of attention, as Clement X had been elected
pope in 1670, and reigned until 1676.

The Colonna romitorio was decorated between 1668
and 1674, when Cardinal Girolamo I Colonna had al-
ready died. The Cardinal’s nephew, Contestabile Lorenzo
Onofrio Colonna (1637-1689), had his apartments on
the south-western part of the edifice, on the right hand
side in the middle tract, close to where his wife Maria
Mancini had her rooms. Lorenzo Onofrio had frequently
commissioned Schor to design stage-settings for theatrical
happenings during the 1660s; in 1663 he also ordered the
already mentioned state bed from the artist for the public
presentation of the newly-born Colonna heir.”

Although Tessin did not indicate from which apart-
ment he entered the Colonna hermitage, its location
in the middle wing of the palace makes it clear that it
belonged to the apartment of Lorenzo Onofrio. After all,
his apartment was adjacent to the hermitage, Lorenzo was
named after the hermit saint St Onuphrius, and he had
a predilection for privacy and seclusion. His position as
Contestabile meant that he was the main representative of
the Spanish king in Rome, and as such had to conform to
the severe etiquette of the Spanish court, as well as to that
of the Vatican. The secluded character and rich display of
the Colonna romitorio perfectly suited his position and
requirements.

The period in which Lorenzo Onofrio’s romitorio was
constructed also coincided with a period of complica-
tions in his private and political life. Lorenzo had been
humiliated by the Spanish king in matters of ceremonial
precedence and titles; in the hierarchy of nobility, it was
made clear to him that he was a feudatory of the King-
dom of Naples, and in ceremonial situations, he had to

give precedence to the Spanish ambassador.’® At the same
time, he had to confront a personal problem that severely
affected his public image. Maria Mancini refused to have
more children after 1665, and led a life separate from her
husband. Their reciprocal infidelity beginning in that year
increasingly led to gossip about secret lovers—especially
in the case of Lorenzo Onofrio, who was accused of many
adventures. Lorenzo Onofrio was thus publicly and dis-
advantageously subjected to correction in courtly matters,
and he certainly needed a space where he could leave the
constraints of society behind for at least a short while.

Noble anchorites and anchoresses

Concurrent with the growing popularity of the noble her-
mitage, there emerged a body of literature directed towards
members of the upper classes that popularised the ideal of
the hermit, stressing the aspect of seclusion from social life
rather than religious meditation. For the reader who could
or would not observe the strict regulations of the hermit’s
life, the example of the ancient hermits could be adapted
to the etiquette of particular groups. The element of prayer
was hardly mentioned in these books, and the practice of
the social virtues and correct behaviour was given a great
deal of attention. These publications illustrate the same
shift from the religious to the secular that was taking place
in the adaptation of Chigi’s romitorio to the demands of
Colonna, Altieri and Rospigliosi patrons.

Examples of the popularisation of the anchorite life
appeared from the 1620s onwards, and a gradual shift
in the audience to which they were addressed, from re-
ligious to secular, can be observed in them. At the same
time, the readership appears to have shifted from male to
female. Between 1621 and 1625, Paolo Bozzi published
his two-volume 7e¢baide Sacra, which used male hermits
to exemplify a number of important virtues for all sorts of
readers.”” Although he identified his public as ‘especially
the regulars’, the introduction and contents encouraged all
devout, but primarily male, persons to take the lessons in
the Tebaide to heart. Its text did not offer any guidelines for
prayer, but consisted of a story about a number of hermits
gathering in the desert to discuss how the Christian Virtues
could guide their lives. Another such book was, however,
directed primarily at women, the Eroine della Solitudine
Sacra ovvero Vite d'alcune piiv illustre Romite, written by
the Dominican Father Girolamo Ercolani (Fig. 13).%
The first edition of 1654 was followed by many more,
attesting to its popularity. The book was divided into
two volumes and was accompanied by engravings at the
beginning of each chapter that presented the appropriate
female saint. Ercolani’s intended audience was evidently

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 115



women of the higher classes, as the dedications of the
various editions reveal.

The dedication of the 1664 edition of the Eroine
della Solitudine to Marieta Contarini—who came from a
high-ranking Venetian noble family that counted several
doges amongst its members*—describes her native city of
Venice as a metropolis of vices, in the midst of which she
was able to lead a penitent life that was more severe than
life in the desert of Egypt thanks to her determined retreat
from this depraved urban society.” The introduction that
follows explains that the reader should derive from these
edifying examples the virtues to guide his or her own life.
Drawing interesting parallels between his words and the
accompanying prints, Ercolani counted the very act of
retreat as one of the main virtues:

*n hod voluto segnare questi miei fogli ** imagini, che di
Donne; perche vera*™ ho sempre ammirato, & inchinato le
glorie di questo sesso; che benche porti il nome d’esser di
vetro, lo trovo in fatti di tempera d’acciaio, anzi a colpi di
martello, pili saldo dello stesso Diamante: & confusione di
noi altri huomini, che tanto ci lasciamo vincere dalle Donne
nella pietd, e nelle virtll, quanto le avanziamo nell'empieta,
e ne vizij. Mi sono compiacciuto solo de ritratte delle
Solitarie, per dar & divedere; che la ritiratezza ¢ il piti nobil
fregio d’'una Dama. [Asterisks signal unreadable words as
a result of paper damage.]!

I wanted to signal these pages with only images of women;
because I have really admired and bowed to the glory of that
sex; which, although said to be made of glass, I find in fact
to have the temper of steel—or rather of hammer-blows,
more steadfast than diamond itself—to the confusion of
us men, who are vanquished by women in piety and in the
virtues, as much as we surpass them in wickedness and in
vices. I have satisfied myself with only portraying solitary
women, in order to make clear that the retreat is the most
noble ornament of a Lady.

With this clear reference to women, Ercolani may only
have been making a point about the moral superiority of
women, but he probably wanted to persuade his female
readers to adopt these female anchorites as role models for
those living a socially secluded life.®* By describing the life
of female anchorite saints—many of whom were of noble
birth—the book would have confirmed the severe social
restrictions that applied to females of the higher classes in
the second half of the seventeenth century.

The 1688 edition of Ercolani’s book was dedicated
to the Milanese nobleman Giovanni Carlo Visconti, who
could hardly have applied the female virtues and examples

to his own life. Rather, it probably was meant to reconfirm
the female role in sociable life, and thus the seclusion to
which a male head of the family ideally should subject the
female members of his household.

Another book of this genre, the Santa Solitudine
Overo Soliloguii dell’ anima (Holy Solitude, or Soliloquies of
the Soul) by the French Jesuit Pierre Marie, published in
[talian in 1658, contained an introduction to the reader
which set out the main requirements for the acquisition of
virtue: chastity, mortification, patience and humility.®® In
contrast to the former examples this book did not contain
a selection of edifying stories about female or male solitary
saints, but discussed simple methods for acquiring these
virtues. The title and the proposed strategies were most ap-
propriate in the context of the noble hermitage, and were
applicable to both male and female users of romirorii.

Pierre Marie’s book was well received in Roman noble
circles, due to its dedication to Anna Maria Mazarin,
prioress of the convent of S. Maria in Campo Marzio,
and sister of Cardinal Jules Mazarin.®* Until her death in
1669, Anna Maria played a pivotal role in the Mazarin
and Mancini families, and held a salon where her nieces
Maria Mancini Colonna and Hortense Mazarin came to
visit, together with other female members of the Roman
high society.® Visits to convents were in fact one of the
few escapes from the tight rules of etiquette, and so were
especially favoured by women of the highest nobility.®
Through Anna Maria Mazarin, the precepts of Pierre
Marie’s Santa Solitudine would have been known in these
noble circles; and Anna Maria might have proposed to
her ill-regulated niece that she should create a suitable
place—such as a romitorio—in her palace where she could
escape from the social pressures of her class.

Another popularisation of the hermit theme for the
nobility was Francesco Antonio Dolcetti’s Vite depadri
of 1679, once again a collection of anchorite lives.”” The
dedication of this book to the Neapolitan noblewoman
Cecilia Acquaviva Gaetana d’Aragona reveals that here,
too, women of high social standing might have been the
intended public. Dolcetti’s text mixes two genres: the col-
lection of instructive examples and the manual of practical
advice—the introduction even stressed another relatively
new pastime for noble ladies, the reading of novels.®® This
combination of activities is analogous to the combination
of hermitage and private library that was found in the Pala-
zzo Pallavicini-Rospigliosi, and probably in other palazzi
as well. By associating moral instruction with the reading
of novels, Dolcetti turned the threat to morals presented
by novels into lessons about virtue, to be absorbed during
hours of solitary reading, preferably in a suitable setting

116 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



Fig. 13. Frontispiece of
Ercolani, Le Eroine della
solitudine sacra ..., 1654. Rome,
Biblioteca Nazionale Centrale
Vittorio Emanuele.

like a romitorio, and to be discussed in private and sociable
meetings of like-minded women.

Conclusion

During the late seventeenth century, the example of the
hermit was adopted as a model for living by various social
groups. A cardinal such as Cardinal Chigi followed the
religious example of the hermit, as he was expected to
practice devotion on a regular basis, and it also provided
him an escape from the busy schedule that was a result of
his position as papal nephew. Members of the families with
which he had contact, especially noblewomen, adopted
the example of the female solitary as it both expressed
the restraint they were forced to maintain in public, and
provided them an escape from the increasing social pres-
sures of Roman high society. It is no coincidence that all
of these romirorii were made for members of the highest
echelons of Roman society, and some were for women,
who were the group most constrained by rules of behav-
iour. In the case of Lorenzo Onofrio Colonna and other
male ‘inhabitants’ of romitorii, the quasi-female seclu-
sion of such retreats would have made them convenient
places in which to escape from complex ceremonial life
or troubled marital situations.

The occupants of these noble hermitages might have
spent time reading books on the virtue of retreat, but they
probably also received their friends there, as the stools in
the Palazzo Colonna and Palazzo Altieri romitorii imply.
Taken out of the context of the monastery, convent, or

: D-'E-L L 1}::' '.E:-
TEROINE
DELLA sr::-uwnm

|ELISABETTA
* Madre del gran Bareifia.

woodland retreat, the hermitage became an indoor romiro-
rio, set within the noble palazzo. Its function shifted from
being primarily devotional to being a temporary hideaway
from society; even a place where one could devote oneself
to the reading of novels. The act of social restraint, the
practice of virtue, and possibly even literary interests took
the place of prayer and religious contemplation. In this
respect it was like the quarters of the female members of
a noble household, private and enclosed.

Whereas at the beginning of the century the hermit-
age was primarily a place of religious retreat, by its end
the noble romitorio was a site for aristocratic role-playing.
The role of the hermit was a liberating one for members
of the nobility to play, so the romitorio became a shelter
for private sociability away from courtly society.

University of Amsterdam

! See, for example, Ost, 1971 and Coffin, 1994, pp. 90-109.

2 Perey, 1896.

3 See Tamburini, 1997, p. 65.

4 Magnuson, 1982, vol 1, p. 145, and vol 2, p. 153; Di Castro, Pedrocchi
and Waddy, 1999, p. 271, and Tessin 2002a, p. 55. The palace was bought by
Cardinal Mazarin in 1641; see Dethan, 1981, pp. 21-22.

> Cangemi, 2000, p. 320.

¢ D’Afflito and Romei, 2000.

7 Mancini, 1675, p. 172.

8 Perey, 1896, p. 79.

9 See Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 24, pp. 74751 for biographical

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 117



details of Flavio I Chigi.

19 These grounds were rented from the adjacent Carmelite monastery. On
the history of the garden, see Golzio, 1939, pp. 189-200; Coffin, 1991, pp.
137-38; and Cangemi, 2000.

1 Golzio, 1939, pp. 191, 195-201. For Fontana, see Dictionary of Art, 1996,
vol. 11, pp. 274-76.

12 For these festivities and the prints made to commemorate them, see Golzio,
1939, pp. 191-92 and 195-96; Fagiolo dell'Arco, 1997, pp. 460-63; and
Cangemi, 2000 pp. 318-20.

s Golzio, 1939, pp. 193, 200, payment on March 1, 1675: ‘Detto—a Voi
med[esim]o scudi sette m[onet]a sono p[er] v[ost]ro rimb[orso] D’altr[imen]t
da Voi pagato a Giuseppe Chiari Pittore p[er] haver dipinto una Venere et un
Eremita nel nfost]ro Giard[in]o alle 4 Font[an]e ...". On Giuseppe Chiari,
see Pascoli, 1992, pp. 287-301, and Allgemeines Kiinstlerlexikon, vol. 18,
p. 500.

1 Coffin 1991, p. 138.

Y Viaggio curioso depalazzi e ville piix notabili di Roma, Rome, 1683, cited in
Golzio, 1939, p. 190.

1o Waddy, 1990, pp. 291-320 and Metzger Habel, 2002, pp. 199-213.

17 Waddy, 1990, p. 313. The exact location of the hermitage is difficult to
ascertain. It is puzzling that the stima of Palazzo Chigi-Odescalchi in BAV
Arch. Chigi, 516, made up in 1669, refers to both a ‘stanza detto il Romitorio’
on fols. 11r and 49r, located near to the ‘scala lumaca’, a loggia and above the
stables, and thus probably at the rear of the building, and a room described
as the ‘stanzino del Romitorio’ on fols. 15r and 73r-v, which was close to the
guardarobba, on the piano nobile.

18 The stanzino was furnished, with an ‘ingenocchiatore di noce venata ..., a
table, and again a complete wainscoting in wood; see BAV Arch. Chigi, 516,
fols. 73r-v.

19 Di Castro 1999, p. 227. See also Mignosi Tantillo, 2000, p. 341 on the
cooperation between Giovanni Paolo Schor and Coralli.

20 For Schor (also called Giovanni Paolo Tedesco), see Fusconi, 1985; for a
general biography see Pio, 1977, pp. 57-58; Dictionary of Art, 1996, vol. 28,
p. 162; Walker, 2003; and Strunck, 2007.

21 On the Villa Cetinale and its planning see Golzio, 1939, pp. 203-27; Ree,
Smienk and Steenbergen, 1992, pp. 49-53; Giusti and Fagiolo, 1996, pp.

162-87; Angelini and Montanari, 1998, pp. 224—47; Romagnoli in Alessandro
VII Chigi, 2000, pp. 45458, and especially Bach-Nielsen, 1997.

22 On the statue, see Angelini and Montanari, 1998, pp. 236-38; for a contem-
porary biography on Giuseppe Mazzuoli, see Pascoli, 1992, pp. 931-35.

23 Bach-Nielsen 1997, pp. 119-20 See Angelini and Montanari, 1998, pp. 226,
246 for the reference to the funeral oration by Alfonso Marsili. The Diario Senese
by Girolamo Gigli of 1723, vol. 2, p. 215, cited by Angelini and Montanari,
1998, p. 2406, notes 335, 336 refered to some details of the Tebaide as already
being visitable in September 1681, when Cosimo III de’ Medici came and
admired the Villa Cetinale.

%4 For a discussion of the Tebaide at Cetinale, see Bach-Nielsen 1997, pp-
119-22.

25 Bach-Nielsen, 1997, p. 121.

26 Bach-Nielsen, 1997, p. 122.

z GDLI, vol. 12, pp. 388-89. BAV Arch. Chigi, 700, fol. 286r: ‘Chiesa,
Sagrestia, Stanza 4 Pianterreno del Romitorio, Stanza di sopra mano manca di
S.E., Stanza del Romito, Stanza del Palchetto di sopra, cucina’.

28 BAV Arch. Chigi, 700, fol. 286r: ‘Un letto, con Banchi, e Tavole da letto
d’Albuccio, con dui materazzi di lana fina, con due traversiere, e tre cuscini/
Un Tavolino d’Albuccio con sua scanzietta sopra da libri/ Una trabacca di
tela bianca, con suo Velo, sei Bandinelle, quattro guarda colonne, coperta, e
tornaletto, con francette di filo bianco’.

%) BAV Arch. Chigi, 18183, payments made in 1686: ‘factura d’un Armario,
e diversi utensili sacri pler] la Chiesa del romitorio 4.5.6.-".

30 Gigli, 1723, vol. 2, p. 215: ‘fondandovi [in Cetinale] un romitaggio, e ordine
diromiti...". seems to suggest that there was a group of regular hermits affiliated
to Cetinale; see Angelini and Montanari, 1997, p. 246 note 335.

3! Ciacconi, 1677, vol. 4, p. 727.

32 Bach-Nielsen, 1997, p. 117.

3 Magnuson, 1982, vol. 1, p. 145, and vol. 2, p. 153; Di Castro, Pedrocchi
and Waddy, 1999, p. 271, and Tessin 2002a, p. 55. The palace was bought by

Cardinal Mazarin in 1641; see Dethan 1981, pp. 21-22.

3y Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 227 describes the room on ac-
count of these two inventories of 1704 and 1710.

35 Roma Ampliata, 1725, p. 118, on the interior of Palazzo Colonna: ‘e una
Camera dipinta in guisa di Romitorio con disegno di Gio. Paolo Scor’.

3 The payments to Schor for works in the Palazzo Chigi are published in
Golzio, 1939, pp. 70, 73.

37 Tessin, 2002a, p. 318: ‘Von hie wurden wir hinunter gefiihrt, undt passirten
erstens unten durch ein zimber so mit biisten orniret wahr, undt kahmen so in
einem andern, dass wie eine eremitage sehr bizzarre undt artig vom Giov: Paolo
Todesco wahr aussgefiihret’. The project of enlarging the palace was begun
in 1670 and Schor died in 1674; for the edifice and its successive phases see
Schiavo, 1963, pp. 52-70.

38 Tegsin, 2002a, p. 318 and Tessin, 2002b, pp. 94, 260.

39 Tessin, 2002a, p. 318: ‘Dass gantze gewelb wahr hie undt dar iiberhenget mit
stahltrahten undt von bleck aussgesnittenen blittern, undt rosen an etzlichen
stellen so hernacher angestrichen wahren ...".

40 Tessin, 2002b, pp- 251, 257: ‘Au Palais Altieri I'on voit dans la piece, nom-
meé 'Eremitage, un Miroir fort Magnifique de cristal de Montagne, orné sur
un fond d’or, du poid de douze livres, avec des Diaments, Zaifres et Topasses,
qu'on debite dela valeur de soixantemille Scudi’. Tessin, 2002a, p. 318, seems
to indicate that this was an integral part of the design: ‘hinter der klippen wahr
wie ein Spiegel im felssen darin ...".

4 gee Picozzi, Safarik and Valeriani, 1999, pp. 80-81. There is no extant
information on the dating of this hermitage, other than that is was executed
before the death of Schor in 1674.

2 These payments are in the Archivio Colonna, Libro mastro I. B. 28, fols. 146,
150, 163. See Strunck, 2000 for the decoration of Palazzo Colonna and these
payments to Mariani and Bergamo. I am indebted to Christina Strunck for so
kindly sharing with me this information on the Colonna romitorio.

43 Archivio Colonna, 1.A.49, payment of 150 scudi to Franceso Bergamo, 1668:
‘per havere fatto I'intaglio del romitorio che sono sei sgabelli intagliati a scogli
et a tronchi con foglie et animali con un tavolino et un inginocchiatore et una
lettiera con il telaro finto con detto lavoro’.

4 Tessin, 2002b, pp. 94-95.

 Tessin, 2002a, pp- 311-12: ‘In den mezzanilien unten wahr eine alcove wie
eine eremitage gemahlet, mit eitel grossen felsen iiber dem gantzen gewelb,
undt darzwischen hie undt dar einsichten, dass bett herumb wahr von holtz
wie von einem felssen gemacht undt braunartig angestrichen, imgleichen die
stithle, undt die bettdecke wahr wie von stroo gelochten, beijm fenster wahr
das gewelb gantz irregulier’.

%0 Dj Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 227.

47 Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 271.

48 Borello, 2003, p. 40

4 Natoli and Petrucci, 2003, p. 123.

5% Mancini, 1675, pp. 86-87.

51 Mancini, 1675, p. 179.

52 Naroli and Petrucci, 2003, p. 123.

53 Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 2, pp. 561-64.

>4 Tessin, 2002a, p- 318: “Von hie kahme man wieder oben in der Printzessin
audientzkammer, worinnen ess mit tappeten meubliret wahr ... .

55 For Colonna as patron of Schor, see Tamburini, 1997, especially pp. 57,
182-83. The state bed was illustrated in a print; see Tamburini, 1997, pp.
33-34.

56 Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 27, p. 355.

57 Bozz, 1621-1625.

%8 Girolamo Ercolani O.P. (1618-1668) wrote another book on the model
behavior of women, La reggia delle vedove sacre of 1663.

5% Scarabello, 1982, p. 178 relates thar the wife of doge Carlo Contarini
(1655-1656), Paolina, restrained from all public ceremony and pomp, thus
following the same ideal of social restraint.

€0 Ercolani, 1664, Dedication: ‘per appunto posso chiamare Venezia, col mezzo
d’una singolare ritiratezza, praticare le piu inhospiti, & incolte solitudini del-
I'Egitto’.

61 Ercolani, 1664, unpaginated introduction.

©2 For the function of the lives of saints as exemplary role-models, see Sallmann,

1996, pp. 334-42.

118 ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



63 For Pierre Marie (1589-1645) and the editions of the Szinte Solitude see
Sommervogel, 1960, cols. 575-77. The French original appeared in 1636, with
rfgprims until at least 1675, and an Italian translation of 1658.

4 See Dethan, 1981, pp- 30-32 for a short biography of Anna Maria Ma-
zarin.

95 Dethan, 1981, p. 42. Queen Christina of Sweden and others were known
to have visited Anna Maria.

96 See, for example, Hills, 2004.

7 In 1700, a second edition appeared of this book in Rome, under the title
Istoria degleroi solitarii cioe Vite, e successi memorabili de ss. padri eremiti e di
sante vergini ... In questa impressione corretta, ordinata, notabilmente accresciuta,
e restituita alli suoi veri autori.

% During the Catholic Reformation there was a polemic abourt the moral
threat of the chivalric romance, offering only diversion and no education; see
Fumaroli, 1985.

Bibliography
Allgemeines Kiinstlerlexikon: Allgemeines Kiinstlerlexikon: die bildenden
Kiinstler aller Zeiten und Vélker, Munich: K.G. Saur, 1992—.

Angelini and Montanari, 1998: Alessandro Angelini and Tomaso Montanari,
Gian Lorenzo Bernini e i Chigi tra Roma e Siena, Cinisello Balsamo (Milano):

1998.

Bach-Nielsen, 1997: Carsten Bach-Nielsen, ‘Cetinale: A Chigi Villa near Siena,
Analecta Romana Instituti Danici, 24, 1997, pp. 113-27.

BAV: Vatican City, Biblioteca Apostolica Vaticana.

Borello, 2003: Benedetta Borello, Trame sovrapposte. La socialiti aristocratica
e le reti femminili a Roma (XVII-XVIII secolo), Naples: Edizioni Scientifiche
Italiane, 2003.

Bozzi 1621-1625: Paolo Bozzi, Tebaide sacra, nella quale con l'occasione di
alcuni Padyi Evemiti si ragiona di molte, & varie virtiy; et altre cose appartenenti
al Cristiano. .., Venice, 1621-1625.

Cangemi, 2000: Lidia Cangemi, ‘Villa Chigi a Roma’ in Alessandro Angelini,
Monika Butzek and Bernardina Sani (eds.), Alessandro VII Chigi (1599-1667).
1l Papa Senese di Roma Moderna, Siena: Maschietto and Musolino and Protagon
Editori Toscani, 2000, pp. 318-21.

Ciacconi, 1677: Alfonso Ciacconi, Vitae, et res gestae pontz'ﬁcum romanorum et
S.R.E. Cardinalium, 4 vols, Rome: De Rubeis, 1677.

Coffin, 1991: David Coftin, Gardens and Gardening in Papal Rome, Princeton:
Princeton University Press, 1991.

Coffin, 1994: David Coffin, The English Garden: meditation and memorial,

Princeton: Princeton University Press, 1994.

D’Afflitto and Romei, 2000: Chiara d’Afflitto and Danilo Romei (eds), /
teatri del Paradiso: la personalita, lopera, il mecenatismo di Giulio Rospigliosi
(Papa Clemente IX), Florence: Maschietto and Musolino and Protagon Editori
Toscani, 2000.

Dethan, 1981: Georges Dethan, Mazarin, un homme de paix i l'dge baroque
1602-1661, Paris: Imprimerie Nationale, 1981.

Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999: Daniele di Castro, Anna Maria Pedroc-
chi and Patricia Waddy, 1/ Palazzo Pallavicini Rospigliosi e la Galleria Pallavicin,
Turin: Umberto Allemandi, 1999.

Dictionary of Art, 1996: Jane Turner (ed.), Dictionary of Art, London: Mac-
millan, 1996.

Dizionario Biografico degli Italiani: Dizionario biografico degli Italiani, Rome:
Istituto della Enciclopedia Italiana, 1960-.

Ercolani, 1664: Girolano Ercolani, Le eroine della solitudine sacra overo vite
d'alcune delle piu illustri romite sacre, Venice, 1664.

Fagiolo dell’Arco, 1997: Maurizio Fagiolo dell’Arco, La Festa barocca, corpus
delle feste a Roma, vol. 1, Rome: De Luca, 1997.

Fumaroli, 1985: Marc Fumaroli, Jacques Amyot and the Clerical Polemic
Against the Chivalric Novel’, Renaissance Quarterly, 38, 1985, pp. 22-40.

Fusconi, 1985: Giulia Fusconi, ‘Disegni decorativi di Johann Paul Schor’,

Bollettino d'arte, 52, nos 33-34, 1985, pp. 159-80.

GDLI: Grande Dizionario della Lingua Italiana, ed. Salvatore Battaglia, Turin:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1961-2004.

Gigli, 1723: Girolamo Gigli, Diario sanese ... con la notizia di molte nobili
famiglie di essa, Lucca: Venturini, 1723.

Golzio, 1939: Vincenzo Golzio, Documenti artistici sul seicento nellarchivio

Chigi, Rome: Palombi, 1939.

Habel, 2002: Dorothy Metzger Habel, 7he Urban Development of Rome in the
Age of Alexander VII, Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

Hills, 2004: Helen Hills, /nvisible City: the architecture of devotion in seventeenth-
century Neapolitan convents, Oxford: Oxford University Press, 2004.

Magnuson, 1982: Torgil Magnuson, Rome in the Age of Bernini, 2 vols, Stock-
holm: Almgqvist and Wiksell, 1982.

Mancini, 1675: Hortense Mancini, Memoires D.M.L.D.M., Cologne: Pierre
du Marteau, 1675.

Natoli and Petrucci, 2003: Maria Natoli and Francesco Petrucci, Donne di
Roma dall’ Tmperio Romano al 1860. Ritrattistica romana al femminile, Rome:
De Luca, 2003.

Ost, 1971: Hans Ost, Einsiedler und Minche in der deutschen Malerei des 19.
Jahrhunderss, Munich: Rheinland Verlag, 1971.

Pascoli, 1992: Lione Pascoli, Vite depittori, scultori ed architetti moderni, Perugia:
Electa Editori Umbri, 1992. (First ed., Rome 1730).

Perey, 1896: Lucien Perey, Une princesse romaine au XVIle siécle. Marie Mancini
Colonna dapres des documents inédiss, Paris: Callmann Lévy, 1896.

Picozzi, Safarik and Valeriani, 1999: Maria Grazia Picozzi, Eduard A. Safarik
and Roberto Valeriani, Palazzo Colonna, Rome: De Luca, 1999.

Pio, 1977: Nicola Pio, Le vite di pittori scultori et architetti [Cod.ms.Capponi
257], Studi e Testi 278, Vatican City: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1977.

Roma Ampliata, 1725: Roma ampliata e rinovata, o sia Nuova descrizgione della
moderna cittir di Roma, e di turti gli edifizj notabili, che sono in essa, cio? basiliche,
chiese, monasterj ..., Rome: Ferri, 1725.

Sallmann, 1996: Jean-Michel Sallmann, Santi Barocchi. Modelli di santita,
pratiche devozionali e comportamenti religiosi nel regno di Napoli dal 1540 al
1750, Lecce: Argo, 1996.

Scarabello, 1982: Giovanni Scarabello, ‘Le Dogaresse” in Gino Benzoni (ed.),
I Dogi, Milan: Electa, 1982, pp. 163-82.

Schiavo, 1963: Armano Schiavo, Palazzo Altieri, Rome: Associazione Bancaria
Italiana, 1963.

Sommervogel, 1960: Carlos Sommervogel (ed.), Bibliothéque de la Compagnie de
Jésus, vol. 5, Paris and Brussels: Oscar Schepens and Alphonse Picard, 1960.
Strunck, 2000: Christina Strunck, ‘Berninis unbekanntes Meisterwerk. Ar-
chitektur und Programm der Galleria Colonna in Rom (1661-1700)’, Ph.D,
University of Berlin, 2000.

Strunck, 2007: Christina Strunck (ed.), Ein Regisseur des barocken Welttheaters:
Johann Paul Schor und die internationale Sprache des Barock, Munich: Hirmer,
2007

Tamburini, 1997: Elena Tamburini, Due teatri per il principe: studi sulla com-
mittenza teatrale di Lorenzo Onofrio Colonna (1659-1689), Rome: Bulzoni
Editori, 1997.

Tessin, 2002a: Merit Laine and Bérje Magnusson (eds), Nicodemus Tessin
the Younger. Sources, Works, Collections. Travel Notes 1673-77 and 1687-88,
Stockholm: Nationalmuseum, 2002.

Tessin, 2002b: Patricia Waddy (ed.), Nicodemus Tessin the Younger, Traicte dela
decoration interieure 1717, Stockholm: Nationalmuseum, 2002.

Waddy, 1990: Patricia Waddy, Seventeenth-Century Roman Palaces: use and the
art of the plan, New York, Cambridge Mass., and London: MIT Press and The
Architectural History Foundation, 1990.

Walker, 2003: Stefanie Walker, “Tessin, Roman Decorative Arts and the De-
signer Giovanni Paolo Schor’, Konsthistorisk Tidskrift, 72, 2003, pp. 103-12.

ArNOLD WiTTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 119



PETER O. KRUCKMANN | $72

2 Bayreuth, Vieux Chateau de I'Ermitage, La facade de la grotte



Le Vieux Chateau de I’Ermitage a Bayreuth

LPiconographie du pouvoir au temps
de I'absolutisme et des Lumiéres

Peter O. Kriickmann

A environ huit kilometres a 'est du vieux centre historique de Bayreuth
se niche, dans les contreforts vallonnés du massif du Fichtel, le vaste parc
de PErmitage. Dans un jardin composé d’éléments ornementaux et pay-
sagers se dressent deux chateaux — le « Vieux» et le « Nouveau» — ainsi
qu’un théatre romain, un nymphée et plusieurs autres batiments. Cet
ensemble architectural d’'une concentration inhabituelle est représentatif
des dispositions d’esprit de deux des souverains les plus marquants qu’ait
connus Bayreuth au xvi® siecle, a savoir le margrave Georges-Guil-
laume et la margravine Wilhelmine, 'illustre sceur du roi Frédéric IT de
Prusse. Cet essai est exclusivement consacré au Vieux Chateau, 1’édifice
le plus remarquable du parc de I'Ermitage. Il fut construit entre 1715 et
1722, vraisemblablement d’apres des plans de I'architecte de cour Johann
David Rintz le Jeune. Son agrandissement, réalisé d’apres des plans de
la margravine Wilhelmine, débuta une vingtaine d’années plus tard, sans
doute vers 1737.

Lhistoire de Darchitecture castrale fut longtemps 'un des parents
pauvres de Thistoire de lart; c’est tout particulierement vrai de ce sin-
gulier édifice. Les rares auteurs qui se sont intéressés a ce dernier se
sont le plus souvent contentés de le décrire et d’esquisser Ihistoire de
sa construction. Stefanie Gansera-Softing est la seule a avoir étudié le
Vieux Chateau en le replacant dans le contexte plus vaste des réalisations
architecturales du margrave Georges-Guillaume. Les deux registres sym-
boliques de cet édifice, mis en ceuvre chacun au cours de deux phases
de son édification et totalement indépendants I'un de 'autre, n’ont été
découverts que récemment par I'auteur de ces lignes, qui les a brieve-
ment exposes’.

1. Paradies des Rokoko, éd. par Peter O. Kriickmann, 2 vol, cat. exp., Bayreuth, 1998, t. I, Das Bay-
reuth der Markgrifin Wilhelmine, p. 24-67.

573



PETER O. KRUCKMANN

Plus on s’interroge sur la signification précise qu’il convient de don-
ner aux motifs architecturaux et ornementaux du Vieux Chateau, plus
on comprend la logique qui a gouverné son édification. Dans cet essai,
nous interrogerons donc sa structure et sa portée symbolique, la forme
architecturale résultant ici d’une volonté délibérée de donner a entendre
divers messages.

Georges-Guillaume concut vraisemblablement cet édifice comme un
parcours initiatique destiné aux hommes désirant devenir membres de
son ordre, ce qui n’empécha pas ce chateau de servir aussi de maison de
plaisance. Wilhelmine ajouta un autre registre symbolique, sans nuire a
celui précédemment mis en place par Georges-Guillaume : elle procéda
en effet a une auto-allégorisation complexe et peu conventionnelle. Une
conception spécifique du pouvoir sous-tend chacun des deux registres
symboliques.

Cet édifice, dont il n’est possible de prendre conscience de la structure
symbolique qu’en le traversant, est en cela caractéristique de I'époque
de Pabsolutisme autour de 1700, puis de celle des Lumiéres au milieu du
xvir® siecle. On ne connait aucun édifice comparable.

Le margrave Georges-Guillaume

Avant de régner sur la marche de Brandebourg et de choisir Berlin
pour résidence, les Hohenzollern résidaient en Franconie. C’est la que
débuta I'histoire magnifique de cette famille, lorsque Frédéric I se vit
confier en 1192 'administration du chateau impérial de Nuremberg.
Les Hohenzollern portent depuis lors le titre de burgrave. Mariages
et acquisitions leur permirent de régner finalement sur un territoire
considérable autour de la ville impériale de Nuremberg. Le margrave
Georges-Guillaume, qui vécut au cours des décennies ayant précédé et
suivi 'année 1700, appartenait a cette famille, qui compte de nombreuses
figures marquantes. Il ne fait certes pas partie des tres fortes personna-
lités ayant régné a 'époque de I'absolutisme. Cet homme, parfaitement
représentatif des souverains allemands, a su cependant s’assurer, a tra-
vers ses étonnantes réalisations architecturales, une place indéniable dans
I'histoire de la Franconie. Ceci confirme une fois de plus 'objectif de
Parchitecture princiére : rien de mieux en effet, pour passer a la posté-
rité, que de construire de somptueux batiments.

Le prince héritier, né en 1678, fut deés son enfance préparé a régner
en souverain absolu. Cette éducation passa entre autres par une forma-
tion compléte dans tous les domaines militaires et dans les disciplines
susceptibles d’étre utiles au futur margrave. Des I'age de dix-sept ans, il
s’illustra par son courage dans la guerre de Succession du Palatinat, ce

574



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

qui lui valut une reconnaissance précoce. Suite a une blessure, il quitta
les champs de bataille et commenga immédiatement un Grand Tour, qui
le conduisit dans de nombreux pays protestants alliés, souvent dirigés par
des souverains appartenant a sa famille. Georges-Guillaume fut durable-
ment impressionné par les toutes dernieres tendances de I'architecture
des chateaux tant aux Pays-Bas et en Angleterre qu’a Wolfenbiittel ou a
Hanovre.

De retour, Georges-Guillaume, encore prince héritier, entre-
prit immédiatement de multiples projets architecturaux, et ce, tant a
Bayreuth que dans les environs. En trente ans, il démultiplia les chateaux
de cette ville et de sa région : il créa en effet un ensemble fascinant
d’édifices conformes a 'esprit de I'absolutisme, présentant une variété
de facettes quasiment inédite en Europe.

Cette vaste campagne de travaux s’initia avec deux batiments prin-
ciers déja existants et de dimension imposante, a savoir la résidence
de Bayreuth et le chateau de Plassenburg a Kulmbach, 'un des cha-
teaux-forts les plus impressionnants de toute I’Allemagne’. Elle offrit a
Georges-Guillaume 'occasion de se consacrer a des taches inhabituelles,
comme la transformation d’un étang situé dans les environs de Bayreuth
en un lac navigable. Avec des bateaux de quatre a dix-huit métres
manceuvrés par des matelots hollandais, il réussit a organiser sur ce lac
de véritables naumachies. Le prince, qui s’était marié en 1699, fit éri-
ger sur les lieux un petit chateau, autour duquel s’édifia une ville idéale
congue de maniere symétrique. Georges-Guillaume donna son nom a
celle-ci, qui devint Saint-Georges. Bien que cette ville n’ait été qu’en
partie réalisée, elle a conservé jusqu’a nos jours sa structure d’origine.
Le projet était en parfaite adéquation avec I'image de souverain absolu
que Georges-Guillaume entendait incarner. La symétrie devait évoquer
un ordre harmonieux supérieur, que garantissait le margrave en tant que
représentant sur terre du maitre de 'univers, en tant qu’intermédiaire
entre le ciel et la terre investi par Dieu lui-méme sur le territoire placé
sous son autorité.

II existe un lien étroit entre la fondation de cette ville idéale
et la création par le prince, en 1705, de lordre de la Sincérité’, que
Georges-Guillaume désirait placer sur un pied d’égalité avec les grands
ordres de chevalerie de ’Empire, pour la plupart créés au xve© siecle.

2. Depuis la construction du batiment suivant — le Nouveau Chateau —, I'ancienne résidence porte
le nom de Vieux Chateau. Ces édifices, situés dans la ville de Bayreuth, ne doivent pas étre
confondus avec les deux batiments du parc de 'Ermitage, également appelés Vieux Chateau et
Nouveau Chateau.

3. Rudolf Trabold, «Adler und Mops. Bemerkungen zum Ordens- und Logenwesen im Bayreuth
des 18. Jahrhunderts», dans cat. exp. Bayreuth, 1998 (note 1), t. I, Galli Bibiena und der Musenhof
der Wilhelmine von Bayreuth, p. 30-43.

575



PETER O. KRUCKMANN

Cependant, le véritable objectif du prince était moins de renforcer la
puissance politique de la maison Hohenzollern au sein de 'Empire que
de donner naissance a un prestigieux attribut du pouvoir, dont le souve-
rain absolu pourrait se parer.

La méme année, le prince héritier agrandit Saint-Georges. 1l y fit
en effet construire ’église Sainte-Sophie, ajoutant ainsi a cette ville en
devenir un élément qui lui donnait encore plus le caractere d’une rési-
dence. La création d’un centre séculier et d’'un centre spirituel doit aussi
etre mise en relation avec le fait que Georges-Guillaume était appelé,
en tant que futur souverain, a devenir le chef de 'Eglise protestante a
I'intérieur de son margraviat. L'ordre nouvellement créé faisait figure de
lien entre les deux, puisqu’il avait sa place tant au chateau qu’a I'église.
Quasiment toutes les réalisations architecturales postérieures a 1’acces-
sion au pouvoir de Georges-Guillaume (1712) furent systématiquement
subordonnées a la philosophie de 'ordre de la Sincérité, de sorte que
le margraviat (protestant) de Brandebourg-Bayreuth fut a cette époque
pour ainsi dire un Etat de 'ordre.

C’est ce qu’indique le petit pavillon de chasse inachevé du Thier-
garten (1715-1720), dont le plan est de méme forme que la croix de
I'ordre, mais aussi le chateau de 'Ermitage érigé a la méme époque
(1715-1722). Au sein de ce dernier, le fait d’étre admis dans 'ordre de
la Sincérité est ingénieusement présenté comme l'aboutissement d’une
évolution transformant ’homme barbare en un chrétien civilisé. Enfin,
le margrave fit ériger, un an avant sa mort, a la place du petit chateau de
Saint-Georges, un édifice tres imposant, dont I'iconographie était aussi
entierement dévolue a la philosophie de I'ordre de la Sincérité.

Avec Georges-Guillaume, une nouvelle tendance se faisait jour : en
fondant un ordre, il ne se contentait pas d’adopter I'attitude d’un grand
prince; il entourait son regne d’'une dignité déja presque sacrée. Un
recueil d’ceuvres architecturales idéales imaginées a I'époque en Alle-
magne, que Georges-Guillaume avait commandé alors qu’il était encore
prince héritier, montre a quel point la dimension sacrée qu’il prétait a
sa fonction transparaissait dans 'image princiere qu’il cherchait a donner
de lui-méme. Dans le recueil de Paul Decker intitulé Fiirstliche Baumeis-
ter, on trouve en effet des projets de chambre a coucher et de salle
du trone empruntant une kyrielle de motifs a Iarchitecture sacrée de
IEglise catholique qui s’ajoutent a une conception un rien fantastique.
Silon veut identifier le principe des eftorts déployés par Georges-Guil-
laume, on pourrait dire que le futur margrave avait recours a un systeme
complexe de symboles du pouvoir afin de compenser la modestie de son
role politique en regard de son immense ambition.

576



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

Le chateau de ’Ermitage de Georges-Guillaume

De tous les batiments que le margrave Georges-Guillaume fit construire,
le chateau de ’Ermitage — «le Vieux Chateau» — est incontestablement
le plus original (ill. 1). Ce chateau était bien évidemment appelé a
prendre une dimension particuliere suite a la sacralisation de la fonction
du souverain a laquelle ceuvrait Georges-Guillaume. Le baron de Poll-
nitz en fit du reste état dans un récit de voyage :

«[...] Lorsque le feu Margrave venoit a I’Hermitage, ce Prince &
toute sa Cour étoient habillés en Hermites. Il y avoit des heures aux-
quelles les Freres Hermites alloient rendre visite aux Soeurs Hermites
[...] ils étoient soumis a de certaines Regles, dont ils ne pouvoient
étre dispensés [...]*.»

Ce petit chateau, composé de quatre ailes, s’éléve sur un seul niveau. Au
milieu de laile nord se situe une salle des fétes a I'architecture classique
eu égard aux autres éléments architecturaux, qui font 'effet d’avoir été
encastrés dans des crevasses de rocher. On en a inféré que la salle des fétes
avait peut-étre été édifiée plus tot. On a méme cru voir dans la dispa-
rité architecturale I'incidence d’une inspiration bourgeoise. Renvoyant
a I'ouvrage de Jacques-Franc¢ois Blondel, De la distribution des maisons
de plaisance, Gansera-Soffing a en eftet rappelé que I'hétérogénéité des
facades est une caractéristique de la maison de plaisance’. Il est intéres-
sant de noter que les édifices passés en revue dans cet ouvrage présentent
une facade raffinée du coté du jardin et une fagcade de style rustique du
coté de l'entrée, deux facades permettant d’accéder au chateau par les
deux cotés. C’est également vrai dans le cas du Vieux Chateau. L'entrée
officielle par la salle des fétes ne présente aucune spécificité et va de soi
pour le visiteur actuel.

Si Pon s’intéresse a la mise en scene baroque élaborée a partir de la
facade sud — la facade arriere — et plus précisément de 'emplacement
de la grotte, on remarque que cet acces n’était sans doute utilisé qu’as-
sez rarement. C’est en tout cas la conclusion qui s'impose lorsque 1'on
reconstitue le trajet qu’il fallait parcourir pour entrer dans le chateau.
Cet acces était probablement avant tout réservé aux postulants a I'ordre
de la Sincérité — a ses futurs membres.

4. Karl Ludwig von Pollnitz, Lettres et Mémoires du baron de Pollnitz, 5 vol., Amsterdam, 1737, t. I,
p. 223.

5. Stefanie Gansera-Soffing, Die Schldsser des Markgrafen Georg Wilhelm von Brandenburg-Bayreuth.
Bauherr, Kiinstler, Schlossanlagen, Divertissements, Bayreuth, 1992 (Bayreuther Arbeiten zur Lan-
desgeschichte und Heimatkunde, 10), p. 97.

577



PETER O. KRUCKMANN

1 Bayreuth, Plan du Vieux Chateau de I’Ermitage
1. Salle de marbre (Marmorsaal)

Appartement de la margravine (Damenfliigel)
2. Antichambre (Vorzimmer)
3. Salle d’audience (Audienzzimmer)
4. Cabinet japonais (Japanisches Kabinett)
5. Salle de musique (Musikzimmer)
6. Cabinet des glaces chinois (Chinesisches Spiegelkabinett)
7. Cabinet de bureau (Schreibkabinett)
8. Chambre (Schlafzimmer)
9. Cabinet de toilette (Toilettenkammer)
1o. Cabinet de travail de la margravine (Arbeitskammer der Markgrifin)
11. Grotte

Venant de la ville, c’est-a-dire de 'ouest, 'allée par laquelle les voi-
tures arrivaient traverse le parc de PErmitage. Elle est bordée d’arbres et
conduit tout droit au pied d’'un mont Parnasse constitué de blocs de tuf.
Sur celui-ci se dressaient autrefois des statues d’Apollon, de Pégase et
des neuf muses, ceuvres d’Elias Rintz, sculpteur a la cour de Bayreuth.

578



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

Une conduite approvisionnait en eau une source évoquant la fontaine
delphique de Castalie, consacrée aux muses et censée procurer 'inspi-
ration a ceux qui buvaient ses eaux sacrées. Cet édicule attire certes le
regard parce qu’il constitue un point de vue pittoresque. Mais sa véri-
table fonction apparait dans le soubassement : s’élevant au-dessus d’un
passage cruciforme, il abrite une sorte de grotte qu’il est possible de tra-
verser. C’est icl qu’apparait le théme directeur du chateau, c¢’est-a-dire
le clivage entre la nature sauvage et le raffinement culturel, qui étaient
respectivement considérés, a ’époque baroque, comme 1’état initial et
ce vers quoi devait tendre tout étre humain au cours de son évolution.

Si, passant sous le Parnasse, on continue tout droit en restant dans
I'axe de l'allée, on n’est guere avancé puisqu’on aboutit finalement aux
communs. Le fait que le chemin conduisant au chateau bifurque brus-
quement vers le nord, presque a angle droit, est typique de l'art de la
mise en scéne baroque. A cette époque, on avait en effet le sens des
effets dramatiques, et ce changement de direction soudain avait pour
objectif de faire émotionnellement ressentir au futur membre de I'ordre
que ce chemin allait le faire sortir du quotidien et le plonger dans une
situation nouvelle. Dans le méme esprit, on s’engouffre ensuite dans un
sombre berceau de verdure, on ne voit plus le ciel et on perd lentement
le sens de I'orientation. On se trouve dans un espace indéfinissable, entre
extérieur et intérieur. L'objectif est en réalité de mettre en place un par-
cours semé d’embtches, symbolique de celui auquel tout étre humain
doit faire face.

A la sortie du berceau de verdure se développe progressivement une
curieuse formation rocheuse, qui s’avere finalement donner accés a un
batiment tout a fait singulier et guere assimilable a un chateau (ill. 2). Il
s’agit d’'une cavité ménagée, loin de toute civilisation, a I'intérieur d’un
logement constitué de pierres grossierement empilées. Deux escaliers,
qui, par leur aspect, rappellent davantage I'architecture des chateaux,
conduisent a un niveau supérieur du batiment. Ces deux escaliers étaient
réservés aux courtisans, qui pouvaient, de 13, accueillir et guider le nou-
vel arrivant, car celui-ci devait franchir 'espace entre les deux escaliers
et entrer dans le batiment par Pentrée plongée dans 'obscurité. Il se
retrouvait dans une situation analogue a celle qu’il avait connue sous le
mont des Muses. Si Pespace encadré par les escaliers extérieurs se pré-
sente tout a fait comme s’il s’agissait d’'une cour d’honneur, il ne pouvait
pas vraiment prétendre a un tel statut, car le nouvel arrivant n’avait pas
précisément droit a un accueil destiné a I'honorer. Pour poursuivre son
chemin, il devait en eftet se glisser sous les escaliers extérieurs et fran-
chir une sorte de porte qui n’était en réalité qu'une ouverture pratiquée
dans la paroi rocheuse : il s’agissait du chemin le conduisant sous terre.
Deés lors, 1l était fort loin de 'atmosphere familiere du parc et se retrou-

579



PETER O. KRUCKMANN | 580

vait dans un passage sombre, entouré de rochers, sans étre certain de la
configuration de celui-ci ni de 'endroit ou il allait le conduire.

Des visages grotesques, aux traits grossiers, taillés dans la pierre bosse-
lée de la maconnerie, rappellent le caractére tout aussi grossier de la face
sud du batiment. Ces visages font I'effet d’eftrayants génies de la nature,
de créatures n’ayant pas été touchées par la grace et destinées a terrifier
le nouvel arrivant, car c’est dans leur royaume qu’il s’appréte a entrer!

Au cours de sa descente dans les profondeurs chtoniennes, le futur
initié se trouvait confronté a une nouvelle épreuve. En effet, dans les
formations rocheuses situées sous les escaliers latéraux se trouvent
dissimulées d’innombrables buses d’arrosage. Quiconque s’aventurait
jusque-la pouvait se retrouver complétement trempé, a sa grande sur-
prise et probablement pour le plus grand plaisir des spectateurs. Il ne
restait plus au futur membre de 'ordre qu’a se préter a ce jeu avec le
sourire et a chercher activement a tatons, dans I’étroit réduit situé sous
les escaliers, le chemin qui le projetterait dans un univers incertain et
insolite.

3 Bayreuth, Vieux
Chiteau de I'Ermitage,
Les jeux d’ecau a
I'intérieur de la grotte




LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

Plongé dans une profonde obscurité, le futur initié était un instant
tout a fait désorienté, tout comme il ’avait été sous le sombre berceau
de verdure situé entre le mont Parnasse et le chateau. Mais a peine
avait-il parcouru quelques metres que I'espace autour de lui changeait
brusquement. Il pénétrait en effet dans une salle de plan centré, tres
haute et coiffée d’une coupole (ill. 3). Les murs sont aujourd’hui encore
tapissés, de haut en bas, de morceaux de verre, et décorés d’inquiétants
monstres fabuleux, composés en coquillages, coraux et pierres diverses.
Le futur initié avait a peine pénétré dans cette grotte qu’il était aspergé
d’eau de tous cotés comme il 'avait été juste apres avoir quitté le sou-
bassement du mont Parnasse. Pres de deux cents buses d’arrosage sont
en effet dissimulées entre les pierres des murs et du sol.

Deés I'entrée dans cette salle, la croix servant d’embléme a 1'ordre de
la Sincérité saute aux yeux. Cette croix devait étre pergue par le pauvre
visiteur qui se faisait tremper de la téte aux pieds comme la promesse
d’atteindre le monde supérieur du prince. Du haut de deux galeries
latérales, les courtisans pouvaient se distraire en assistant au spectacle des
jeux d’eau. La présence de la croix de I'ordre dans cette grotte primitive
renvoie a cette bipolarité déja évoquée a propos du mont Parnasse. A
cela s’ajoute probablement I'idée d’une purification par 'eau. Ueau est
un élément qui symbolise aussi tout ce qui est de 'ordre de I'instinctif.
L'idée de métamorphose véhiculée ici se trouve reprise dans les décors
tiguratifs et métaphoriques. Ils sont tous inspirés de 'ccuvre d’Ovide et
liés au theme de 'eau.

Les ouvrages d’alchimie, tels que le célebre traité de Heinrich Kun-
rath publié pour la premiere fois en 1595 & Hambourg, Amphitheatrum
Sapientiae aeternae solius verae, christiano-kabalisticum, divino-magicum, nec
non physico-chymicum..., nous livrent une des clés permettant de saisir
dans toute sa diversité ’ensemble des idées dont proceéde cette succes-
sion de lieux. Dans son traité, Kunrath, originaire de Leipzig, décrit
le chemin conduisant a la connaissance et a la sagesse éternelle. Dans
une gravure, il montre la «grotte de la connaissance» et la quéte d’un
individu en train de traverser un passage sombre — symbolisant 1’obs-
curité de lignorance —, avant d’atteindre 'amphithéatre de la sagesse
éternelle et du véritable soleil : per aspera ad astra («par des sentiers ardus
jusqu’aux étoiles»). La sagesse passe, selon la légende de la gravure, par
la connaissance de Dieu. Que Georges-Guillaume ait ou non connu ce
traité lorsqu’il décida de doter de pareil aménagement le Vieux Chateau
qu’il s’apprétait a faire ériger, importe peu. Il ne fait aucun doute que
ces idées lui étaient extrémement familiéres. Le modele théologique
sur lequel repose sa construction faisait partie tant de la cosmologie de
I'époque baroque que de celle de la franc-magonnerie, qui allait un peu
plus tard faire siennes des formes de pensée similaires. Mais le fait de

$81



PETER O. KRUCKMANN | 582

4 Bayreuth, Vieux Chateau
de I'Ermitage, La cour
intérieure avec vue sur
Paile de la salle des fétes

méler gravité et légereté peut aussi étre considéré comme une des carac-
téristiques de I'époque.

Le futur initié qui traversait le chateau ne trouvait cependant pas la
«sagesse éternelle» en Dieu. Son objectif n’était autre que de parvenir
jusqu’a Georges-Guillaume, le margrave de Bayreuth! Le fait de se subs-
tituer a Dieu dénotait de la part du souverain une conception absolutiste
du pouvoir, celle sur laquelle reposait de toute évidence son regne. Si
I'on fait abstraction des moments de divertissement, on peut voir dans
le chemin conduisant jusqu’a la salle en forme de grotte un parcours
initiatique, a 'issue duquel le futur initié avait acces a la plus grande des
connaissances, la nature divine du souverain.

Ce parcours singulier a travers le chateau se poursuit, a la sortie de la
grotte, par un escalier qui monte jusqu’a une cour intérieure, une sorte
de cloitre (ill. 4). On est certes toujours au cceur de cet environnement
rocheux auquel on est désormais habitué, mais ce lieu semble moins
angoissant et moins hostile. Apres étre passé sous le mont Parnasse, avoir
franchi le berceau de verdure, emprunté le passage souterrain menant a



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

la grotte et traversé la grotte, c’est la premiere fois que 'on se retrouve
directement sous le ciel. A lorigine, il y avait, devant les deux ailes
construites dans la longueur de la cour, des berceaux de verdure enca-
drés de plantes. Au calme, 1solé du monde extérieur, on pouvait méditer
en toute tranquillité. Ces deux ailes comportent une série de portes
étroites, derriere lesquelles se situent des cellules d’ermite. Les membres
de l'ordre pouvaient y séjourner afin de se pénétrer, au cours de cette
retraite monacale, des desseins supérieurs de 'ordre. L’espace habitable
comprend, dans chacune des cellules, une garde-robe et une piece avec
un lit.

Le long d’un des petits cotés de la cour, en face de la grotte, la salle des
fetes contraste a tout point de vue avec les cellules des ermites. Le mur,
soigneusement édifié, est rythmé par un somptueux portail flanqué, de
chaque coté, de deux fenétres. On peut y reconnaitre ’Amphitheatrum
Sapientiae Aeternae, présenté par Heinrich Kunrath comme I'aboutisse-
ment du cours de I'existence.

Lorsqu’un membre de I'ordre sortait de sa cellule, il avait immédia-
tement sous les yeux deux figures allégoriques qui, bordant a gauche et
a droite le fronton situé au-dessus de la porte, représentaient les deux
commandements les plus importants de I'ordre. A gauche, 'homme
tenant un livre a la main incarne la Meditatione («la méditation»). Il s’est
arreté de lire afin, selon Cesare Ripa, de «fai[re| diverses reflexions sur
la connoissance des choses, pour en former de bons sentiments, qui ne
sont pas moins glorieux que profitables a 'homme® » A droite, la femme
incarne la Secretezza («le secret ou le silence») et se présente, toujours
conformément aux indications de Ripa, sous les traits de la déesse
romaine Angerona’. Baillonnée, elle symbolise la discrétion. Son véte-
ment ample suggere métaphoriquement le voile qui recouvre toutes les
choses confiées. Qu’un prince ait tenu a s’entourer d’individus dotés de
ces deux vertus est aisé a comprendre. Dans son Fiirstliche Baumeister qui
venait tout juste d’étre publié, Paul Decker avait placé ces deux figures
de part et d’autre de Minerve, la déesse de la Sagesse, dans un plafond
peint présenté comme parfaitement adéquat a un palais royal. Ici, c’est le
margrave Georges-Guillaume qui occupe la place de Minerve. Comme
chacun sait, la sagesse est la plus grande des vertus chez un prince.

Entre les deux figures, sur 'entablement de la porte, une téte, qui, a
premiére vue, parait énigmatique et semble n’avoir aucune raison d’étre,
fait saillie. Ses plumes ornementales stylisées pourraient laisser entendre
qu’il s’agit de la téte d’un Indien; et ses traits confirment cette premicre

6. Cesare Ripa, Iconologia, Rome, 1603, p. 309-310; Edition frangaise : Cesare Ripa, Iconologie,
Paris, 1643/1644, I'* partie, p. 110.
7. Ripa, 1603 (note 6), p. 446-447; Edition francgaise 1643/1644 (note 6), I partie, p. 179-180.

583



PETER O. KRUCKMANN

impression. L'expression de son visage est celle d’un étre en proie au mal-
heur et a la souffrance. Cet «Indien» représente, tout comme les figures
grotesques visibles précédemment entre les pierres bosselées des murs
extérieurs, 'étre humain n’ayant pas été touché par la grace. On sou-
tenait a 'époque l'idée que les paiens d’Amérique, considérés comme
appartenant a une culture tout a fait primitive, aspiraient au Salut via le
christianisme et la civilisation. On retrouve cette idée, par exemple, a la
résidence de Wurtzbourg, dans la fresque peinte par Giambattista Tiepolo
dans la cage d’escalier.

Dans le cas de Bayreuth, le Salut au sens chrétien du terme se trouve
garanti par le margrave, qui fait figure d’intermédiaire entre Dieu et les
hommes. Au centre du fronton brisé, un cartouche, surmonté de l'aigle
de Brandebourg, arbore son monogramme. Cette porte marque, avec
son décor sculpté, le passage du milieu non civilisé des créatures ter-
restres a un autre monde, le monde supérieur de la lumiere divine.

Le «parcours initiatique » dans I'univers du monde terrestre peut donc
étre résumé ainsi : apres la purification opérée dans la grotte et la «révé-
lation» de la nature supérieure du margrave s’imposait, dans la nature
encore sauvage, une phase de méditation et de silence pour l'aspirant
transformé en véritable ermite, mais il ne faut pas perdre de vue que le
but de tout ce parcours était de pénétrer dans le «sanctuaire» du souve-
rain, c’est-a-dire l'aile de la salle des fetes. Passer la porte de la salle des
fetes, c’est entrer dans un autre monde, ce qui déterminait la dimension
hautement symbolique de son franchissement.

Le «sanctuaire », pour reprendre ce terme, cache en son sein une salle
des fétes majestueuse, qui s’oppose en tout point aux aménagements
abordés jusqu’ici. Quiconque y pénétrait a I'issue de son parcours laissait
définitivement derriére lui la nature sauvage. Un simple coup d’ceil au
plafond permet de comprendre que la salle est consacrée a 'ordre de la
Sincérité : sur les murs en largeur plane I'aigle de Brandebourg associé
a la croix de l'ordre. La salle compte de nombreuses autres références a
I'ordre. Mais ce qui frappe quand on entre, c’est 'élégance discrete du
décor mural. Les pilastres, qui reposent sur un socle continu, ne font
guere saillie par rapport a I'alignement des murs. Le camaieu de gris, qui
domine, résulte de I'emploi d’un matériau rare, le marbre de Bayreuth.

Au-dessus des fenétres et des portes latérales ont été peintes, entiére-
ment en ocre, des sceénes extraites des Métamorphoses. La voute, percée
sur les cotés de balcons réservés aux musiciens, comporte en son centre
une grande fresque représentant le dieu du Soleil, Apollon®, qui per-
met au futur membre de I'ordre de comprendre qu’il est parvenu a son

8.  Cette fresque, attribuée a Gabriel Schreyer, fut fortement endommagée pendant la Seconde
Guerre mondiale, mais a pu étre reconstituée a partir de photographies.

584



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

but, ce lieu qui était son but quand il s’était glissé, dans le parc, sous le
mont Parnasse et ou, aspergé par ’eau inspiratrice, il avait commencé
son parcours initiatique. Apollon symbolise le souverain au pouvoir
absolu, et donc le fondateur de I'ordre, le margrave Georges-Guillaume.
Quiconque s’en remet a lui est «éclairé» par la lumiére qui émane de sa
personne, semblable a celle du soleil. Apollon a été utilisé pour incar-
ner I’absolutisme, certes parce qu’il est le dieu du soleil, le soleil étant
source de vie, mais aussi et surtout en raison de I’évolution que lui préte
le récit mythique. Alors qu’il avait provoqué la colére de son pere quand
il était jeune, il professa par la suite la modestie et la modération. Il
adopta comme devises : « Nulle démesure» et « Connais-toi toi-meéme ».
II finit par dompter 'impétuosité des muses et devint leur premier dan-
seur au sein de chorégraphies solennelles. Platon a mentionné dans La
République D'effet moral de la musique apollinienne. Lorsque les arts
fleurissent en Europe ou comme ici a Bayreuth, ils prouvent implicite-
ment qu’est atteint le plus haut niveau de civilisation. Comme laffirme
le poéme dithyrambique placé au début de I’Evangile de Luc dans le
Codex Aureus Epternacensis (vers 1030) : « O étre humain! Tu es constitué
des quatre premiers éléments. Si tu ne parviens pas a dépasser ce stade, a
devenir fils de la Lumiére, tu sombreras dans la mort. »

En quittant cette salle par la porte nord, on découvre une autre téte
sculptée a vocation spéculaire, aussi judicieusement placée que celle
que Pon apergoit dans la cour intérieure. Ce n’est cependant plus un
visage d’Indien marqué par la souffrance qui vous regarde, mais celui
d’un homme hilare, sauvé par la civilisation du margrave. De maniere a
montrer de nouveau le role joué par celui auquel on doit ce bonheur, ce
sont les armes du margrave qui apparaissent cette fois-ci sur le fronton.
Elles sont flanquées de deux figures : a gauche, Hercule, symbolisant la
force vertueuse du souverain; et, a droite, Pan. Vivant et jouant de la
flite dans une nature arcadienne, ce dernier renvoie a une tout autre
perception de la nature que les créatures monstrueuses représentées sur
les murs de la grotte. Si celles-ci souftraient parce qu’elles n’avaient pas
été touchées par la grace, Pan vit en parfaite harmonie avec la nature,
comme lors de I'age d’or, pensait-on.

Meéme la végétation autour du chateau se faisait et se fait encore
aujourd’hui en partie I’écho de ce que I'architecture exprime. Devant le
chateau et le long de ses deux grands cotés, c’est-a-dire du mont Parnasse
jusqu’a la hauteur de la facade de la salle des fétes, se dressaient autrefois
des tilleuls plantés en quinconce. A I'époque baroque, ils représentaient la
nature et son désordre. Au nord de la salle des fétes se situe en revanche
un petit parterre baroque, qui ouvre au loin sur le paysage environnant.
Ce parterre fait lui aussi allusion, par sa symétrie, a I'ordre fondé par le
margrave. Et 'eau est de nouveau présente. Une mince cascade, qui dévale

585



PETER O. KRUCKMANN | 586

le versant avant de se jeter dans le Main Rouge (Roter Main), fait en eftet
entendre son clapotis. La sagesse du prince rayonne dans le monde, ce
jardin passant, aux yeux des contemporains de 'absolutisme, précisément
pour I'image du monde.

Le chateau de ’Ermitage du temps de la margravine Wilhelmine

La princesse Wilhelmine, fille du roi de Prusse, Frédéric-Guillaume I,
était agée de vingt-deux ans lorsqu’elle épousa Frédéric, ’héritier du
margraviat de Bayreuth. Il serait plus exact de dire qu’elle fut mariée
a ce dernier, car leur union fut politique. Leur mariage devait mettre
fin aux querelles des parents relatives au choix des époux. En outre,
le margraviat de Bayreuth présentait pour la Prusse un intérét straté-
gique. Wilhelmine, qui ne connaissait pas son futur époux, céda sous la
pression. Elle percut a vrai dire ce mariage comme un sacrifice, et son
départ de Berlin a destination de la Franconie comme un exil. Ce fut
pourtant un mariage heureux et les deux époux, qui avaient des gotts
communs, réaliserent ce que nous appelons aujourd’hui «le Bayreuth de
la margravine Wilhelmine ».

Frédéric fit cadeau de ’Ermitage a son épouse des 1735, c’est-a-dire
juste apres son arrivée au pouvoir. Cette date allait marquer une rupture
dans l'utilisation traditionnelle de I’Ermitage, car Wilhelmine avait en

s Bayreuth, Vieux Chateau de I’Ermitage, La fagade de la salle des fétes



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

téte un plan extrémement ingénieux, destiné a transformer le chateau
de lordre en une petite résidence d’été.

A Taile de la salle de marbre fut ajouté a chaque extrémité un pavillon
comptant cinqg salles, et les deux pieces situées entre la salle de marbre
et ces extensions furent remaniées. Etant donné que les extensions dou-
blérent quasiment la longueur de laile nord, le chateau prit un tout
autre aspect. Ainsi fut-il possible de créer de chaque coté une aile pour
le margrave et une aile pour la margravine. En face des salles construites
du temps de Georges-Guillaume virent le jour deux véritables apparte-
ments officiels avec, entre autres, une antichambre, une salle d’audience,
une chambre a coucher et un cabinet. Il est vrai que l'ordre de suc-
cession des pieces ne correspond pas toujours a 'ordre traditionnel en
raison des dimensions limitées du batiment.

La nouvelle fagade, large et tres rythmeée, fit du chateau un édifice
beaucoup plus représentatif que ne I'avait été le petit batiment d’origine
(L. 5). Avec la création d’une nouvelle facade principale, la facade de la
construction en forme de grotte se trouva reléguée a larriere du bati-
ment. Wilhelmine ne toucha cependant absolument pas a la structure
que Georges-Guillaume avait donnée a I’édifice et dont le symbolisme
ne lui échappait pas. Ainsi se trouve-t-on face a un cas unique, a savoir
la coexistence (jusqu’a nos jours) de deux programmes iconographiques
de signification différente, totalement indépendants 'un de 'autre, ce
qui fait du chateau I'un des édifices les plus singuliers du xvire siecle.

Dans le cadre de cet essai, il n’est pas possible d’examiner dans le
détail 'ensemble du programme iconographique. Nous laisserons donc
completement de coté 'aile du margrave et étudierons brievement laile
de la margravine.

Laile de la margravine

De la salle des fétes datant de Georges-Guillaume, que Wilhelmine n’a
absolument pas modifiée, on passe dans 'antichambre. La, c’est essen-
tiellement le décor du plafond que Wilhelmine a renouvelé. Encadrée
par un stuc poli d’un bleu extravagant, une peinture de Wilhelm Wun-
der représente des femmes romaines remettant a I'ennemi des bijoux
et de l'argent afin d’empécher le pillage de leur ville. Un soldat pese
ces richesses tandis qu'un autre tient a la main un étendard romain.
Cette scene illustre un terrible épisode des guerres entre Romains et
Etrusques sous Camille en I'an 395 av. J.-C. Cette conduite exemplaire
fait rétérence a Wilhelmine elle-méme, en particulier a une des ver-
tus des souverains qu’elle s’attribue, a savoir 'abnégation. Dans I'intérét
de I'Etat, elle sacrifierait tous ses biens comme les Romaines le firent.

587



PETER O. KRUCKMANN

Quand on cherche dans cette peinture allégorique, au-dela de la simple
évocation morale, un rapport concret avec la biographie de Wilhelmine,
on peut y voir une allusion a la situation qu’elle connut a Berlin : pour
mettre fin aux querelles de sa famille, Wilhelmine fut préte a n’importe
quel sacrifice.

Dans la méme salle, une peinture de Rymer Nickelen enchassée dans
le lambris du trumeau de la cheminée constitue pour ainsi dire une
piece unique. Elle représente Timoclée qui, issue d’une famille thé-
baine distinguée, fait tomber dans un puits un général macédonien qui
vient de la violer et de la contraindre a lui donner tout son or et son
argent. Alexandre, qui voulait en conséquence la punir séverement, fut
s1 impressionné par sa majesté et son récit qu’il la gracia. Cet épisode est
relaté par Plutarque dans ses Mulierum virtutes (Conduites méritoires de
femmes) ! Que Wilhelmine ait consulté ce traité consacré aux vertus des
temmes pour élaborer le programme iconographique est fort révélateur
de sa posture.

Nous quittons maintenant la partie du batiment construite sous
Georges-Guillaume pour entrer dans la salle d’audience. Quiconque y
pénetre remarque immeédiatement la plus grande exubérance des formes
ornementales, qui signale le statut supérieur de cette salle. Celui-ci se
trouve d’ailleurs confirmé, au registre inférieur, par les médaillons de style
rocaille dans lesquels figurent, en buste, Junon, Diane et Vénus. La qua-
trieme déesse, Minerve, est évoquée au travers de son bouclier en peau de
chevre, I’égide. En dehors de ces allégories traditionnelles, Wilhelmine a
choisi pour le reste du décor peint des thématiques tres personnelles.

Tiennent lieu de dessus-de-porte deux peintures ayant respectivement
pour théeme la mort de Lucrece et les adieux d’Hector et d’Androma-
que. Dans les deux cas, il s’agit de femmes qui ont sacrifié leur bonheur
personnel a une cause plus noble. L'une renonce a son époux, qui part
au combat en sachant qu’il n’en reviendra pas vivant. L'autre se donne
la mort apres avoir été violée par un des fils du roi de Rome. Méme si
le visiteur peut étre surpris de voir le théme de la mort traité dans une
salle d’audience, il per¢oit avant tout le statut d’exemples de vertu des
deux femmes dont Ihistoire est ici évoquée avant de faire le lien avec
Wilhelmine.

La peinture du plafond lui semblera en revanche totalement énigma-
tique (ill. 6). Ce décor peint est, avec son cadre en stuc doré, le décor
de plafond le plus important de tout le chateau. Il est signé et daté «Ste-
phanus Torelli Pinxit Anno 1740». Cette ceuvre est inspirée de modeles
berlinois que Wilhelmine connaissait pour les avoir vus aux chateaux
de Charlottenbourg ou de Kopenick. Il pourrait s’agir de la premiere
représentation picturale de I'histoire de Chilonis et Cléombrotos, telle
que l'a rapportée Plutarque dans la biographie d’Agis. Si Wilhelmine

588



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

6 Bayreuth, Vieux Chiteau de I’Ermitage, Le plafond de la salle d’audience de la margravine,
Chilonis et Cléombrotos de Stefano Torelli (1740)

n’avait pas précis¢ dans ses mémoires le sujet de cette peinture, nous
aurions eu beaucoup de mal a identifier la scéne.

Lhistoire est la suivante : le roi de Sparte Léonidas II, qui commenca
a régner au milieu du 11° siecle av. J.-C., fut chassé de Sparte pour s’étre
montré résolument hostile a toute réforme, et fut remplacé par son
gendre Cléombrotos. Peu de temps apres, ses partisans réussirent cepen-
dant a le replacer sur le trone. Pendant son exil, sa fille avait porté des
habits de deuil et s’était brouillée avec son époux. Au retour de Léo-
nidas, elle demanda cependant a celui-ci de gracier son époux, alors
en danger en tant qu’opposant, et suivit ce dernier dans son exil. Il est
assez facile d’imaginer le plaisir que Wilhelmine devait ressentir inté-
rieurement quand un invité regardait, I'air immanquablement géné, la
peinture du plafond. Sans trop savoir ce qu’il devait en penser, il parait
toutefois certain que la ressemblance indéniable entre la figure princi-
pale et la margravine supposait une relation entre celle-ci et ’héroine
difficilement identifiable.

Cette peinture représente tres précisément le moment ou le couple sort
du temple de Neptune, dont il vient d’étre chassé par le roi. Certains
détails mettent en lumiére le fait que le couple banni renvoie effective-
ment au couple que Wilhelmine formait avec son époux. Ainsi, un petit
chien assez amusant est curieusement assis sur la deuxieme marche du

589



PETER O. KRUCKMANN | $90

haut. Par P'intermédiaire d’une ligne reliant la lance du soldat, située dans
le bas de 'ceuvre, a la hampe de I'étendard, ce chien est mis en relation
avec Chilonis, et donc Wilhelmine, car il s’agit trés clairement de Foli-
chon, le cavalier King Charles auquel la margravine était tres attachée. Le
casque de dragon de Cléombrotos renvoie, quant a lui, a la personne de
Frédéric. Le margrave s’était fait plusieurs fois peindre en commandant
d’un régiment de dragons prussien, pourvu d’un casque de ce type.

La sceéne est donc la suivante : Wilhelmine et Frédéric sont envoyés
en exil par le Roi-Sergent, le peére de Wilhelmine! Il n’y a pas plus
original. Pour comprendre pourquoi c’est précisément le moment le
plus douloureux de lexistence de Wilhelmine qui occupe une place
éminente dans le décor de sa salle d’audience, 1l faut se reporter a sa bio-
graphie : il lui fut ordonné d’épouser Frédéric afin de mettre fin, par son
départ de Berlin, aux querelles de ses parents. Wilhelmine avait toute
raison de se sentir envoyée en exil. Il ressort de ses mémoires qu’elle
accepta son destin en adoptant une attitude correspondant a I'idée que

7 Bayreuth, Vieux Chateau de I'Ermitage, Le Cabinet japonais



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

son frére se faisait d’un souverain, c’est-a-dire en véritable serviteur de
I’Etat. Le sujet de cette peinture est donc, 1a encore, la vertu.

Dabsence de résignation chez Wilhelmine et sa facon de prendre son
exil comme un nouveau départ dans la vie montrent la grandeur et la
force de sa vertu. Quelle forme revétit ce nouveau départ? Quand on
ouvre les portes de la piece suivante, le précieux Cabinet japonais (ill. 7),
on découvre une piece ornée de panneaux laqués, soit un monde totale-
ment différent, un univers extréme-oriental empreint de sérénité. Situé
dans une enfilade de pieces traditionnelle, le cabinet constitue le somp-
tueux point d’orgue de cette enfilade, qu’il clot. Le fait que la chambre
a coucher ne précede pas le cabinet, et n’arrive qu’apres, est certaine-
ment lié a la configuration du plan.

Les deux principaux panneaux sont deux authentiques bas-reliefs
est-asiatiques, que Frédéric le Grand avait offerts a sa sceur. Les autres
sont de superbes imitations, répertoriées dans un inventaire comme
étant «I’ceuvre de son Altesse Royale»’. Un des panneaux, représentant
une scene d’hommage chinois, est monogrammé et daté de 1739. Les
lettres « F» et « W», auxquelles on a donné 'aspect de caracteres chinois,
sont les initiales de Frédéric et de Wilhelmine.

Dintérieur des battants de porte est orné de motifs floraux afin de
donner au visiteur 'impression d’entrer dans un parc. Les scénes
chinoises peintes au plafond, qui comportent des figures et des plantes,
ont aussi pour toile de fond un espalier. La scéne principale représente
une cérémonie du thé féerique. Nombreux sont ceux qui ont déja sou-
ligné la ressemblance entre la souveraine qui boit le thé et la margravine.
Et voila Wilhelmine transformée en impératrice de Chine!

Wilhelmine avait grandi en un temps ou battait son plein la mode des
chinoiseries. En 1709, date de sa naissance, Berlin en était devenu 'un des
principaux centres. A la suite de cet engouement décoratif, a partir de la
fin du xvir® siecle, la philosophie chinoise s’était également répandue en
Europe. On admirait alors tout particulierement la pensée de Confucius.
Sa théorie des vertus en harmonie avec les lois de la nature rejoignait
des conceptions occidentales similaires. La sagesse, la bonté, la fidélité,
le respect et le courage étaient présentés comme les préalables indispen-
sables a I’établissement de rapports raisonnables entre les étres humains.
Et seul le «Sage» — un concept clé chez Confucius —, c’est-a-dire Iélu,
I'homme de qualité, était percu comme véritablement capable de devenir
un étre en soi parfaitement accompli et de réaliser son destin au travers
de son action pour la communauté. Cet aspect moral doit avoir rencon-
tré un écho tout particulier dans le Berlin protestant de ces années-la. La

9.  Inventaire apres déces de 1758, 'année de la mort de la margravine, Bamberg, Staatsarchiv, Titu-

Tus XXV.

591



PETER O. KRUCKMANN

8 Bayreuth, Vieux Chateau de I’Ermitage, La salle de musique

Morale de Confucius. Philosophe de la Chine (Amsterdam, 1688), qui figure
aujourd’hui encore dans la bibliotheque de Wilhelmine, fut vraisembla-
blement pour elle une grande source d’inspiration. Mais on peut aussi
considérer la question sous un autre angle et se demander si la margravine
ne préta pas ses traits a 'impératrice de Chine parce qu’elle se percevait
comme quelqu’un qui avait fait siennes toutes ces qualités morales.

C’est sans doute la clé qui permet de comprendre ’Ermitage de Wil-
helmine : la princesse considérait son ermitage comme une cour idéale
au sens ou I'entendait Confucius, et c’est cette cour qu’elle a représen-
tée sur les panneaux muraux. La se trouve en effet représentée la vie de
cour sous ses aspects les plus variés, aussi bien la chasse que la cérémonie
du thé, le cérémonial que les parties de campagne.

Lorsque le visiteur arrivait dans la salle suivante, il retrouvait le
monde européen. Dans la somptueuse salle de musique (ill. 8), un des
points d’orgue de I'art décoratif allemand de style rococo, la décoration
a pour théemes la musique et 'amitié. Les murs sont subdivisés en com-
partiments, ornés chacun d’un trophée de musique stuqué et du portrait
d’une dame proche de la margravine, une parente ou une dame de la
cour. Ces portraits sont de la main d’Antoine Pesne, peintre a la cour de
Prusse, et de son atelier. On est en droit de se demander pourquoi un tel
cycle a été déployé dans une salle de musique, et ce, dans une composi-
tion murale aussi riche.

592



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

Les reliefs stuqués du plafond 'expliquent. Le relief central représente
Orphée assis sur un nuage. Avec son chant et les sons qu’il tire de sa lyre,
il charme les plantes et les animaux. Devenues dociles, les bétes sauvages
sont allongées pres du troupeau. Le ciel semble empli de musique; c’est
en tout cas ce que suggerent les merveilleux décors a base d’ornements
fantastiques, constitués de putti, d’instruments de musique, de rocailles
et de guirlandes de fleurs se fondant les uns dans les autres. Il est fait ici
allusion a I'idée que I’harmonie de la musique apaise les passions. Cette
idée, appliquée aux personnes qui faisaient de la musique dans cette salle
sous la direction de la margravine, sous-entend que celles-ci connais-
saient, dans I’harmonie céleste du royaume de Wilhelmine, une paix
paradisiaque.

Replacée dans ce contexte, la galerie de portraits de la salle de
musique prend un sens qui va bien au-dela de celui que peuvent avoir
les séries de portraits comparables. En eftet, nous n’avons pas affaire ici
uniquement a des portraits de dames de la cour ou d’autres femmes de
haut rang faisant partie de I’entourage de Wilhelmine, mais a un cercle
d’amies. Le plus connu de ces portraits est celui d’Albertine de Marwitz,
a laquelle Wilhelmine vouait une profonde amitié. A I’Ermitage,
celle-ci avait fait graver sur un des piliers du théatre romain l'inscription
suivante : « ALBERTINE DE / MARWIZ / MIEUX GRAVEE DANS MON /
COEUR QUE SUR LA PIERRE. W. »

C’est 1a que s’arréte notre visite du Vieux Chateau. La salle suivante,
le cabinet chinois aux miroirs brisés, dans laquelle Wilhelmine écrivit ses
célebres mémoires — rédigés aussi en partie dans le cabinet d’étude, qui
fait suite a cette salle —, mériterait un examen approfondi. Sa décoration
est cependant plus tardive et n’entre pas dans le cadre de cet essai. C’est
également le cas des salles suivantes : outre le cabinet d’étude, citons
notamment la chambre a coucher et le cabinet de travail, dans lequel la
margravine peignait des tableaux et réalisa probablement les panneaux
laqués que nous avons mentionnés plus haut. Ces salles font partie de ses
appartements privés, décorés différemment.

En conclusion

Guere plus de deux décennies séparent la partie du chateau datant de
Georges-Guillaume de celle datant de la margravine Wilhelmine. Elles
sont pourtant aux antipodes I'une de l'autre, bien que procédant d’un
fondement commun, a savoir le besoin de légitimation du pouvoir.

La mise en scéne imaginée par Georges-Guillaume est liée a 'idée
de la grace divine. En tant qu’Elu, le souverain garantit sur Terre le
maintien de 'ordre divin. Pour ce faire, il s’entoure d’un cercle de repré-

593



PETER O. KRUCKMANN

sentants de la noblesse soigneusement sélectionnés. Il en fait ses obligés
en les nommant membres de I'ordre qu’il a fondé. Liconographie choi-
sie par Georges-Guillaume est tout a fait conventionnelle. Ce qui ne
I'est absolument pas, en revanche, c’est la forme architecturale conférée
au chateau pour les besoins de la mise en scéne. On ne connait aucun
édifice comparable. Le céleébre Trianon de porcelaine et le chateau de
Marly, que Louis XIV avait faits construire respectivement en 1670 et
1676, ne se présentent a cet égard que comme de tres vagues modeles.

L’idée originale de créer un parcours initiatique traversant I’édifice est
probablement tributaire d’'une conception empruntée a ’alchimie et tres
répandue a cette époque en Allemagne. Les alchimistes pensaient qu’on
pouvait transformer une matiere (hyle) en lui transtérant les principes
nobles de l'or et de I'argent. L’étre humain devait, lui aussi, étre soumis
a un tel processus d’ennoblissement pour pouvoir étre admis dans I'au-
guste cercle de 'ordre de la Sincérité.

En tant qu’adepte convaincue des Lumieres, Wilhelmine prit une
voie diamétralement opposée. Elle chercha en effet a rendre légitimes
les choix qui lui avaient été imposés au cours de sa vie a travers la trans-
position décorative de son tempérament vertueux. Les diverses scénes
de suicide représentées dans le chateau permettent de penser que Wil-
helmine faisait méme de sa vertu une question de vie ou de mort — une
question avec laquelle on ne saurait transiger. Ainsi Wilhelmine s’éman-
cipe-t-elle des thématiques traditionnelles, auxquelles elle substitue un
univers iconographique totalement personnel, dont le théme est son
propre destin.

La margravine a brievement décrit, dans ses mémoires, les salles de
IErmitage. Quand on songe cependant a quel point elle s’est éten-
due sur toute sorte de choses insignifiantes, on est étonné qu’elle ait
consacré si peu de pages au chateau. Elle s’est uniquement contentée
de le décrire. On cherche en vain des explications permettant de com-
prendre pourquoi elle a choisi des scenes et des sujets si originaux, qui
ne furent quasiment jamais représentés ailleurs qu’ici. Ce choix était en
fait délibéré :

«On trouvera peut-étre singulier, écrivit-elle dans ses mémoires,
que j’aie choisi tous ces sujets d’histoire pour en orner mes plafonds,
mais j’aime tout ce qui est spéculatif, et tous ces sujets d’histoire que
j’ai choisis, représentent autant de vertus, qu’on auroit pu peut-étre
mieux habiller a la moderne par des emblemes, mais qui n’auroient
pas tant réjout la vue™.»

10.  Meémoires de Frédérique Sophie Wilhelmine, Margrave de Bareith, sceur de Frédéric le Grand, depuis I’an-
née 1700 jusqu’a 1742, écrits de sa main, Leipzig, 1888, année 1736, p. 250.

594



LE VIEUX CHATEAU DE L’ERMITAGE A BAYREUTH

Par ces quelques mots, qui formulent de facon laconique une théorie
de T'art tres charpentée, elle fit comprendre qu’elle ne souhaitait nulle-
ment parler du sens qu’il convient de donner aux peintures. Wilhelmine
était parfaitement au courant des idées des Lumieres, telles qu’elles
allaient étre formulées autour de 1760 par Algarotti, qu’elle connaissait
personnellement, et trente ans plus tard par Sulzer. Du point de vue
de ces théoriciens, il fallait instaurer un mode d’approche sensoriel de
I'histoire, et le spectateur d’'une ceuvre d’art devait étre a la fois saisi
et instruit. C’est exactement ce que Wilhelmine réussit a faire avec la
décoration des salles de I’Ermitage. Deux paradigmes allaient des lors
coexister au chateau de 'Ermitage : celui de I'absolutisme et celui des
Lumieres.

595





