
104 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 105

Visitors to eighteenth- and nineteenth-century landscape 
gardens in England and elsewhere are familiar with the 
phenomenon of the hermitage. This normally takes the 
form of a folly—a small building standing in a more or 
less secluded area of the park, where ladies or gentlemen 
could take their tea, or spend time alone with a book. 
In most studies, these buildings are considered to be the 
offspring of an increasing interest, from the Middle Ages 
onwards, in the anchorite lifestyle, which by the eighteenth 
century had been stripped of its original significance as a 
religious vocation involving a retreat from secular society 
and served a new function in the social life of the aristoc-
racy.1 Seclusion was the only element that remained of the 
original concept. This transition in the anchorite lifestyle 
took place in the late seventeenth century, and especially 
in Rome, where the concept of a hermitage or romitorio, 
as it was then called, was first introduced as separate 
rooms in private apartments. What triggered this inclu-
sion of a religious space into a private one? Under what 
circumstances did an extreme religious practice become 
a fashionable attribute? And what were the non-religious 
reasons why members of the higher nobility incorporated 
hermitages into their palaces? 

One coherent group of patrons, with members from 
the Chigi, Mancini, Rospigliosi, Altieri and Colonna 
families, will be considered here in order to find an an-
swer to these questions. They all commissioned hermit-
ages during this period, and it can be assumed that they 
influenced one another in this respect. All belonged to 
the highest echelons of the Roman nobility, and were 
related or otherwise on very good terms with each other. 
The correspondence of one member of this group, Maria 
Mancini Colonna (1639–1716) documents this.2 Maria 

Mancini, niece of Cardinal Mazarin, was married to the 
Grand Constable or Contestabile Colonna, and she was 
a regular guest of Cardinal Flavio Chigi, who was their 
neighbour on the opposite side of Piazza SS. Apostoli. She 
also was regularly received in Palazzo Altieri, by Cardinal 
Paluzzo Paluzzi Albertoni Altieri. The Altieri and Colonna 
families were united by the marriage between Egidio 
Colonna and Tarquinia Altieri, and, after her premature 
death, by his marriage with Altiera Altieri.3 And, from 
1679 onwards, the Rospigliosi rented the palace owned 
by the Mancini situated on the slope of the Quirinal hill 
immediately behind the gardens of Palazzo Colonna, 
eventually buying it in 1704.4  

The bonds between these four families were publicly 
displayed, for example by organising festivities. In 1668, 
a reception in the Villa Chigi at Quattro Fontane was 
staged for members of the Rospigliosi family to celebrate 
the election of Giulio Rospigliosi to the papacy as Clem-
ent IX (1667–1669).5 Rospigliosi himself, before and 
even during his papacy, was popular as a playwright, 
producing theatrical texts that were staged in the Colonna 
and Altieri palaces during Carnival.6 These contacts also 
led to visits to the respective properties. Maria Mancini 
Colonna was sumptuously entertained by Cardinal Flavio 
Chigi at his Sienese Villa Cetinale in 1668; and when her 
sister Ortensia Mazarin fled from her husband in France 
and came to Rome, she was received there as well.7 Both 
were also regular guests of the Cardinal in his Roman 
residence. It can therefore be assumed that members of 
these families visited each other in their Roman palaces, 
which were located within a circle of only a few hundred 
meters around Piazza SS. Apostoli.8 They would have 
been aware of new arrangements in the decoration of 
gardens and palaces, including the private hermitages 
made during the last decades of the seventeenth century. 
It can therefore be supposed that they created a fashion 
for this type of space.

Fig. 7. Villa Cetinale, Sovicille 
(Siena). View of the Villa with the 
Hermitage in the Background. (© 
David R. Marshall.)

Arnold Witte

Hermits in High Society:
Private Retreats in Late Seicento Rome



106 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

The Cardinal’s hermitages: three models
The most conspicuous member of the group, and also 
the earliest commissioner of such hermitages was cardinal 
Flavio I Chigi (1631–1693) (Fig. 2), nephew of Pope 
Alexander VI Chigi (reigned 1655–1667).9 During his 
lifetime, Flavio had constructed three romitorii—the 
term then generally in use—all different in form. The 
first of Flavio Chigi’s hermitages was situated in Rome, 
in a corner of the Chigi villa near Quattro Fontane. The 
grounds, situated at the corner of the present-day Via 
Depretis and Via Nazionale, were bought in 1660 by the 
brother of Alexander VII, Don Mario Chigi, who donated 
it to his son Flavio in 1664. Other property was added 
to it in 1669.10 The project to embellish this garden with 

several fountains and terraces around a central building or 
casino had been initiated by 1668, as the architect Carlo 
Fontana was paid for his designs that year.11 The 1668 
reception in honour of Clement XI—described as a festa 
gastronomico musicale—was held in this garden; a number 
of prints and descriptions were made to commemorate 
the event (Fig. 3).12

According to archival sources, there was a romitorio 
included in this garden. In 1675, Giuseppe Chiari was 
paid for the execution of frescoes showing Venus and a 
‘hermit’, facing each other on opposite walls.13 These were 
located at the back of the grounds, in a walled-in part 
of the gardens planted with laurels and an oak tree. The 
painted decoration, in combination with giochi d’acqua 

Fig. 1. Giuseppe Testana after 
Giovanni Maria Morandi, Portrait 
of Flavio Chigi, 1657. Engraving. 
Rome, Biblioteca Nazionale 
Centrale Vittorio Emanuele.



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 107

(water tricks) installed in the pavement in front of the 
Venus, was meant to teach visitors a moral lesson.14 In a 
contemporary guidebook to Rome, the abstinence of the 
hermit was contrasted with the attraction of the beautiful 
woman; too great an interest in the latter was punished:

L’Eremo ben disposto, e ben dipinto, che insegna la tem-
peranza nelle delizie di questo mondo. Dall’altra parte si 
vede una figura di vaga Donna, che i troppo arditi si trovano 
ingannati dalla furia di acqua’.

The well arranged and well painted hermitage, which teach-
es temperance in the beauties of this world. On the other 
side one sees the figure of a beautiful woman, where the too 
eager will find themselves deceived by jets of water.15

This playful version of a hermitage was certainly not made 
for prolonged dwelling, but was aimed at the visitors invit-
ed to the garden. But Flavio I Chigi had other hermitages 
constructed which were indeed meant to facilitate longer 
sojourns. The palace on Piazza SS. Apostoli where the 
Cardinal lived from 1661 onwards—the present Palazzo 
Chigi-Odescalchi (Fig. 4)—contained a small hermitage 
directly connected to his private apartment, located in 
the mezzanine of the building.16 It was relatively small, 
measuring 3.35 x 6.25 m, and overlooked the elevated 
walled garden at the back of the palace (probably room 
C 16 on the plan in Fig. 4).17

The walls of this indoor hermitage were hung with 
painted landscapes populated with hermits, and the fur-

niture consisted of two tables, a prie-dieu (prayer-stool), 
and a turn-box, evidently of the kind still to be found 
in closed convents.18 The latter functioned as a means 
through which food could be provided to the hermit 
without entering into his presence, and was a sign of his 
separation from human society. The presence of the turn-
box suggests that Cardinal Chigi intended to spend more 
than the occasional hour there, and might have remained 
for the day. The hermitage was probably decorated by the 
painter Vincenzo Coralli in cooperation with Johann Paul 
Schor.19 Coralli was a specialist in the landscape genre, 
and worked on various projects for Cardinal Chigi, while 
Johann Paul Schor (1615–1674) was a German furniture-
maker and interior decorator who assisted Bernini with, 
among other things, the design of Palazzo Chigi.20

The last and most conspicuous hermitage for Cardinal 
Flavio consisted of a separate building placed in a real, 
but nonetheless planned and organised countryside, and 
so was closest to the eighteenth-century form of garden 
hermitage. Near the Tuscan village of Ancaiano, the Chigi 
family had possessed since the mid-seventeenth century 
a small villa with a casino. Around 1676, the architect 
Carlo Fontana was commissioned to enlarge, unify and 

Fig. 3. Pietro Santi Bartoli after 
Carlo Fontana, Scene from the 
Festivities at Villa Chigi alle Quattro 
Fontane, 1668. Etching, 40 x 21 
cm. Rome, Biblioteca Nazionale 
Centrale Vittorio Emanuele. 



108 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

embellish the property. This project was only concluded 
in the first decade of the eighteenth century.21 

The original casino of the villa, largely left untouched, 
was located between two hilltops that were connected by 
Fontana in one grand design (Fig. 1). One summit became 
the location of a large statue of Hercules; the other one was 
crowned by a small building (Fig. 6).22 The façade of this 
latter structure contained a large patriarchal cross with two 
crossbeams, at the end of which were medallions showing 
the figures of Christ and the four Evangelists. Its outside 
decoration, near-contemporary descriptions, and the post-
mortem inventory of the possessions of Flavio Chigi prove 
that this building functioned as a real hermitage. In the 
iconography of the garden, it was the religious counterpart 
to the figure of Hercules, and a symbol of Virtue.

What makes the hermitage at Cetinale especially 
interesting is both the context created around it, and 
its internal disposition. The two hundred steps leading 
to the summit of the hill was clearly a metaphor for the 
spiritual ascent of the soul to heaven. After inheriting the 
villa from his uncle Flavio, Bonaventura Chigi Zondadari 
added a Bosco (wood) in the form of a ‘Thebaid’, a refer-
ence to the district around Thebes in Egypt inhabited 
by followers of the third and fourth-century CE hermit 

Fig. 4. Facade of Palazzo Chigi-
Odescalchi, Rome. (ICCD.)

Fig. 5. Plan of piano nobile of 
Palazzo Chigi, reconstruction of the 
situation 1664–1667. (After Waddy, 
1990, fig. 204.) 

St Anthony Abbott. The oration held at Flavio’s funeral 
suggests that the plan for this Bosco had been conceived 
during Flavio’s lifetime, around 1680.23 With this Bosco 
the concept of the hermitage was extended to incorporate 
the rest of the park, and given the steep ascent between 
casino and romitorio, acquired some of the aspects of a 
sacro monte (holy mountain), such as are still to be found 
at Varallo and Varese. 



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 109

This religious theme park constituted a spiritual 
voyage through nature.24 Its entrance was through an 
arch with the painted figures of Elijah and Saints Paul, 
Anthony Abbot, Mary Magdalene, Francis, and other 
famous exemplars of the solitary life (Fig. 7). An inscrip-
tion on this arch referred to these saints as ‘Christ’s flowers’ 
in the desert, leading the thoughts of the wanderer from 
the real to the spiritual garden.25 Then came a lingering 
path aligned with statues of praying monks and chapels 
with frescoed scenes from the life of Christ. At the end 
of the path, several statues of monsters represented the 
temptations that tormented the real hermit, which put 
the beholder in the place of the examples he had seen 
represented at the start of the journey (Fig. 8).26

The Cetinale hermitage seems to have been more than 
a mere showpiece or ‘courtly hermitage’. Inventories of 
1692 and 1705–1706 pointed out that it was a location 
for real devotional activities. The order of the rooms de-
scribed in both inventories listed a ‘church, sacristy, room 
on the ground-floor of the hermitage, the room above on 

the left-hand side of H[is] E[minence], the room of the 
Hermit, the room above of the Palchetto [presumably a 
terrace from which a view over the park and countryside 
could be admired], kitchen’.27 The presence of a bed and 
mattresses in the Cardinal’s private room suggest that he 
would stay here for more than a few hours.28 In the chapel 
of the hermitage all the necessary utensils for Mass were 
present, while a number of prie-dieus, several crosses and 
religious books in other rooms point to the religious func-
tion of the entire building.29

The reference to the ‘room of the Hermit’ in the 
inventory also suggests that a hermit looked after the 
church and was able to stay overnight, to keep it prepared 
for the liturgical demands of the cardinal. Chigi may have 
asked monks to take care of the hermitage’s chapel on a 
temporary basis.30 The Cardinal’s position as protector of 

Fig. 6. Villa Cetinale, Sovicille (Siena). Facade 
of the Hermitage. (© David R. Marshall.)



110 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

the Benedictine order of  the Vallombrosiani and of the 
Minims of S. Francesco di Paola, both dedicated to the 
solitary and contemplative life, might have facilitated such 
arrangements.31 Nineteenth-century sources suggest that 
the Cetinale hermitage was permanently inhabited by as 
many as twelve monks who took care of the sick, officiated 
weekly in the church of S. Eustachio near the villa itself, 

Fig. 8. Villa Cetinale, Sovicille 
(Siena). Monster in the Bosco. (© 
David R. Marshall.)

Fig. 7. Villa Cetinale, Sovicille 
(Siena). View of gateway in the 
Tebaide with a scene from the life of 
Christ. (© David R. Marshall.)

and assisted the inhabitants in the surroundings of the 
villa.32 In the seventeenth century, however, the use of the 
hermitage would have been restricted to the owner of the 
villa, in order to preserve it as a place of isolation and rest 
and to enable him concentrate on devotional practices.

Romitorii for the nobility
Around the same time as the projects undertaken by 
Cardinal Flavio I Chigi, three other hermitages were con-
structed in the Rospigliosi, Altieri and Colonna palaces. 
The present Palazzo Pallavicini-Rospigliosi was inhabited 
at the middle of the seventeenth century by the Mancini 
family, and after their departure for France it was rented 
out, initially to various persons, and then in the late 1680s 
to Giovanni Battista Rospigliosi and Maria Camilla Pal-
lavicini, whose relatives would purchase the building in 
1704.33 According to inventories of 1708 and 1710, the 



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 111

palace contained a romitorio, situated in a mezzanine on 
the second floor.34 Its furniture consisted of a prie-dieu, 
chairs, a bed and table, all designed to look as if they 
were constructed out of rustic tree-stumps or hewn out 
of the rocks, and painted fabrics were applied to the walls 
to simulate woodland surroundings. An adjacent room 
contained a collection of landscape paintings evoking 
outdoor scenery, and a second room was furnished with 
bookcases, suggesting that this small apartment was a place 
for study or reading.

Two other contemporaneous hermitages were located 
in the Colonna and Altieri palaces. The interior of both 
rooms was constructed with ephemeral materials—painted 
draperies and wood. The romitorio in Palazzo Altieri (Figs 
9, 10) was designed by Johann Paul Schor. The Colonna 
romitorio (Figs 11, 12) has also been attributed to him, 
and indeed there is much that is similar in concept and 
realisation to the Altieri project.35 As Schor had probably 
also been involved in the romitorio in Palazzo Chigi, this 
would have provided the inspiration for the two later 
examples.36 

What did the Altieri and Colonna hermitages look 
like? During his visit to Rome in 1687–1688, the Swed-
ish architect Nicodemus Tessin the Younger (1654–1728) 
visited these romitorii, both only recently finished. Ac-

Fig. 9. Anonymous, plan of 
the Altieri Romitorio, c. 1687. 
Pen and wash. Stockholm, 
Nationalmuseum, inv. THC 369. 
(Nationalmuseum.)

Fig. 10. Facade of Palazzo Altieri, 
Rome, c. 1680. (ICCD.)



112 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

Fig. 11. Anonymous, plan of 
Colonna Romitorio, c. 1687. 
Pen and wash. Stockholm, 
Nationalmuseum, inv. THC 370. 
(Nationalmuseum.)

cording to his account, the Altieri room (Fig. 9) had a 
cave-like appearance, which evoked a ‘bizarre and pleas-
ing’ impression; he even used the word affreux (fright-
ful) several times to describe its psychological effect on 
the beholder.37 The room contained a bed, a number of 
chairs, a fountain between the windows, and a mirror, all 
in the guise of raw materials such as pieces of rock and 
tree-trunks, but actually made out of wood covered with 
fabrics painted to look like stone or straw; the walls and 
ceiling were irregular and covered by painted plants.38 The 
ceiling was, according to Tessin, ‘here and there spanned 
by steel wires with leaves and roses cut out of tin at vari-
ous places’39 Notwithstanding its cave-like character, the 
Altieri hermitage contained an array of rich materials, such 
as a mirror actually made out of rock-crystal mounted on 
gold, and surrounded by diamonds and sapphires—its 
value was estimated by Tessin at the enormous amount 
of 60,000 scudi. With a keen eye he also noted that the 
fabrics used for the walls and furniture were satins and 
silks of the highest quality.40 

The second hermitage by Johann Paul Schor, in Pala-
zzo Colonna, was a variation on the same theme, and like-
wise offered a display of sumptuous wealth.41 This hermit-
age was part of a small apartment, which also contained a 
room decorated with mythological scenes showing Apollo 
and Diana, the four seasons and fruits, and the second 
room had at the centre of its ceiling ‘Triumphing Truth’ 

surrounded by the ‘Four Monarchies’, while herms deco-
rated the walls.42 The hermitage itself was constructed in 
1668, since in that year the intagliatore Francesco Bergamo 
was paid for his work on the romitorio. He delivered ‘six 
stools carved as rocks and trunks [decorated] with leaves 
and animals, a small table, a prayer-stool and a day-bed 
with cloth painted with the same kind of work’.43 

According to Tessin’s description, these pieces of 
furniture were exactly like the Altieri example, covered in 
fine fabrics looking like humble materials such as straw.44 
The one difference from the Altieri grotto consisted in 
the use of paintings to form small openings in the rocky 
walls and to represent different kinds of animals and shep-
herds.45 These are also visible in the drawing made by an 
anonymous artists for Tessin to document this romitorio 
(Figs 11, 12). 

The Rospigliosi, Colonna and Altieri hermitages 
all consisted of a small number of rooms contained in a 
separate apartment, and all had the same kind of furniture. 
The day-bed, chairs, and prayer-stools were stock-ele-
ments of such rooms. Of all the Chigi examples, from 
which they must have been derived, they were closest 
to the hermitage in the Palazzo at Piazza SS. Apostoli in 
that they consisted of a secluded room in the palace itself 
within a self-contained part of the building. That Schor 
was probably involved in all of them affirms that this must 
have constituted a fashion inspired by the Cardinal’s ex-

Fig. 12. Anonymous, section of 
Colonna Romitorio, c. 1687. 
Pen and wash. Stockholm, 
Nationalmuseum, THC 371.



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 113

ample, but spread by secular members of the high nobility. 
The main difference between the hermitages for Cardinal 
Chigi and the romitorii for the nobility lay in the secluded 
character of the decoration of the latter. Instead of looking 
out onto a real or feigned landscape, these noble romitorii 
were characterised by cave-like walls with relatively small 
openings in the form of barred windows or paintings, 

or none at all. And most importantly, none contained 
hermit saints in their decoration, although the Colonna 
room showed pastoral imagery in landscape settings. In 
other words, the depiction of hermits had disappeared 
from these hermitages, and the interior decoration was 
intended to give the inhabitant of the room the sense that 
they were a hermit in seclusion.



114 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

Another feature of contemporary descriptions of both 
the Altieri and Colonna romitorii is that they included 
strange elements unrelated to the hermit. Mirrors, beds, 
and the number of chairs pointed more towards a life of 
sociability than harsh penitence. This suggests that these 
private romitorii for secular patrons should be interpreted 
as having abandoned the original function and meaning 
of hermitages, to become early examples of the courtly 
hermitage as a playful conceit. 

Locations and users of romitorii
For which members of the noble families were these her-
mitages made? Their location inside a Roman palazzo gives 
some indication, as a Roman noble palace was habitually 
subdivided into separate apartments, one for each member 
(or couple) of the family. As these hermitages were only 
accessible from one of these apartments, it is possible 
to determine for whose use these Colonna, Altieri and 
Rospigliosi hermitages were intended.

In the Palazzo Pallavicini-Rospigliosi the hermitage 
was used by female members of the family. According to 
early eighteenth-century descriptions, the small apartment 
to which the room belonged was first at the disposal of 
the Duchessa Maria Camilla Pallavicini-Rospigliosi (after 
1679), and after 1710 was refurbished by the painter Mon-
sù Leandro for her daughter Maria Candida.46 Whether 
this hermitage had been made for Maria Camilla remains 
uncertain without further information on the dating and 
attribution of the original project.

On the grounds of style and its general appearance, 
which has been likened to the hermitage in Palazzo Chigi, 
it might be supposed that the Palazzo Pallavicini-Rospi-
gliosi romitorio was constructed earlier, around 1670. In 
that case, the romitorio was more or less contemporary 
with Maria Mancini’s visits to Cardinal Flavio in the 
late 1660s. Who used the Rospigliosi palace during that 
period remains unclear—the premises were rented out a 
number of times, to Queen Christina of Sweden and the 
Duke of Nevers, among others—but the intriguing fact 
is that the festive bed designed by Schor for the occasion 
of Maria Mancini presenting the firstborn Colonna heir 
in 1663 (see Strunck article Fig. X) was located in 1664 
in the Casino dell’Aurora, which was a dependency of the 
Palazzo Pallavicini-Rospigliosi.47 This suggests that the 
palazzo was still being used by members of the Mancini 
family. Although there is as yet no proof, the hermitage 
might have been intended for either Maria Mancini Col-
onna or her sister Hortense. Maria, both before and after 
her marriage to Lorenzo Onofrio Colonna in 1661, was 
noted for her aversion to the constraints of the society 
life, especially in Rome, where the social etiquette for 

women was so constraining that it was virtually impossible 
to have a personal social life. Maria did not acquiesce to 
the formal rules of female behaviour in polite conversa-
tions; she would, for example, intervene in the general 
discussion instead of talking to her husband only.48 She 
even fled her husband’s court in 1672 to join her former 
lover, Louis XIV, and only returned to Rome much later, 
in 1692, and then only for a brief period, and she never 
returned to her husband. Her influence on Roman society 
was thus restricted to the years between 1661 and 1672, 
precisely the period in which Schor was designing and 
executing hermitages in Palazzo Chigi, Palazzo Altieri 
and Palazzo Colonna. It is possible that Maria Mancini’s 
hermitage was intended as an escape from the restraints of 
Roman society and its rules, and was constructed in Pala-
zzo Rospigliosi, at that moment still the property of the 
Mancini, to provide a hideaway for Maria separate from 
her husband’s palace. Palazzo Pallavicini-Rospigliosi was 
easily reached by crossing the road from the back garden 
of the Colonna palace, so Maria Mancini could have gone 
there without being noticed.

Another possibility is that Hortense Mazarin used the 
palace during the years she spent in Rome. After leaving 
her husband in 1668, she remained in Rome until she 
fled to Paris with her sister in 1672.49 In these four years, 
she lived in the convent of Celles50 and for a while in 
Palazzo Colonna, but because of her unorthodox behav-
iour, comparable to that of her sister, she was forced to 
go and live in the convent of S. Maria in Campo Marzio 
under the supervision of her aunt, the prioress Anna 
Maria Mazarin.51 She then deserted this convent and she 
attempted to get rooms in the Palazzo Mancini at the 
Via del Corso where her brother, Cardinal Mancini, had 
his apartment. This plan did not succeed, and she might 
well have arranged a temporary apartment in the future 
Palazzo Pallavicini-Rospigliosi, which she had inherited 
from her uncle, Cardinal Jules Mazarin.52

A third possibility is that the example of the Mancini 
sisters prompted Maria Camilla Rospigliosi to have the 
romitorio made when she had her apartment in Palazzo 
Pallavicini-Rospigliosi decorated after 1679. She was an 
ardent reader of religious and moralising books, as the 
inventory of her library adjacent to the romitorio confirms, 
and was very interested in French culture. However, she 
came to live in the palazzo only after her uncle Clement 
IX had died, so she would not have had pressing reasons to 
construct for herself a space outside the bounds of formal 
etiquette, as she was no longer constrained by the etiquette 
of a papal famiglia. But if indeed the romitorio was con-
structed contemporaneously with the Chigi example, in 



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 115

the 1670s, she would have found it already present in the 
palazzo when she moved in.

Between 1670 and 1674, when the Palazzo Altieri 
romitorio was constructed, the palazzo (Fig. 10) was inhab-
ited by two members of the family: the cardinal nipote of 
Pope Clement X, Paluzzo Albertoni Altieri, who lived on 
one side of the building, and his brother Gaspare Albertoni 
(who received the name Altieri following his adoption by 
Clement X) who lived with his wife Laura Caterina Altieri 
in the other half.53 It was for her that the romitorio must 
have been intended; Tessin specifically mentioned that the 
solitary room was accessed directly through the audience 
room of the Princess.54 This also accords with the lack of 
specific religious furniture, which one would have surely 
expected in the retreat of a cardinal, and the luxury that is 
rather to be associated with a lady’s boudoir than with an 
ecclesiastic’s cell. Again, the construction of the romitorio 
coincided with the period in which the family stood in 
the centre of attention, as Clement X had been elected 
pope in 1670, and reigned until 1676.

The Colonna romitorio was decorated between 1668 
and 1674, when Cardinal Girolamo I Colonna had al-
ready died. The Cardinal’s nephew, Contestabile Lorenzo 
Onofrio Colonna (1637–1689), had his apartments on 
the south-western part of the edifice, on the right hand 
side in the middle tract, close to where his wife Maria 
Mancini had her rooms. Lorenzo Onofrio had frequently 
commissioned Schor to design stage-settings for theatrical 
happenings during the 1660s; in 1663 he also ordered the 
already mentioned state bed from the artist for the public 
presentation of the newly-born Colonna heir.55 

Although Tessin did not indicate from which apart-
ment he entered the Colonna hermitage, its location 
in the middle wing of the palace makes it clear that it 
belonged to the apartment of Lorenzo Onofrio. After all, 
his apartment was adjacent to the hermitage, Lorenzo was 
named after the hermit saint St Onuphrius, and he had 
a predilection for privacy and seclusion. His position as 
Contestabile meant that he was the main representative of 
the Spanish king in Rome, and as such had to conform to 
the severe etiquette of the Spanish court, as well as to that 
of the Vatican. The secluded character and rich display of 
the Colonna romitorio perfectly suited his position and 
requirements. 

The period in which Lorenzo Onofrio’s romitorio was 
constructed also coincided with a period of complica-
tions in his private and political life. Lorenzo had been 
humiliated by the Spanish king in matters of ceremonial 
precedence and titles; in the hierarchy of nobility, it was 
made clear to him that he was a feudatory of the King-
dom of Naples, and in ceremonial situations, he had to 

give precedence to the Spanish ambassador.56 At the same 
time, he had to confront a personal problem that severely 
affected his public image. Maria Mancini refused to have 
more children after 1665, and led a life separate from her 
husband. Their reciprocal infidelity beginning in that year 
increasingly led to gossip about secret lovers—especially 
in the case of Lorenzo Onofrio, who was accused of many 
adventures. Lorenzo Onofrio was thus publicly and dis-
advantageously subjected to correction in courtly matters, 
and he certainly needed a space where he could leave the 
constraints of society behind for at least a short while.

Noble anchorites and anchoresses
Concurrent with the growing popularity of the noble her-
mitage, there emerged a body of literature directed towards 
members of the upper classes that popularised the ideal of 
the hermit, stressing the aspect of seclusion from social life 
rather than religious meditation. For the reader who could 
or would not observe the strict regulations of the hermit’s 
life, the example of the ancient hermits could be adapted 
to the etiquette of particular groups. The element of prayer 
was hardly mentioned in these books, and the practice of 
the social virtues and correct behaviour was given a great 
deal of attention. These publications illustrate the same 
shift from the religious to the secular that was taking place 
in the adaptation of Chigi’s romitorio to the demands of 
Colonna, Altieri and Rospigliosi patrons. 

Examples of the popularisation of the anchorite life 
appeared from the 1620s onwards, and a gradual shift 
in the audience to which they were addressed, from re-
ligious to secular, can be observed in them. At the same 
time, the readership appears to have shifted from male to 
female. Between 1621 and 1625, Paolo Bozzi published 
his two-volume Tebaide Sacra, which used male hermits 
to exemplify a number of important virtues for all sorts of 
readers.57 Although he identified his public as ‘especially 
the regulars’, the introduction and contents encouraged all 
devout, but primarily male, persons to take the lessons in 
the Tebaide to heart. Its text did not offer any guidelines for 
prayer, but consisted of a story about a number of hermits 
gathering in the desert to discuss how the Christian Virtues 
could guide their lives. Another such book was, however, 
directed primarily at women, the Eroine della Solitudine 
Sacra ovvero Vite d’alcune più illustre Romite, written by 
the Dominican Father Girolamo Ercolani (Fig. 13).58 
The first edition of 1654 was followed by many more, 
attesting to its popularity. The book was divided into 
two volumes and was accompanied by engravings at the 
beginning of each chapter that presented the appropriate 
female saint. Ercolani’s intended audience was evidently 



116 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

women of the higher classes, as the dedications of the 
various editions reveal.

The dedication of the 1664 edition of the Eroine 
della Solitudine to Marieta Contarini—who came from a 
high-ranking Venetian noble family that counted several 
doges amongst its members59—describes her native city of 
Venice as a metropolis of vices, in the midst of which she 
was able to lead a penitent life that was more severe than 
life in the desert of Egypt thanks to her determined retreat 
from this depraved urban society.60 The introduction that 
follows explains that the reader should derive from these 
edifying examples the virtues to guide his or her own life. 
Drawing interesting parallels between his words and the 
accompanying prints, Ercolani counted the very act of 
retreat as one of the main virtues:

*n hò voluto segnare questi miei fogli ** imagini, che di 
Donne; perche vera** hò sempre ammirato, & inchinato le 
glorie di questo sesso; che benche porti il nome d’esser di 
vetro, lo trovo in fatti di tempera d’acciaio, anzi a colpi di 
martello, più saldo dello stesso Diamante: à confusione di 
noi altri huomini, che tanto ci lasciamo vincere dalle Donne 
nella pietà, e nelle virtù, quanto le avanziamo nell’empietà, 
e ne vizij. Mi sono compiacciuto solo de ritratte delle 
Solitarie, per dar à divedere; che la ritiratezza è il più nobil 
fregio d’una Dama. [Asterisks signal unreadable words as 
a result of paper damage.]61

I wanted to signal these pages with only images of women; 
because I have really admired and bowed to the glory of that 
sex; which, although said to be made of glass, I find in fact 
to have the temper of steel—or rather of hammer-blows, 
more steadfast than diamond itself—to the confusion of 
us men, who are vanquished by women in piety and in the 
virtues, as much as we surpass them in wickedness and in 
vices. I have satisfied myself with only portraying solitary 
women, in order to make clear that the retreat is the most 
noble ornament of a Lady.

With this clear reference to women, Ercolani may only 
have been making a point about the moral superiority of 
women, but he probably wanted to persuade his female 
readers to adopt these female anchorites as role models for 
those living a socially secluded life.62 By describing the life 
of female anchorite saints—many of whom were of noble 
birth—the book would have confirmed the severe social 
restrictions that applied to females of the higher classes in 
the second half of the seventeenth century. 

The 1688 edition of Ercolani’s book was dedicated 
to the Milanese nobleman Giovanni Carlo Visconti, who 
could hardly have applied the female virtues and examples 

to his own life. Rather, it probably was meant to reconfirm 
the female role in sociable life, and thus the seclusion to 
which a male head of the family ideally should subject the 
female members of his household.

Another book of this genre, the Santa Solitudine 
Overo Soliloquii dell’anima (Holy Solitude, or Soliloquies of 
the Soul) by the French Jesuit Pierre Marie, published in 
Italian in 1658, contained an introduction to the reader 
which set out the main requirements for the acquisition of 
virtue: chastity, mortification, patience and humility.63 In 
contrast to the former examples this book did not contain 
a selection of edifying stories about female or male solitary 
saints, but discussed simple methods for acquiring these 
virtues. The title and the proposed strategies were most ap-
propriate in the context of the noble hermitage, and were 
applicable to both male and female users of romitorii.

Pierre Marie’s book was well received in Roman noble 
circles, due to its dedication to Anna Maria Mazarin, 
prioress of the convent of S. Maria in Campo Marzio, 
and sister of Cardinal Jules Mazarin.64 Until her death in 
1669, Anna Maria played a pivotal role in the Mazarin 
and Mancini families, and held a salon where her nieces 
Maria Mancini Colonna and Hortense Mazarin came to 
visit, together with other female members of the Roman 
high society.65 Visits to convents were in fact one of the 
few escapes from the tight rules of etiquette, and so were 
especially favoured by women of the highest nobility.66 
Through Anna Maria Mazarin, the precepts of Pierre 
Marie’s Santa Solitudine would have been known in these 
noble circles; and Anna Maria might have proposed to 
her ill-regulated niece that she should create a suitable 
place—such as a romitorio—in her palace where she could 
escape from the social pressures of her class.

Another popularisation of the hermit theme for the 
nobility was Francesco Antonio Dolcetti’s Vite de’padri 
of 1679, once again a collection of anchorite lives.67 The 
dedication of this book to the Neapolitan noblewoman 
Cecilia Acquaviva Gaetana d’Aragona reveals that here, 
too, women of high social standing might have been the 
intended public. Dolcetti’s text mixes two genres: the col-
lection of instructive examples and the manual of practical 
advice—the introduction even stressed another relatively 
new pastime for noble ladies, the reading of novels.68 This 
combination of activities is analogous to the combination 
of hermitage and private library that was found in the Pala-
zzo Pallavicini-Rospigliosi, and probably in other palazzi 
as well. By associating moral instruction with the reading 
of novels, Dolcetti turned the threat to morals presented 
by novels into lessons about virtue, to be absorbed during 
hours of solitary reading, preferably in a suitable setting 



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 117

like a romitorio, and to be discussed in private and sociable 
meetings of like-minded women.

Conclusion
During the late seventeenth century, the example of the 
hermit was adopted as a model for living by various social 
groups. A cardinal such as Cardinal Chigi followed the 
religious example of the hermit, as he was expected to 
practice devotion on a regular basis, and it also provided 
him an escape from the busy schedule that was a result of 
his position as papal nephew. Members of the families with 
which he had contact, especially noblewomen, adopted 
the example of the female solitary as it both expressed 
the restraint they were forced to maintain in public, and 
provided them an escape from the increasing social pres-
sures of Roman high society. It is no coincidence that all 
of these romitorii were made for members of the highest 
echelons of Roman society, and some were for women, 
who were the group most constrained by rules of behav-
iour. In the case of Lorenzo Onofrio Colonna and other 
male ‘inhabitants’ of romitorii, the quasi-female seclu-
sion of such retreats would have made them convenient 
places in which to escape from complex ceremonial life 
or troubled marital situations.

The occupants of these noble hermitages might have 
spent time reading books on the virtue of retreat, but they 
probably also received their friends there, as the stools in 
the Palazzo Colonna and Palazzo Altieri romitorii imply. 
Taken out of the context of the monastery, convent, or 

woodland retreat, the hermitage became an indoor romito-
rio, set within the noble palazzo. Its function shifted from 
being primarily devotional to being a temporary hideaway 
from society; even a place where one could devote oneself 
to the reading of novels. The act of social restraint, the 
practice of virtue, and possibly even literary interests took 
the place of prayer and religious contemplation. In this 
respect it was like the quarters of the female members of 
a noble household, private and enclosed. 

Whereas at the beginning of the century the hermit-
age was primarily a place of religious retreat, by its end 
the noble romitorio was a site for aristocratic role-playing. 
The role of the hermit was a liberating one for members 
of the nobility to play, so the romitorio became a shelter 
for private sociability away from courtly society.

University of Amsterdam

Fig. 13. Frontispiece of 
Ercolani, Le Eroine della 
solitudine sacra ..., 1654. Rome, 
Biblioteca Nazionale Centrale 
Vittorio Emanuele.

1 See, for example, Ost, 1971 and Coffin, 1994, pp. 90–109.
2 Perey, 1896. 
3 See Tamburini, 1997, p. 65.
4 Magnuson, 1982, vol 1, p. 145, and vol 2, p. 153; Di Castro, Pedrocchi 
and Waddy, 1999, p. 271, and Tessin 2002a, p. 55. The palace was bought by 
Cardinal Mazarin in 1641; see Dethan, 1981, pp. 21–22.
5 Cangemi, 2000, p. 320.
6 D’Afflito and Romei, 2000.
7 Mancini, 1675, p. 172.
8 Perey, 1896, p. 79.
9 See Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 24, pp. 747–51 for biographical 



118 ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY

details of Flavio I Chigi.
10 These grounds were rented from the adjacent Carmelite monastery. On 
the history of the garden, see Golzio, 1939, pp. 189–200; Coffin, 1991, pp. 
137–38; and Cangemi, 2000.
11 Golzio, 1939, pp. 191, 195–201. For Fontana, see Dictionary of Art, 1996, 
vol. 11, pp. 274–76.
12 For these festivities and the prints made to commemorate them, see Golzio, 
1939, pp. 191–92 and 195–96; Fagiolo dell’Arco, 1997, pp. 460–63; and 
Cangemi, 2000 pp. 318–20.
13 Golzio, 1939, pp. 193, 200, payment on March 1, 1675: ‘Detto—a Voi 
med[esim]o scudi sette m[onet]a sono p[er] v[ost]ro rimb[orso] D’altr[imen]ti 
da Voi pagato a Giuseppe Chiari Pittore p[er] haver dipinto una Venere et un 
Eremita nel n[ost]ro Giard[in]o alle 4 Font[an]e …’. On Giuseppe Chiari, 
see Pascoli, 1992, pp. 287–301, and Allgemeines Künstlerlexikon, vol. 18, 
p. 500.
14 Coffin 1991, p. 138.
15 Viaggio curioso de’palazzi e ville più notabili di Roma, Rome, 1683, cited in 
Golzio, 1939, p. 190.
16 Waddy, 1990, pp. 291–320 and Metzger Habel, 2002, pp. 199–213.
17 Waddy, 1990, p. 313. The exact location of the hermitage is difficult to 
ascertain. It is puzzling that the stima of Palazzo Chigi-Odescalchi in BAV 
Arch. Chigi, 516, made up in 1669, refers to both a ‘stanza detto il Romitorio’ 
on fols. 11r and 49r, located near to the ‘scala lumaca’, a loggia and above the 
stables, and thus probably at the rear of the building, and a room described 
as the ‘stanzino del Romitorio’ on fols. 15r and 73r-v, which was close to the 
guardarobba, on the piano nobile. 
18 The stanzino was furnished, with an ‘ingenocchiatore di noce venata …’, a 
table, and again a complete wainscoting in wood; see BAV Arch. Chigi, 516, 
fols. 73r-v.
19 Di Castro 1999, p. 227. See also Mignosi Tantillo, 2000, p. 341 on the 
cooperation between Giovanni Paolo Schor and Coralli. 
20 For Schor (also called Giovanni Paolo Tedesco), see Fusconi, 1985; for a 
general biography see Pio, 1977, pp. 57–58; Dictionary of Art, 1996, vol. 28, 
p. 162; Walker, 2003; and Strunck, 2007.
21 On the Villa Cetinale and its planning see Golzio, 1939, pp. 203–27; Ree, 
Smienk and Steenbergen, 1992, pp. 49–53; Giusti and Fagiolo, 1996, pp. 
162–87; Angelini and Montanari, 1998, pp. 224–47; Romagnoli in Alessandro 
VII Chigi, 2000, pp. 454–58, and especially Bach-Nielsen, 1997.
22 On the statue, see Angelini and Montanari, 1998, pp. 236–38; for a contem-
porary biography on Giuseppe Mazzuoli, see Pascoli, 1992, pp. 931–35.
23 Bach-Nielsen 1997, pp. 119–20 See Angelini and Montanari, 1998, pp. 226, 
246 for the reference to the funeral oration by Alfonso Marsili. The Diario Senese 
by Girolamo Gigli of 1723, vol. 2, p. 215, cited by Angelini and Montanari, 
1998, p. 246, notes 335, 336 refered to some details of the Tebaide as already 
being visitable in September 1681, when Cosimo III de’ Medici came and 
admired the Villa Cetinale.
24 For a discussion of the Tebaide at Cetinale, see Bach-Nielsen 1997, pp. 
119–22.
25 Bach-Nielsen, 1997, p. 121.
26 Bach-Nielsen, 1997, p. 122.
 27 GDLI, vol. 12, pp. 388–89. BAV Arch. Chigi, 700, fol. 286r: ‘Chiesa, 
Sagrestia, Stanza à Pianterreno del Romitorio, Stanza di sopra mano manca di 
S.E., Stanza del Romito, Stanza del Palchetto di sopra, cucina’.
28 BAV Arch. Chigi, 700, fol. 286r: ‘Un letto, con Banchi, e Tavole da letto 
d’Albuccio, con dui materazzi di lana fina, con due traversiere, e tre cuscini/ 
Un Tavolino d’Albuccio con sua scanzietta sopra da libri/ Una trabacca di 
tela bianca, con suo Velo, sei Bandinelle, quattro guarda colonne, coperta, e 
tornaletto, con francette di filo bianco’.
29 BAV Arch. Chigi, 18183, payments made in 1686: ‘fattura d’un Armario, 
e diversi utensili sacri p[er] la Chiesa del romitorio 4.5.6.-’.
30 Gigli, 1723, vol. 2, p. 215: ‘fondandovi [in Cetinale] un romitaggio, e ordine 
di romiti…’. seems to suggest that there was a group of regular hermits affiliated 
to Cetinale; see Angelini and Montanari, 1997, p. 246 note 335.
31 Ciacconi, 1677, vol. 4, p. 727.
32 Bach-Nielsen, 1997, p. 117.
33 Magnuson, 1982, vol. 1, p. 145, and vol. 2, p. 153; Di Castro, Pedrocchi 
and Waddy, 1999, p. 271, and Tessin 2002a, p. 55. The palace was bought by 

Cardinal Mazarin in 1641; see Dethan 1981, pp. 21–22.
34 Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 227 describes the room on ac-
count of these two inventories of 1704 and 1710. 
35 Roma Ampliata, 1725, p. 118, on the interior of Palazzo Colonna: ‘e una 
Camera dipinta in guisa di Romitorio con disegno di Gio. Paolo Scor’.
36 The payments to Schor for works in the Palazzo Chigi are published in 
Golzio, 1939, pp. 70, 73.
37 Tessin, 2002a, p. 318: ‘Von hie wurden wir hinunter geführt, undt passirten 
erstens unten durch ein zimber so mit büsten orniret wahr, undt kahmen so in 
einem andern, dass wie eine eremitage sehr bizzarre undt artig vom Giov: Paolo 
Todesco wahr aussgeführet’. The project of enlarging the palace was begun 
in 1670 and Schor died in 1674; for the edifice and its successive phases see 
Schiavo, 1963, pp. 52–70.
38 Tessin, 2002a, p. 318 and Tessin, 2002b, pp. 94, 260.
39 Tessin, 2002a, p. 318: ‘Dass gantze gewelb wahr hie undt dar überhenget mit 
stahltrahten undt von bleck aussgesnittenen blättern, undt rosen an etzlichen 
stellen so hernacher angestrichen wahren …’.
40 Tessin, 2002b, pp. 251, 257: ‘Au Palais Altieri l’on voit dans la piece, nom-
meé l’Eremitage, un Miroir fort Magnifique de cristal de Montagne, ornè sur 
un fond d’or, du poid de douze livres, avec des Diaments, Zaifres et Topasses, 
qu’on debite dela valeur de soixantemille Scudi’. Tessin, 2002a, p. 318, seems 
to indicate that this was an integral part of the design: ‘hinter der klippen wahr 
wie ein Spiegel im felssen darin …’.
41 See Picozzi, Safarik and Valeriani, 1999, pp. 80–81. There is no extant 
information on the dating of this hermitage, other than that is was executed 
before the death of Schor in 1674.
42 These payments are in the Archivio Colonna, Libro mastro I. B. 28, fols. 146, 
150, 163. See Strunck, 2000 for the decoration of Palazzo Colonna and these 
payments to Mariani and Bergamo. I am indebted to Christina Strunck for so 
kindly sharing with me this information on the Colonna romitorio.
43 Archivio Colonna, I.A.49, payment of 150 scudi to Franceso Bergamo, 1668: 
‘per havere fatto l’intaglio del romitorio che sono sei sgabelli intagliati a scogli 
et a tronchi con foglie et animali con un tavolino et un inginocchiatore et una 
lettiera con il telaro finto con detto lavoro’. 
44 Tessin, 2002b, pp. 94–95.
45 Tessin, 2002a, pp. 311–12: ‘In den mezzanilien unten wahr eine alcove wie 
eine eremitage gemahlet, mit eitel grossen felsen über dem gantzen gewelb, 
undt darzwischen hie undt dar einsichten, dass bett herumb wahr von holtz 
wie von einem felssen gemacht undt braunartig angestrichen, imgleichen die 
stühle, undt die bettdecke wahr wie von stroo gelochten, beijm fenster wahr 
das gewelb gantz irregulier’.
46 Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 227.
47 Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999, p. 271.
48 Borello, 2003, p. 40
49 Natoli and Petrucci, 2003, p. 123.
50 Mancini, 1675, pp. 86–87.
51 Mancini, 1675, p. 179.
52 Natoli and Petrucci, 2003, p. 123.
53  Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 2, pp. 561–64.
54 Tessin, 2002a, p. 318: ‘Von hie kahme man wieder oben in der Printzessin 
audientzkammer, worinnen ess mit tappeten meubliret wahr …’.
55 For Colonna as patron of Schor, see Tamburini, 1997, especially pp. 57, 
182–83. The state bed was illustrated in a print; see Tamburini, 1997, pp. 
33–34.
56 Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 27, p. 355.
57 Bozzi, 1621–1625.
58 Girolamo Ercolani O.P. (1618–1668) wrote another book on the model 
behavior of women, La reggia delle vedove sacre of 1663.
59 Scarabello, 1982, p. 178 relates that the wife of doge Carlo Contarini 
(1655–1656), Paolina, restrained from all public ceremony and pomp, thus 
following the same ideal of social restraint.
60 Ercolani, 1664, Dedication: ‘per appunto posso chiamare Venezia, col mezzo 
d’una singolare ritiratezza, praticare le piu inhospiti, & incolte solitudini del-
l’Egitto’.
61 Ercolani, 1664, unpaginated introduction.
62 For the function of the lives of saints as exemplary role-models, see Sallmann, 
1996, pp. 334–42.



ARNOLD WITTE: HERMITS IN HIGH SOCIETY 119

63 For Pierre Marie (1589–1645) and the editions of the Sainte Solitude see 
Sommervogel, 1960, cols. 575–77. The French original appeared in 1636, with 
reprints until at least 1675, and an Italian translation of 1658.
64 See Dethan, 1981, pp. 30–32 for a short biography of Anna Maria Ma-
zarin.
65 Dethan, 1981, p. 42. Queen Christina of Sweden and others were known 
to have visited Anna Maria.
66 See, for example, Hills, 2004.
67 In 1700, a second edition appeared of this book in Rome, under the title 
Istoria degl’eroi solitarii cioe Vite, e successi memorabili de ss. padri eremiti e di 
sante vergini ... In questa impressione corretta, ordinata, notabilmente accresciuta, 
e restituita alli suoi veri autori.
68 During the Catholic Reformation there was a polemic about the moral 
threat of the chivalric romance, offering only diversion and no education; see 
Fumaroli, 1985.

Bibliography
Allgemeines Künstlerlexikon: Allgemeines Künstlerlexikon: die bildenden 
Künstler aller Zeiten und Völker, Munich: K.G. Saur, 1992–.

Angelini and Montanari, 1998: Alessandro Angelini and Tomaso Montanari, 
Gian Lorenzo Bernini e i Chigi tra Roma e Siena,  Cinisello Balsamo (Milano): 
1998.

Bach-Nielsen, 1997: Carsten Bach-Nielsen, ‘Cetinale: A Chigi Villa near Siena’, 
Analecta Romana Instituti Danici, 24, 1997, pp. 113–27.

BAV: Vatican City, Biblioteca Apostolica Vaticana.

Borello, 2003: Benedetta Borello, Trame sovrapposte. La socialità aristocratica 
e le reti femminili a Roma (XVII–XVIII secolo), Naples: Edizioni Scientifiche 
Italiane, 2003.

Bozzi 1621-1625: Paolo Bozzi, Tebaide sacra, nella quale con l’occasione di 
alcuni Padri Eremiti si ragiona di molte, & varie virtù; et altre cose appartenenti 
al Cristiano…, Venice, 1621–1625.

Cangemi, 2000: Lidia Cangemi, ‘Villa Chigi a Roma’ in Alessandro Angelini, 
Monika Butzek and Bernardina Sani (eds.), Alessandro VII Chigi (1599–1667). 
Il Papa Senese di Roma Moderna, Siena: Maschietto and Musolino and Protagon 
Editori Toscani, 2000, pp. 318–21.

Ciacconi, 1677: Alfonso Ciacconi, Vitae, et res gestae pontificum romanorum et 
S.R.E. Cardinalium, 4 vols, Rome: De Rubeis, 1677. 

Coffin, 1991: David Coffin, Gardens and Gardening in Papal Rome, Princeton: 
Princeton University Press, 1991.

Coffin, 1994: David Coffin, The English Garden: meditation and memorial, 
Princeton: Princeton University Press, 1994.

D’Afflitto and Romei, 2000: Chiara d’Afflitto and Danilo Romei (eds), I 
teatri del Paradiso: la personalità, l’opera, il mecenatismo di Giulio Rospigliosi 
(Papa Clemente IX), Florence: Maschietto and Musolino and Protagon Editori 
Toscani, 2000.

Dethan, 1981: Georges Dethan, Mazarin, un homme de paix à l’âge baroque 
1602–1661, Paris: Imprimerie Nationale, 1981.

Di Castro, Pedrocchi and Waddy, 1999: Daniele di Castro, Anna Maria Pedroc-
chi and Patricia Waddy, Il Palazzo Pallavicini Rospigliosi e la Galleria Pallavicini, 
Turin: Umberto Allemandi, 1999.

Dictionary of Art, 1996: Jane Turner (ed.), Dictionary of Art, London: Mac-
millan, 1996. 

Dizionario Biografico degli Italiani: Dizionario biografico degli Italiani, Rome: 
Istituto della Enciclopedia Italiana, 1960–.

Ercolani, 1664: Girolano Ercolani, Le eroine della solitudine sacra overo vite 
d’alcune delle piu illustri romite sacre, Venice, 1664.

Fagiolo dell’Arco, 1997: Maurizio Fagiolo dell’Arco, La Festa barocca, corpus 
delle feste a Roma, vol. 1, Rome: De Luca, 1997.

Fumaroli, 1985: Marc Fumaroli, ‘Jacques Amyot and the Clerical Polemic 
Against the Chivalric Novel’, Renaissance Quarterly, 38, 1985, pp. 22–40.

Fusconi, 1985: Giulia Fusconi, ‘Disegni decorativi di Johann Paul Schor’, 
Bollettino d’arte, 52, nos 33–34, 1985, pp. 159–80.

GDLI: Grande Dizionario della Lingua Italiana, ed. Salvatore Battaglia, Turin: 
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1961–2004.

Gigli, 1723: Girolamo Gigli, Diario sanese ... con la notizia di molte nobili 
famiglie di essa, Lucca: Venturini, 1723.

Golzio, 1939: Vincenzo Golzio, Documenti artistici sul seicento nell’archivio 
Chigi, Rome: Palombi, 1939.

Habel, 2002: Dorothy Metzger Habel, The Urban Development of Rome in the 
Age of Alexander VII, Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

Hills, 2004: Helen Hills, Invisible City: the architecture of devotion in seventeenth-
century Neapolitan convents, Oxford: Oxford University Press, 2004.

Magnuson, 1982: Torgil Magnuson, Rome in the Age of Bernini, 2 vols, Stock-
holm: Almqvist and Wiksell, 1982.

Mancini, 1675: Hortense Mancini, Memoires D.M.L.D.M., Cologne: Pierre 
du Marteau, 1675.

Natoli and Petrucci, 2003: Maria Natoli and Francesco Petrucci, Donne di 
Roma dall’Imperio Romano al 1860. Ritrattistica romana al femminile, Rome: 
De Luca, 2003.

Ost, 1971: Hans Ost, Einsiedler und Mönche in der deutschen Malerei des 19. 
Jahrhunderts, Munich: Rheinland Verlag, 1971.

Pascoli, 1992: Lione Pascoli, Vite de’pittori, scultori ed architetti moderni, Perugia: 
Electa Editori Umbri, 1992. (First ed., Rome 1730).

Perey, 1896: Lucien Perey, Une princesse romaine au XVIIe siècle. Marie Mancini 
Colonna d’apres des documents inédits, Paris: Callmann Lévy, 1896.

Picozzi, Safarik and Valeriani, 1999: Maria Grazia Picozzi, Eduard A. Safarik 
and Roberto Valeriani, Palazzo Colonna, Rome: De Luca, 1999.

Pio, 1977: Nicola Pio, Le vite di pittori scultori et architetti [Cod.ms.Capponi 
257], Studi e Testi 278, Vatican City: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1977.

Roma Ampliata, 1725: Roma ampliata e rinovata, o sia Nuova descrizione della 
moderna città di Roma, e di tutti gli edifizj notabili, che sono in essa, cioè basiliche, 
chiese, monasterj ..., Rome: Ferri, 1725.

Sallmann, 1996: Jean-Michel Sallmann, Santi Barocchi. Modelli di santità, 
pratiche devozionali e comportamenti religiosi nel regno di Napoli dal 1540 al 
1750, Lecce: Argo, 1996.

Scarabello, 1982: Giovanni Scarabello, ‘Le Dogaresse’ in Gino Benzoni (ed.), 
I Dogi, Milan: Electa, 1982, pp. 163–82.

Schiavo, 1963: Armano Schiavo, Palazzo Altieri, Rome: Associazione Bancaria 
Italiana, 1963.

Sommervogel, 1960: Carlos Sommervogel (ed.), Bibliothèque de la Compagnie de 
Jésus, vol. 5, Paris and Brussels: Oscar Schepens and Alphonse Picard, 1960.

Strunck, 2000: Christina Strunck, ‘Berninis unbekanntes Meisterwerk. Ar-
chitektur und Programm der Galleria Colonna in Rom (1661-1700)’, Ph.D, 
University of Berlin, 2000.

Strunck, 2007: Christina Strunck (ed.), Ein Regisseur des barocken Welttheaters: 
Johann Paul Schor und die internationale Sprache des Barock, Munich: Hirmer, 
2007

Tamburini, 1997: Elena Tamburini, Due teatri per il principe: studi sulla com-
mittenza teatrale di Lorenzo Onofrio Colonna (1659–1689), Rome: Bulzoni 
Editori, 1997.

Tessin, 2002a: Merit Laine and Börje Magnusson (eds), Nicodemus Tessin 
the Younger. Sources, Works, Collections. Travel Notes 1673–77 and 1687–88, 
Stockholm: Nationalmuseum, 2002.

Tessin, 2002b: Patricia Waddy (ed.), Nicodemus Tessin the Younger, Traictè dela 
decoration interieure 1717, Stockholm: Nationalmuseum, 2002.

Waddy, 1990: Patricia Waddy, Seventeenth-Century Roman Palaces: use and the 
art of the plan, New York, Cambridge Mass., and London: MIT Press and The 
Architectural History Foundation, 1990.

Walker, 2003: Stefanie Walker, ‘Tessin, Roman Decorative Arts and the De-
signer Giovanni Paolo Schor’, Konsthistorisk Tidskrift, 72, 2003, pp. 103–12.



572peter o. krückmann

2  Bayreuth, Vieux Château de l’Ermitage, La façade de la grotte



573

Le Vieux Château de l’Ermitage à Bayreuth
L’iconographie du pouvoir au temps 

de l’absolutisme et des Lumières

Peter O. Krückmann

A environ huit kilomètres à l’est du vieux centre historique de Bayreuth 
se niche, dans les contreforts vallonnés du massif du Fichtel, le vaste parc 
de l’Ermitage. Dans un jardin composé d’éléments ornementaux et pay-
sagers se dressent deux châteaux – le « Vieux » et le « Nouveau » – ainsi 
qu’un théâtre romain, un nymphée et plusieurs autres bâtiments. Cet 
ensemble architectural d’une concentration inhabituelle est représentatif 
des dispositions d’esprit de deux des souverains les plus marquants qu’ait 
connus Bayreuth au xviiie  siècle, à savoir le margrave Georges-Guil-
laume et la margravine Wilhelmine, l’illustre sœur du roi Frédéric II de 
Prusse. Cet essai est exclusivement consacré au Vieux Château, l’édifice 
le plus remarquable du parc de l’Ermitage. Il fut construit entre 1715 et 
1722, vraisemblablement d’après des plans de l’architecte de cour Johann 
David Räntz le Jeune. Son agrandissement, réalisé d’après des plans de 
la margravine Wilhelmine, débuta une vingtaine d’années plus tard, sans 
doute vers 1737.

L’histoire de l’architecture castrale fut longtemps l’un des parents 
pauvres de l’histoire de l’art ; c’est tout particulièrement vrai de ce sin-
gulier édifice. Les rares auteurs qui se sont intéressés à ce dernier se 
sont le plus souvent contentés de le décrire et d’esquisser l’histoire de 
sa construction. Stefanie Gansera-Söffing est la seule à avoir étudié le 
Vieux Château en le replaçant dans le contexte plus vaste des réalisations 
architecturales du margrave Georges-Guillaume. Les deux registres sym-
boliques de cet édifice, mis en œuvre chacun au cours de deux phases 
de son édification et totalement indépendants l’un de l’autre, n’ont été 
découverts que récemment par l’auteur de ces lignes, qui les a briève-
ment exposés1.

1.		  Paradies des Rokoko, éd. par Peter O. Krückmann, 2 vol, cat. exp., Bayreuth, 1998, t. I, Das Bay-
reuth der Markgräfin Wilhelmine, p. 24-67.



574peter o. krückmann

Plus on s’interroge sur la signification précise qu’il convient de don-
ner aux motifs architecturaux et ornementaux du Vieux Château, plus 
on comprend la logique qui a gouverné son édification. Dans cet essai, 
nous interrogerons donc sa structure et sa portée symbolique, la forme 
architecturale résultant ici d’une volonté délibérée de donner à entendre 
divers messages.

Georges-Guillaume conçut vraisemblablement cet édifice comme un 
parcours initiatique destiné aux hommes désirant devenir membres de 
son ordre, ce qui n’empêcha pas ce château de servir aussi de maison de 
plaisance. Wilhelmine ajouta un autre registre symbolique, sans nuire à 
celui précédemment mis en place par Georges-Guillaume : elle procéda 
en effet à une auto-allégorisation complexe et peu conventionnelle. Une 
conception spécifique du pouvoir sous-tend chacun des deux registres 
symboliques.

Cet édifice, dont il n’est possible de prendre conscience de la structure 
symbolique qu’en le traversant, est en cela caractéristique de l’époque 
de l’absolutisme autour de 1700, puis de celle des Lumières au milieu du 
xviiie siècle. On ne connaît aucun édifice comparable.

Le margrave Georges-Guillaume

Avant de régner sur la marche de Brandebourg et de choisir Berlin 
pour résidence, les Hohenzollern résidaient en Franconie. C’est là que 
débuta l’histoire magnifique de cette famille, lorsque Frédéric Ier se vit 
confier en 1192 l’administration du château impérial de Nuremberg. 
Les Hohenzollern portent depuis lors le titre de burgrave. Mariages 
et acquisitions leur permirent de régner finalement sur un territoire 
considérable autour de la ville impériale de Nuremberg. Le margrave 
Georges-Guillaume, qui vécut au cours des décennies ayant précédé et 
suivi l’année 1700, appartenait à cette famille, qui compte de nombreuses 
figures marquantes. Il ne fait certes pas partie des très fortes personna-
lités ayant régné à l’époque de l’absolutisme. Cet homme, parfaitement 
représentatif des souverains allemands, a su cependant s’assurer, à tra-
vers ses étonnantes réalisations architecturales, une place indéniable dans 
l’histoire de la Franconie. Ceci confirme une fois de plus l’objectif de 
l’architecture princière : rien de mieux en effet, pour passer à la posté-
rité, que de construire de somptueux bâtiments.

Le prince héritier, né en 1678, fut dès son enfance préparé à régner 
en souverain absolu. Cette éducation passa entre autres par une forma-
tion complète dans tous les domaines militaires et dans les disciplines 
susceptibles d’être utiles au futur margrave. Dès l’âge de dix-sept ans, il 
s’illustra par son courage dans la guerre de Succession du Palatinat, ce 



575le vieux château de l’ermitage à bayreuth

qui lui valut une reconnaissance précoce. Suite à une blessure, il quitta 
les champs de bataille et commença immédiatement un Grand Tour, qui 
le conduisit dans de nombreux pays protestants alliés, souvent dirigés par 
des souverains appartenant à sa famille. Georges-Guillaume fut durable-
ment impressionné par les toutes dernières tendances de l’architecture 
des châteaux tant aux Pays-Bas et en Angleterre qu’à Wolfenbüttel ou à 
Hanovre.

De retour, Georges-Guillaume, encore prince héritier, entre-
prit immédiatement de multiples projets architecturaux, et ce, tant à 
Bayreuth que dans les environs. En trente ans, il démultiplia les châteaux 
de cette ville et de sa région : il créa en effet un ensemble fascinant 
d’édifices conformes à l’esprit de l’absolutisme, présentant une variété 
de facettes quasiment inédite en Europe.

Cette vaste campagne de travaux s’initia avec deux bâtiments prin-
ciers déjà existants et de dimension imposante, à savoir la résidence 
de Bayreuth et le château de Plassenburg à Kulmbach, l’un des châ-
teaux-forts les plus impressionnants de toute l’Allemagne2. Elle offrit à 
Georges-Guillaume l’occasion de se consacrer à des tâches inhabituelles, 
comme la transformation d’un étang situé dans les environs de Bayreuth 
en un lac navigable. Avec des bateaux de quatre à dix-huit mètres 
manœuvrés par des matelots hollandais, il réussit à organiser sur ce lac 
de véritables naumachies. Le prince, qui s’était marié en 1699, fit éri-
ger sur les lieux un petit château, autour duquel s’édifia une ville idéale 
conçue de manière symétrique. Georges-Guillaume donna son nom à 
celle-ci, qui devint Saint-Georges. Bien que cette ville n’ait été qu’en 
partie réalisée, elle a conservé jusqu’à nos jours sa structure d’origine. 
Le projet était en parfaite adéquation avec l’image de souverain absolu 
que Georges-Guillaume entendait incarner. La symétrie devait évoquer 
un ordre harmonieux supérieur, que garantissait le margrave en tant que 
représentant sur terre du maître de l’univers, en tant qu’intermédiaire 
entre le ciel et la terre investi par Dieu lui-même sur le territoire placé 
sous son autorité.

Il existe un lien étroit entre la fondation de cette ville idéale 
et la création par le prince, en 1705, de l’ordre de la Sincérité3, que 
Georges-Guillaume désirait placer sur un pied d’égalité avec les grands 
ordres de chevalerie de l’Empire, pour la plupart créés au xve  siècle.  
 

2.		  Depuis la construction du bâtiment suivant – le Nouveau Château –, l’ancienne résidence porte 
le nom de Vieux Château. Ces édifices, situés dans la ville de Bayreuth, ne doivent pas être 
confondus avec les deux bâtiments du parc de l’Ermitage, également appelés Vieux Château et 
Nouveau Château.

3.		  Rudolf Trabold, « Adler und Mops. Bemerkungen zum Ordens- und Logenwesen im Bayreuth 
des 18. Jahrhunderts », dans cat. exp. Bayreuth, 1998 (note 1), t. II, Galli Bibiena und der Musenhof 
der Wilhelmine von Bayreuth, p. 30-43.



576peter o. krückmann

Cependant, le véritable objectif du prince était moins de renforcer la 
puissance politique de la maison Hohenzollern au sein de l’Empire que 
de donner naissance à un prestigieux attribut du pouvoir, dont le souve-
rain absolu pourrait se parer.

La même année, le prince héritier agrandit Saint-Georges. Il y fit 
en effet construire l’église Sainte-Sophie, ajoutant ainsi à cette ville en 
devenir un élément qui lui donnait encore plus le caractère d’une rési-
dence. La création d’un centre séculier et d’un centre spirituel doit aussi 
être mise en relation avec le fait que Georges-Guillaume était appelé, 
en tant que futur souverain, à devenir le chef de l’Eglise protestante à 
l’intérieur de son margraviat. L’ordre nouvellement créé faisait figure de 
lien entre les deux, puisqu’il avait sa place tant au château qu’à l’église. 
Quasiment toutes les réalisations architecturales postérieures à l’acces-
sion au pouvoir de Georges-Guillaume (1712) furent systématiquement 
subordonnées à la philosophie de l’ordre de la Sincérité, de sorte que 
le margraviat (protestant) de Brandebourg-Bayreuth fut à cette époque 
pour ainsi dire un Etat de l’ordre.

C’est ce qu’indique le petit pavillon de chasse inachevé du Thier-
garten (1715-1720), dont le plan est de même forme que la croix de 
l’ordre, mais aussi le château de l’Ermitage érigé à la même époque 
(1715-1722). Au sein de ce dernier, le fait d’être admis dans l’ordre de 
la Sincérité est ingénieusement présenté comme l’aboutissement d’une 
évolution transformant l’homme barbare en un chrétien civilisé. Enfin, 
le margrave fit ériger, un an avant sa mort, à la place du petit château de 
Saint-Georges, un édifice très imposant, dont l’iconographie était aussi 
entièrement dévolue à la philosophie de l’ordre de la Sincérité.

Avec Georges-Guillaume, une nouvelle tendance se faisait jour : en 
fondant un ordre, il ne se contentait pas d’adopter l’attitude d’un grand 
prince ; il entourait son règne d’une dignité déjà presque sacrée. Un 
recueil d’œuvres architecturales idéales imaginées à l’époque en Alle-
magne, que Georges-Guillaume avait commandé alors qu’il était encore 
prince héritier, montre à quel point la dimension sacrée qu’il prêtait à 
sa fonction transparaissait dans l’image princière qu’il cherchait à donner 
de lui-même. Dans le recueil de Paul Decker intitulé Fürstliche Baumeis-
ter, on trouve en effet des projets de chambre à coucher et de salle 
du trône empruntant une kyrielle de motifs à l’architecture sacrée de 
l’Eglise catholique qui s’ajoutent à une conception un rien fantastique. 
Si l’on veut identifier le principe des efforts déployés par Georges-Guil-
laume, on pourrait dire que le futur margrave avait recours à un système 
complexe de symboles du pouvoir afin de compenser la modestie de son 
rôle politique en regard de son immense ambition.



577le vieux château de l’ermitage à bayreuth

Le château de l’Ermitage de Georges-Guillaume

De tous les bâtiments que le margrave Georges-Guillaume fit construire, 
le château de l’Ermitage – « le Vieux Château » – est incontestablement 
le plus original (ill.  1). Ce château était bien évidemment appelé à 
prendre une dimension particulière suite à la sacralisation de la fonction 
du souverain à laquelle œuvrait Georges-Guillaume. Le baron de Pöll-
nitz en fit du reste état dans un récit de voyage :

« […] Lorsque le feu Margrave venoit à l’Hermitage, ce Prince & 
toute sa Cour étoient habillés en Hermites. Il y avoit des heures aux-
quelles les Frères Hermites alloient rendre visite aux Soeurs Hermites 
[…] ils étoient soumis à de certaines Règles, dont ils ne pouvoient 
être dispensés […]4. »

Ce petit château, composé de quatre ailes, s’élève sur un seul niveau. Au 
milieu de l’aile nord se situe une salle des fêtes à l’architecture classique 
eu égard aux autres éléments architecturaux, qui font l’effet d’avoir été 
encastrés dans des crevasses de rocher. On en a inféré que la salle des fêtes 
avait peut-être été édifiée plus tôt. On a même cru voir dans la dispa-
rité architecturale l’incidence d’une inspiration bourgeoise. Renvoyant 
à l’ouvrage de Jacques-François Blondel, De la distribution des maisons 
de plaisance, Gansera-Söffing a en effet rappelé que l’hétérogénéité des 
façades est une caractéristique de la maison de plaisance5. Il est intéres-
sant de noter que les édifices passés en revue dans cet ouvrage présentent 
une façade raffinée du côté du jardin et une façade de style rustique du 
côté de l’entrée, deux façades permettant d’accéder au château par les 
deux côtés. C’est également vrai dans le cas du Vieux Château. L’entrée 
officielle par la salle des fêtes ne présente aucune spécificité et va de soi 
pour le visiteur actuel.

Si l’on s’intéresse à la mise en scène baroque élaborée à partir de la 
façade sud – la façade arrière – et plus précisément de l’emplacement 
de la grotte, on remarque que cet accès n’était sans doute utilisé qu’as-
sez rarement. C’est en tout cas la conclusion qui s’impose lorsque l’on 
reconstitue le trajet qu’il fallait parcourir pour entrer dans le château. 
Cet accès était probablement avant tout réservé aux postulants à l’ordre 
de la Sincérité – à ses futurs membres.

4.		  Karl Ludwig von Pöllnitz, Lettres et Mémoires du baron de Pöllnitz, 5 vol., Amsterdam, 1737, t. I, 
p. 223.

5.		  Stefanie Gansera-Söffing, Die Schlösser des Markgrafen Georg Wilhelm von Brandenburg-Bayreuth. 
Bauherr, Künstler, Schlossanlagen, Divertissements, Bayreuth, 1992 (Bayreuther Arbeiten zur Lan-
desgeschichte und Heimatkunde, 10), p. 97.



578peter o. krückmann

Venant de la ville, c’est-à-dire de l’ouest, l’allée par laquelle les voi-
tures arrivaient traverse le parc de l’Ermitage. Elle est bordée d’arbres et 
conduit tout droit au pied d’un mont Parnasse constitué de blocs de tuf. 
Sur celui-ci se dressaient autrefois des statues d’Apollon, de Pégase et 
des neuf muses, œuvres d’Elias Räntz, sculpteur à la cour de Bayreuth. 

1  Bayreuth, Plan du Vieux Château de l’Ermitage

1.	 Salle de marbre (Marmorsaal)

	 Appartement de la margravine (Damenflügel)
2.	 Antichambre (Vorzimmer)
3.	 Salle d’audience (Audienzzimmer)
4.	 Cabinet japonais (Japanisches Kabinett)
5.	 Salle de musique (Musikzimmer)
6.	 Cabinet des glaces chinois (Chinesisches Spiegelkabinett)
7.	 Cabinet de bureau (Schreibkabinett)
8.	 Chambre (Schlafzimmer)
9.	 Cabinet de toilette (Toilettenkammer)
10.	 Cabinet de travail de la margravine (Arbeitskammer der Markgräfin)
11.	 Grotte



579le vieux château de l’ermitage à bayreuth

Une conduite approvisionnait en eau une source évoquant la fontaine 
delphique de Castalie, consacrée aux muses et censée procurer l’inspi-
ration à ceux qui buvaient ses eaux sacrées. Cet édicule attire certes le 
regard parce qu’il constitue un point de vue pittoresque. Mais sa véri-
table fonction apparaît dans le soubassement : s’élevant au-dessus d’un 
passage cruciforme, il abrite une sorte de grotte qu’il est possible de tra-
verser. C’est ici qu’apparaît le thème directeur du château, c’est-à-dire 
le clivage entre la nature sauvage et le raffinement culturel, qui étaient 
respectivement considérés, à l’époque baroque, comme l’état initial et 
ce vers quoi devait tendre tout être humain au cours de son évolution.

Si, passant sous le Parnasse, on continue tout droit en restant dans 
l’axe de l’allée, on n’est guère avancé puisqu’on aboutit finalement aux 
communs. Le fait que le chemin conduisant au château bifurque brus-
quement vers le nord, presque à angle droit, est typique de l’art de la 
mise en scène baroque. A cette époque, on avait en effet le sens des 
effets dramatiques, et ce changement de direction soudain avait pour 
objectif de faire émotionnellement ressentir au futur membre de l’ordre 
que ce chemin allait le faire sortir du quotidien et le plonger dans une 
situation nouvelle. Dans le même esprit, on s’engouffre ensuite dans un 
sombre berceau de verdure, on ne voit plus le ciel et on perd lentement 
le sens de l’orientation. On se trouve dans un espace indéfinissable, entre 
extérieur et intérieur. L’objectif est en réalité de mettre en place un par-
cours semé d’embûches, symbolique de celui auquel tout être humain 
doit faire face.

A la sortie du berceau de verdure se développe progressivement une 
curieuse formation rocheuse, qui s’avère finalement donner accès à un 
bâtiment tout à fait singulier et guère assimilable à un château (ill. 2). Il 
s’agit d’une cavité ménagée, loin de toute civilisation, à l’intérieur d’un 
logement constitué de pierres grossièrement empilées. Deux escaliers, 
qui, par leur aspect, rappellent davantage l’architecture des châteaux, 
conduisent à un niveau supérieur du bâtiment. Ces deux escaliers étaient 
réservés aux courtisans, qui pouvaient, de là, accueillir et guider le nou-
vel arrivant, car celui-ci devait franchir l’espace entre les deux escaliers 
et entrer dans le bâtiment par l’entrée plongée dans l’obscurité. Il se 
retrouvait dans une situation analogue à celle qu’il avait connue sous le 
mont des Muses. Si l’espace encadré par les escaliers extérieurs se pré-
sente tout à fait comme s’il s’agissait d’une cour d’honneur, il ne pouvait 
pas vraiment prétendre à un tel statut, car le nouvel arrivant n’avait pas 
précisément droit à un accueil destiné à l’honorer. Pour poursuivre son 
chemin, il devait en effet se glisser sous les escaliers extérieurs et fran-
chir une sorte de porte qui n’était en réalité qu’une ouverture pratiquée 
dans la paroi rocheuse : il s’agissait du chemin le conduisant sous terre. 
Dès lors, il était fort loin de l’atmosphère familière du parc et se retrou-



580peter o. krückmann

vait dans un passage sombre, entouré de rochers, sans être certain de la 
configuration de celui-ci ni de l’endroit où il allait le conduire.

Des visages grotesques, aux traits grossiers, taillés dans la pierre bosse-
lée de la maçonnerie, rappellent le caractère tout aussi grossier de la face 
sud du bâtiment. Ces visages font l’effet d’effrayants génies de la nature, 
de créatures n’ayant pas été touchées par la grâce et destinées à terrifier 
le nouvel arrivant, car c’est dans leur royaume qu’il s’apprête à entrer !

Au cours de sa descente dans les profondeurs chtoniennes, le futur 
initié se trouvait confronté à une nouvelle épreuve. En effet, dans les 
formations rocheuses situées sous les escaliers latéraux se trouvent 
dissimulées d’innombrables buses d’arrosage. Quiconque s’aventurait 
jusque-là pouvait se retrouver complètement trempé, à sa grande sur-
prise et probablement pour le plus grand plaisir des spectateurs. Il ne 
restait plus au futur membre de l’ordre qu’à se prêter à ce jeu avec le 
sourire et à chercher activement à tâtons, dans l’étroit réduit situé sous 
les escaliers, le chemin qui le projetterait dans un univers incertain et 
insolite.

3  Bayreuth, Vieux 
Château de l’Ermitage, 
Les jeux d’eau à 
l’intérieur de la grotte



581le vieux château de l’ermitage à bayreuth

Plongé dans une profonde obscurité, le futur initié était un instant 
tout à fait désorienté, tout comme il l’avait été sous le sombre berceau 
de verdure situé entre le mont Parnasse et le château. Mais à peine 
avait-il parcouru quelques mètres que l’espace autour de lui changeait 
brusquement. Il pénétrait en effet dans une salle de plan centré, très 
haute et coiffée d’une coupole (ill. 3). Les murs sont aujourd’hui encore 
tapissés, de haut en bas, de morceaux de verre, et décorés d’inquiétants 
monstres fabuleux, composés en coquillages, coraux et pierres diverses. 
Le futur initié avait à peine pénétré dans cette grotte qu’il était aspergé 
d’eau de tous côtés comme il l’avait été juste après avoir quitté le sou-
bassement du mont Parnasse. Près de deux cents buses d’arrosage sont 
en effet dissimulées entre les pierres des murs et du sol.

Dès l’entrée dans cette salle, la croix servant d’emblème à l’ordre de 
la Sincérité saute aux yeux. Cette croix devait être perçue par le pauvre 
visiteur qui se faisait tremper de la tête aux pieds comme la promesse 
d’atteindre le monde supérieur du prince. Du haut de deux galeries 
latérales, les courtisans pouvaient se distraire en assistant au spectacle des 
jeux d’eau. La présence de la croix de l’ordre dans cette grotte primitive 
renvoie à cette bipolarité déjà évoquée à propos du mont Parnasse. A 
cela s’ajoute probablement l’idée d’une purification par l’eau. L’eau est 
un élément qui symbolise aussi tout ce qui est de l’ordre de l’instinctif. 
L’idée de métamorphose véhiculée ici se trouve reprise dans les décors 
figuratifs et métaphoriques. Ils sont tous inspirés de l’œuvre d’Ovide et 
liés au thème de l’eau.

Les ouvrages d’alchimie, tels que le célèbre traité de Heinrich Kun-
rath publié pour la première fois en 1595 à Hambourg, Amphitheatrum 
Sapientiae aeternae solius verae, christiano-kabalisticum, divino-magicum, nec 
non physico-chymicum…, nous livrent une des clés permettant de saisir 
dans toute sa diversité l’ensemble des idées dont procède cette succes-
sion de lieux. Dans son traité, Kunrath, originaire de Leipzig, décrit 
le chemin conduisant à la connaissance et à la sagesse éternelle. Dans 
une gravure, il montre la « grotte de la connaissance » et la quête d’un 
individu en train de traverser un passage sombre – symbolisant l’obs-
curité de l’ignorance –, avant d’atteindre l’amphithéâtre de la sagesse 
éternelle et du véritable soleil : per aspera ad astra (« par des sentiers ardus 
jusqu’aux étoiles »). La sagesse passe, selon la légende de la gravure, par 
la connaissance de Dieu. Que Georges-Guillaume ait ou non connu ce 
traité lorsqu’il décida de doter de pareil aménagement le Vieux Château 
qu’il s’apprêtait à faire ériger, importe peu. Il ne fait aucun doute que 
ces idées lui étaient extrêmement familières. Le modèle théologique 
sur lequel repose sa construction faisait partie tant de la cosmologie de 
l’époque baroque que de celle de la franc-maçonnerie, qui allait un peu 
plus tard faire siennes des formes de pensée similaires. Mais le fait de 



582peter o. krückmann

mêler gravité et légèreté peut aussi être considéré comme une des carac-
téristiques de l’époque.

Le futur initié qui traversait le château ne trouvait cependant pas la 
« sagesse éternelle » en Dieu. Son objectif n’était autre que de parvenir 
jusqu’à Georges-Guillaume, le margrave de Bayreuth ! Le fait de se subs-
tituer à Dieu dénotait de la part du souverain une conception absolutiste 
du pouvoir, celle sur laquelle reposait de toute évidence son règne. Si 
l’on fait abstraction des moments de divertissement, on peut voir dans 
le chemin conduisant jusqu’à la salle en forme de grotte un parcours 
initiatique, à l’issue duquel le futur initié avait accès à la plus grande des 
connaissances, la nature divine du souverain.

Ce parcours singulier à travers le château se poursuit, à la sortie de la 
grotte, par un escalier qui monte jusqu’à une cour intérieure, une sorte 
de cloître (ill. 4). On est certes toujours au cœur de cet environnement 
rocheux auquel on est désormais habitué, mais ce lieu semble moins 
angoissant et moins hostile. Après être passé sous le mont Parnasse, avoir 
franchi le berceau de verdure, emprunté le passage souterrain menant à 

4  Bayreuth, Vieux Château 
de l’Ermitage, La cour 
intérieure avec vue sur 
l’aile de la salle des fêtes



583le vieux château de l’ermitage à bayreuth

la grotte et traversé la grotte, c’est la première fois que l’on se retrouve 
directement sous le ciel. A l’origine, il y avait, devant les deux ailes 
construites dans la longueur de la cour, des berceaux de verdure enca-
drés de plantes. Au calme, isolé du monde extérieur, on pouvait méditer 
en toute tranquillité. Ces deux ailes comportent une série de portes 
étroites, derrière lesquelles se situent des cellules d’ermite. Les membres 
de l’ordre pouvaient y séjourner afin de se pénétrer, au cours de cette 
retraite monacale, des desseins supérieurs de l’ordre. L’espace habitable 
comprend, dans chacune des cellules, une garde-robe et une pièce avec 
un lit.

Le long d’un des petits côtés de la cour, en face de la grotte, la salle des 
fêtes contraste à tout point de vue avec les cellules des ermites. Le mur, 
soigneusement édifié, est rythmé par un somptueux portail flanqué, de 
chaque côté, de deux fenêtres. On peut y reconnaître l’Amphitheatrum 
Sapientiae Aeternae, présenté par Heinrich Kunrath comme l’aboutisse-
ment du cours de l’existence.

Lorsqu’un membre de l’ordre sortait de sa cellule, il avait immédia-
tement sous les yeux deux figures allégoriques qui, bordant à gauche et 
à droite le fronton situé au-dessus de la porte, représentaient les deux 
commandements les plus importants de l’ordre. A gauche, l’homme 
tenant un livre à la main incarne la Meditatione (« la méditation »). Il s’est 
arrêté de lire afin, selon Cesare Ripa, de « fai[re] diverses reflexions sur 
la connoissance des choses, pour en former de bons sentiments, qui ne 
sont pas moins glorieux que profitables à l’homme6. » A droite, la femme 
incarne la Secretezza (« le secret ou le silence ») et se présente, toujours 
conformément aux indications de Ripa, sous les traits de la déesse 
romaine Angerona7. Bâillonnée, elle symbolise la discrétion. Son vête-
ment ample suggère métaphoriquement le voile qui recouvre toutes les 
choses confiées. Qu’un prince ait tenu à s’entourer d’individus dotés de 
ces deux vertus est aisé à comprendre. Dans son Fürstliche Baumeister qui 
venait tout juste d’être publié, Paul Decker avait placé ces deux figures 
de part et d’autre de Minerve, la déesse de la Sagesse, dans un plafond 
peint présenté comme parfaitement adéquat à un palais royal. Ici, c’est le 
margrave Georges-Guillaume qui occupe la place de Minerve. Comme 
chacun sait, la sagesse est la plus grande des vertus chez un prince.

Entre les deux figures, sur l’entablement de la porte, une tête, qui, à 
première vue, paraît énigmatique et semble n’avoir aucune raison d’être, 
fait saillie. Ses plumes ornementales stylisées pourraient laisser entendre 
qu’il s’agit de la tête d’un Indien ; et ses traits confirment cette première  
 

6.		  Cesare Ripa, Iconologia, Rome, 1603, p. 309-310 ; Edition française : Cesare Ripa, Iconologie, 
Paris, 1643/1644, Ire partie, p. 110.

7.		  Ripa, 1603 (note 6), p. 446-447 ; Edition française 1643/1644 (note 6), Ire partie, p. 179-180.



584peter o. krückmann

impression. L’expression de son visage est celle d’un être en proie au mal-
heur et à la souffrance. Cet « Indien » représente, tout comme les figures 
grotesques visibles précédemment entre les pierres bosselées des murs 
extérieurs, l’être humain n’ayant pas été touché par la grâce. On sou-
tenait à l’époque l’idée que les païens d’Amérique, considérés comme 
appartenant à une culture tout à fait primitive, aspiraient au Salut via le 
christianisme et la civilisation. On retrouve cette idée, par exemple, à la 
résidence de Wurtzbourg, dans la fresque peinte par Giambattista Tiepolo 
dans la cage d’escalier.

Dans le cas de Bayreuth, le Salut au sens chrétien du terme se trouve 
garanti par le margrave, qui fait figure d’intermédiaire entre Dieu et les 
hommes. Au centre du fronton brisé, un cartouche, surmonté de l’aigle 
de Brandebourg, arbore son monogramme. Cette porte marque, avec 
son décor sculpté, le passage du milieu non civilisé des créatures ter-
restres à un autre monde, le monde supérieur de la lumière divine.

Le « parcours initiatique » dans l’univers du monde terrestre peut donc 
être résumé ainsi : après la purification opérée dans la grotte et la « révé-
lation » de la nature supérieure du margrave s’imposait, dans la nature 
encore sauvage, une phase de méditation et de silence pour l’aspirant 
transformé en véritable ermite, mais il ne faut pas perdre de vue que le 
but de tout ce parcours était de pénétrer dans le « sanctuaire » du souve-
rain, c’est-à-dire l’aile de la salle des fêtes. Passer la porte de la salle des 
fêtes, c’est entrer dans un autre monde, ce qui déterminait la dimension 
hautement symbolique de son franchissement.

Le « sanctuaire », pour reprendre ce terme, cache en son sein une salle 
des fêtes majestueuse, qui s’oppose en tout point aux aménagements 
abordés jusqu’ici. Quiconque y pénétrait à l’issue de son parcours laissait 
définitivement derrière lui la nature sauvage. Un simple coup d’œil au 
plafond permet de comprendre que la salle est consacrée à l’ordre de la 
Sincérité : sur les murs en largeur plane l’aigle de Brandebourg associé 
à la croix de l’ordre. La salle compte de nombreuses autres références à 
l’ordre. Mais ce qui frappe quand on entre, c’est l’élégance discrète du 
décor mural. Les pilastres, qui reposent sur un socle continu, ne font 
guère saillie par rapport à l’alignement des murs. Le camaïeu de gris, qui 
domine, résulte de l’emploi d’un matériau rare, le marbre de Bayreuth.

Au-dessus des fenêtres et des portes latérales ont été peintes, entière-
ment en ocre, des scènes extraites des Métamorphoses. La voûte, percée 
sur les côtés de balcons réservés aux musiciens, comporte en son centre 
une grande fresque représentant le dieu du Soleil, Apollon8, qui per-
met au futur membre de l’ordre de comprendre qu’il est parvenu à son 

8.		  Cette fresque, attribuée à Gabriel Schreyer, fut fortement endommagée pendant la Seconde 
Guerre mondiale, mais a pu être reconstituée à partir de photographies.



585le vieux château de l’ermitage à bayreuth

but, ce lieu qui était son but quand il s’était glissé, dans le parc, sous le 
mont Parnasse et où, aspergé par l’eau inspiratrice, il avait commencé 
son parcours initiatique. Apollon symbolise le souverain au pouvoir 
absolu, et donc le fondateur de l’ordre, le margrave Georges-Guillaume. 
Quiconque s’en remet à lui est « éclairé » par la lumière qui émane de sa 
personne, semblable à celle du soleil. Apollon a été utilisé pour incar-
ner l’absolutisme, certes parce qu’il est le dieu du soleil, le soleil étant 
source de vie, mais aussi et surtout en raison de l’évolution que lui prête 
le récit mythique. Alors qu’il avait provoqué la colère de son père quand 
il était jeune, il professa par la suite la modestie et la modération. Il 
adopta comme devises : « Nulle démesure » et « Connais-toi toi-même ». 
Il finit par dompter l’impétuosité des muses et devint leur premier dan-
seur au sein de chorégraphies solennelles. Platon a mentionné dans La 
République l’effet moral de la musique apollinienne. Lorsque les arts 
fleurissent en Europe ou comme ici à Bayreuth, ils prouvent implicite-
ment qu’est atteint le plus haut niveau de civilisation. Comme l’affirme 
le poème dithyrambique placé au début de l’Evangile de Luc dans le 
Codex Aureus Epternacensis (vers 1030) : « Ô être humain ! Tu es constitué 
des quatre premiers éléments. Si tu ne parviens pas à dépasser ce stade, à 
devenir fils de la Lumière, tu sombreras dans la mort. »

En quittant cette salle par la porte nord, on découvre une autre tête 
sculptée à vocation spéculaire, aussi judicieusement placée que celle 
que l’on aperçoit dans la cour intérieure. Ce n’est cependant plus un 
visage d’Indien marqué par la souffrance qui vous regarde, mais celui 
d’un homme hilare, sauvé par la civilisation du margrave. De manière à 
montrer de nouveau le rôle joué par celui auquel on doit ce bonheur, ce 
sont les armes du margrave qui apparaissent cette fois-ci sur le fronton. 
Elles sont flanquées de deux figures : à gauche, Hercule, symbolisant la 
force vertueuse du souverain ; et, à droite, Pan. Vivant et jouant de la 
flûte dans une nature arcadienne, ce dernier renvoie à une tout autre 
perception de la nature que les créatures monstrueuses représentées sur 
les murs de la grotte. Si celles-ci souffraient parce qu’elles n’avaient pas 
été touchées par la grâce, Pan vit en parfaite harmonie avec la nature, 
comme lors de l’âge d’or, pensait-on.

Même la végétation autour du château se faisait et se fait encore 
aujourd’hui en partie l’écho de ce que l’architecture exprime. Devant le 
château et le long de ses deux grands côtés, c’est-à-dire du mont Parnasse 
jusqu’à la hauteur de la façade de la salle des fêtes, se dressaient autrefois 
des tilleuls plantés en quinconce. A l’époque baroque, ils représentaient la 
nature et son désordre. Au nord de la salle des fêtes se situe en revanche 
un petit parterre baroque, qui ouvre au loin sur le paysage environnant. 
Ce parterre fait lui aussi allusion, par sa symétrie, à l’ordre fondé par le 
margrave. Et l’eau est de nouveau présente. Une mince cascade, qui dévale 



586peter o. krückmann

le versant avant de se jeter dans le Main Rouge (Roter Main), fait en effet 
entendre son clapotis. La sagesse du prince rayonne dans le monde, ce 
jardin passant, aux yeux des contemporains de l’absolutisme, précisément 
pour l’image du monde.

Le château de l’Ermitage du temps de la margravine Wilhelmine

La princesse Wilhelmine, fille du roi de Prusse, Frédéric-Guillaume Ier, 
était âgée de vingt-deux ans lorsqu’elle épousa Frédéric, l’héritier du 
margraviat de Bayreuth. Il serait plus exact de dire qu’elle fut mariée 
à ce dernier, car leur union fut politique. Leur mariage devait mettre 
fin aux querelles des parents relatives au choix des époux. En outre, 
le margraviat de Bayreuth présentait pour la Prusse un intérêt straté-
gique. Wilhelmine, qui ne connaissait pas son futur époux, céda sous la 
pression. Elle perçut à vrai dire ce mariage comme un sacrifice, et son 
départ de Berlin à destination de la Franconie comme un exil. Ce fut 
pourtant un mariage heureux et les deux époux, qui avaient des goûts 
communs, réalisèrent ce que nous appelons aujourd’hui « le Bayreuth de 
la margravine Wilhelmine ».

Frédéric fit cadeau de l’Ermitage à son épouse dès 1735, c’est-à-dire 
juste après son arrivée au pouvoir. Cette date allait marquer une rupture 
dans l’utilisation traditionnelle de l’Ermitage, car Wilhelmine avait en 

5  Bayreuth, Vieux Château de l’Ermitage, La façade de la salle des fêtes



587le vieux château de l’ermitage à bayreuth

tête un plan extrêmement ingénieux, destiné à transformer le château 
de l’ordre en une petite résidence d’été.

A l’aile de la salle de marbre fut ajouté à chaque extrémité un pavillon 
comptant cinq salles, et les deux pièces situées entre la salle de marbre 
et ces extensions furent remaniées. Etant donné que les extensions dou-
blèrent quasiment la longueur de l’aile nord, le château prit un tout 
autre aspect. Ainsi fut-il possible de créer de chaque côté une aile pour 
le margrave et une aile pour la margravine. En face des salles construites 
du temps de Georges-Guillaume virent le jour deux véritables apparte-
ments officiels avec, entre autres, une antichambre, une salle d’audience, 
une chambre à coucher et un cabinet. Il est vrai que l’ordre de suc-
cession des pièces ne correspond pas toujours à l’ordre traditionnel en 
raison des dimensions limitées du bâtiment.

La nouvelle façade, large et très rythmée, fit du château un édifice 
beaucoup plus représentatif que ne l’avait été le petit bâtiment d’origine 
(ill. 5). Avec la création d’une nouvelle façade principale, la façade de la 
construction en forme de grotte se trouva reléguée à l’arrière du bâti-
ment. Wilhelmine ne toucha cependant absolument pas à la structure 
que Georges-Guillaume avait donnée à l’édifice et dont le symbolisme 
ne lui échappait pas. Ainsi se trouve-t-on face à un cas unique, à savoir 
la coexistence (jusqu’à nos jours) de deux programmes iconographiques 
de signification différente, totalement indépendants l’un de l’autre, ce 
qui fait du château l’un des édifices les plus singuliers du xviiie siècle.

Dans le cadre de cet essai, il n’est pas possible d’examiner dans le 
détail l’ensemble du programme iconographique. Nous laisserons donc 
complètement de côté l’aile du margrave et étudierons brièvement l’aile 
de la margravine.

L’aile de la margravine

De la salle des fêtes datant de Georges-Guillaume, que Wilhelmine n’a 
absolument pas modifiée, on passe dans l’antichambre. Là, c’est essen-
tiellement le décor du plafond que Wilhelmine a renouvelé. Encadrée 
par un stuc poli d’un bleu extravagant, une peinture de Wilhelm Wun-
der représente des femmes romaines remettant à l’ennemi des bijoux 
et de l’argent afin d’empêcher le pillage de leur ville. Un soldat pèse 
ces richesses tandis qu’un autre tient à la main un étendard romain. 
Cette scène illustre un terrible épisode des guerres entre Romains et 
Etrusques sous Camille en l’an 395 av. J.-C. Cette conduite exemplaire 
fait référence à Wilhelmine elle-même, en particulier à une des ver-
tus des souverains qu’elle s’attribue, à savoir l’abnégation. Dans l’intérêt 
de l’Etat, elle sacrifierait tous ses biens comme les Romaines le firent. 



588peter o. krückmann

Quand on cherche dans cette peinture allégorique, au-delà de la simple 
évocation morale, un rapport concret avec la biographie de Wilhelmine, 
on peut y voir une allusion à la situation qu’elle connut à Berlin : pour 
mettre fin aux querelles de sa famille, Wilhelmine fut prête à n’importe 
quel sacrifice.

Dans la même salle, une peinture de Rymer Nickelen enchâssée dans 
le lambris du trumeau de la cheminée constitue pour ainsi dire une 
pièce unique. Elle représente Timoclée qui, issue d’une famille thé-
baine distinguée, fait tomber dans un puits un général macédonien qui 
vient de la violer et de la contraindre à lui donner tout son or et son 
argent. Alexandre, qui voulait en conséquence la punir sévèrement, fut 
si impressionné par sa majesté et son récit qu’il la gracia. Cet épisode est 
relaté par Plutarque dans ses Mulierum virtutes (Conduites méritoires de 
femmes) ! Que Wilhelmine ait consulté ce traité consacré aux vertus des 
femmes pour élaborer le programme iconographique est fort révélateur 
de sa posture.

Nous quittons maintenant la partie du bâtiment construite sous 
Georges-Guillaume pour entrer dans la salle d’audience. Quiconque y 
pénètre remarque immédiatement la plus grande exubérance des formes 
ornementales, qui signale le statut supérieur de cette salle. Celui-ci se 
trouve d’ailleurs confirmé, au registre inférieur, par les médaillons de style 
rocaille dans lesquels figurent, en buste, Junon, Diane et Vénus. La qua-
trième déesse, Minerve, est évoquée au travers de son bouclier en peau de 
chèvre, l’égide. En dehors de ces allégories traditionnelles, Wilhelmine a 
choisi pour le reste du décor peint des thématiques très personnelles.

Tiennent lieu de dessus-de-porte deux peintures ayant respectivement 
pour thème la mort de Lucrèce et les adieux d’Hector et d’Androma-
que. Dans les deux cas, il s’agit de femmes qui ont sacrifié leur bonheur 
personnel à une cause plus noble. L’une renonce à son époux, qui part 
au combat en sachant qu’il n’en reviendra pas vivant. L’autre se donne 
la mort après avoir été violée par un des fils du roi de Rome. Même si 
le visiteur peut être surpris de voir le thème de la mort traité dans une 
salle d’audience, il perçoit avant tout le statut d’exemples de vertu des 
deux femmes dont l’histoire est ici évoquée avant de faire le lien avec 
Wilhelmine.

La peinture du plafond lui semblera en revanche totalement énigma-
tique (ill. 6). Ce décor peint est, avec son cadre en stuc doré, le décor 
de plafond le plus important de tout le château. Il est signé et daté « Ste-
phanus Torelli Pinxit Anno 1740 ». Cette œuvre est inspirée de modèles 
berlinois que Wilhelmine connaissait pour les avoir vus aux châteaux 
de Charlottenbourg ou de Köpenick. Il pourrait s’agir de la première 
représentation picturale de l’histoire de Chilonis et Cléombrotos, telle 
que l’a rapportée Plutarque dans la biographie d’Agis. Si Wilhelmine 



589le vieux château de l’ermitage à bayreuth

n’avait pas précisé dans ses mémoires le sujet de cette peinture, nous 
aurions eu beaucoup de mal à identifier la scène.

L’histoire est la suivante : le roi de Sparte Léonidas II, qui commença 
à régner au milieu du iiie siècle av. J.-C., fut chassé de Sparte pour s’être 
montré résolument hostile à toute réforme, et fut remplacé par son 
gendre Cléombrotos. Peu de temps après, ses partisans réussirent cepen-
dant à le replacer sur le trône. Pendant son exil, sa fille avait porté des 
habits de deuil et s’était brouillée avec son époux. Au retour de Léo-
nidas, elle demanda cependant à celui-ci de gracier son époux, alors 
en danger en tant qu’opposant, et suivit ce dernier dans son exil. Il est 
assez facile d’imaginer le plaisir que Wilhelmine devait ressentir inté-
rieurement quand un invité regardait, l’air immanquablement gêné, la 
peinture du plafond. Sans trop savoir ce qu’il devait en penser, il paraît 
toutefois certain que la ressemblance indéniable entre la figure princi-
pale et la margravine supposait une relation entre celle-ci et l’héroïne 
difficilement identifiable.

Cette peinture représente très précisément le moment où le couple sort 
du temple de Neptune, dont il vient d’être chassé par le roi. Certains 
détails mettent en lumière le fait que le couple banni renvoie effective-
ment au couple que Wilhelmine formait avec son époux. Ainsi, un petit 
chien assez amusant est curieusement assis sur la deuxième marche du 

6  Bayreuth, Vieux Château de l’Ermitage, Le plafond de la salle d’audience de la margravine, 
Chilonis et Cléombrotos de Stefano Torelli (1740)



590peter o. krückmann

haut. Par l’intermédiaire d’une ligne reliant la lance du soldat, située dans 
le bas de l’œuvre, à la hampe de l’étendard, ce chien est mis en relation 
avec Chilonis, et donc Wilhelmine, car il s’agit très clairement de Foli-
chon, le cavalier King Charles auquel la margravine était très attachée. Le 
casque de dragon de Cléombrotos renvoie, quant à lui, à la personne de 
Frédéric. Le margrave s’était fait plusieurs fois peindre en commandant 
d’un régiment de dragons prussien, pourvu d’un casque de ce type.

La scène est donc la suivante : Wilhelmine et Frédéric sont envoyés 
en exil par le Roi-Sergent, le père de Wilhelmine ! Il n’y a pas plus 
original. Pour comprendre pourquoi c’est précisément le moment le 
plus douloureux de l’existence de Wilhelmine qui occupe une place 
éminente dans le décor de sa salle d’audience, il faut se reporter à sa bio-
graphie : il lui fut ordonné d’épouser Frédéric afin de mettre fin, par son 
départ de Berlin, aux querelles de ses parents. Wilhelmine avait toute 
raison de se sentir envoyée en exil. Il ressort de ses mémoires qu’elle 
accepta son destin en adoptant une attitude correspondant à l’idée que 

7  Bayreuth, Vieux Château de l’Ermitage, Le Cabinet japonais



591le vieux château de l’ermitage à bayreuth

son frère se faisait d’un souverain, c’est-à-dire en véritable serviteur de 
l’Etat. Le sujet de cette peinture est donc, là encore, la vertu.

L’absence de résignation chez Wilhelmine et sa façon de prendre son 
exil comme un nouveau départ dans la vie montrent la grandeur et la 
force de sa vertu. Quelle forme revêtit ce nouveau départ ? Quand on 
ouvre les portes de la pièce suivante, le précieux Cabinet japonais (ill. 7), 
on découvre une pièce ornée de panneaux laqués, soit un monde totale-
ment différent, un univers extrême-oriental empreint de sérénité. Situé 
dans une enfilade de pièces traditionnelle, le cabinet constitue le somp-
tueux point d’orgue de cette enfilade, qu’il clôt. Le fait que la chambre 
à coucher ne précède pas le cabinet, et n’arrive qu’après, est certaine-
ment lié à la configuration du plan.

Les deux principaux panneaux sont deux authentiques bas-reliefs 
est-asiatiques, que Frédéric le Grand avait offerts à sa sœur. Les autres 
sont de superbes imitations, répertoriées dans un inventaire comme 
étant « l’œuvre de son Altesse Royale »9. Un des panneaux, représentant 
une scène d’hommage chinois, est monogrammé et daté de 1739. Les 
lettres « F » et « W », auxquelles on a donné l’aspect de caractères chinois, 
sont les initiales de Frédéric et de Wilhelmine.

L’intérieur des battants de porte est orné de motifs floraux afin de 
donner au visiteur l’impression d’entrer dans un parc. Les scènes 
chinoises peintes au plafond, qui comportent des figures et des plantes, 
ont aussi pour toile de fond un espalier. La scène principale représente 
une cérémonie du thé féerique. Nombreux sont ceux qui ont déjà sou-
ligné la ressemblance entre la souveraine qui boit le thé et la margravine. 
Et voilà Wilhelmine transformée en impératrice de Chine !

Wilhelmine avait grandi en un temps où battait son plein la mode des 
chinoiseries. En 1709, date de sa naissance, Berlin en était devenu l’un des 
principaux centres. A la suite de cet engouement décoratif, à partir de la 
fin du xviie siècle, la philosophie chinoise s’était également répandue en 
Europe. On admirait alors tout particulièrement la pensée de Confucius. 
Sa théorie des vertus en harmonie avec les lois de la nature rejoignait 
des conceptions occidentales similaires. La sagesse, la bonté, la fidélité, 
le respect et le courage étaient présentés comme les préalables indispen-
sables à l’établissement de rapports raisonnables entre les êtres humains. 
Et seul le « Sage » – un concept clé chez Confucius –, c’est-à-dire l’élu, 
l’homme de qualité, était perçu comme véritablement capable de devenir 
un être en soi parfaitement accompli et de réaliser son destin au travers 
de son action pour la communauté. Cet aspect moral doit avoir rencon-
tré un écho tout particulier dans le Berlin protestant de ces années-là. La 

9.		  Inventaire après décès de 1758, l’année de la mort de la margravine, Bamberg, Staatsarchiv, Titu-
lus XXV.



592peter o. krückmann

Morale de Confucius. Philosophe de la Chine (Amsterdam, 1688), qui figure 
aujourd’hui encore dans la bibliothèque de Wilhelmine, fut vraisembla-
blement pour elle une grande source d’inspiration. Mais on peut aussi 
considérer la question sous un autre angle et se demander si la margravine 
ne prêta pas ses traits à l’impératrice de Chine parce qu’elle se percevait 
comme quelqu’un qui avait fait siennes toutes ces qualités morales.

C’est sans doute la clé qui permet de comprendre l’Ermitage de Wil-
helmine : la princesse considérait son ermitage comme une cour idéale 
au sens où l’entendait Confucius, et c’est cette cour qu’elle a représen-
tée sur les panneaux muraux. Là se trouve en effet représentée la vie de 
cour sous ses aspects les plus variés, aussi bien la chasse que la cérémonie 
du thé, le cérémonial que les parties de campagne.

Lorsque le visiteur arrivait dans la salle suivante, il retrouvait le 
monde européen. Dans la somptueuse salle de musique (ill. 8), un des 
points d’orgue de l’art décoratif allemand de style rococo, la décoration 
a pour thèmes la musique et l’amitié. Les murs sont subdivisés en com-
partiments, ornés chacun d’un trophée de musique stuqué et du portrait 
d’une dame proche de la margravine, une parente ou une dame de la 
cour. Ces portraits sont de la main d’Antoine Pesne, peintre à la cour de 
Prusse, et de son atelier. On est en droit de se demander pourquoi un tel 
cycle a été déployé dans une salle de musique, et ce, dans une composi-
tion murale aussi riche.

8  Bayreuth, Vieux Château de l’Ermitage, La salle de musique



593le vieux château de l’ermitage à bayreuth

Les reliefs stuqués du plafond l’expliquent. Le relief central représente 
Orphée assis sur un nuage. Avec son chant et les sons qu’il tire de sa lyre, 
il charme les plantes et les animaux. Devenues dociles, les bêtes sauvages 
sont allongées près du troupeau. Le ciel semble empli de musique ; c’est 
en tout cas ce que suggèrent les merveilleux décors à base d’ornements 
fantastiques, constitués de putti, d’instruments de musique, de rocailles 
et de guirlandes de fleurs se fondant les uns dans les autres. Il est fait ici 
allusion à l’idée que l’harmonie de la musique apaise les passions. Cette 
idée, appliquée aux personnes qui faisaient de la musique dans cette salle 
sous la direction de la margravine, sous-entend que celles-ci connais-
saient, dans l’harmonie céleste du royaume de Wilhelmine, une paix 
paradisiaque.

Replacée dans ce contexte, la galerie de portraits de la salle de 
musique prend un sens qui va bien au-delà de celui que peuvent avoir 
les séries de portraits comparables. En effet, nous n’avons pas affaire ici 
uniquement à des portraits de dames de la cour ou d’autres femmes de 
haut rang faisant partie de l’entourage de Wilhelmine, mais à un cercle 
d’amies. Le plus connu de ces portraits est celui d’Albertine de Marwitz, 
à laquelle Wilhelmine vouait une profonde amitié. A l’Ermitage, 
celle-ci avait fait graver sur un des piliers du théâtre romain l’inscription 
suivante : « ALBERTINE DE / MARWIZ / MIEUX GRAVEE DANS MON / 
COEUR QUE SUR LA PIERRE. W. »

C’est là que s’arrête notre visite du Vieux Château. La salle suivante, 
le cabinet chinois aux miroirs brisés, dans laquelle Wilhelmine écrivit ses 
célèbres mémoires – rédigés aussi en partie dans le cabinet d’étude, qui 
fait suite à cette salle –, mériterait un examen approfondi. Sa décoration 
est cependant plus tardive et n’entre pas dans le cadre de cet essai. C’est 
également le cas des salles suivantes : outre le cabinet d’étude, citons 
notamment la chambre à coucher et le cabinet de travail, dans lequel la 
margravine peignait des tableaux et réalisa probablement les panneaux 
laqués que nous avons mentionnés plus haut. Ces salles font partie de ses 
appartements privés, décorés différemment.

En conclusion

Guère plus de deux décennies séparent la partie du château datant de 
Georges-Guillaume de celle datant de la margravine Wilhelmine. Elles 
sont pourtant aux antipodes l’une de l’autre, bien que procédant d’un 
fondement commun, à savoir le besoin de légitimation du pouvoir.

La mise en scène imaginée par Georges-Guillaume est liée à l’idée 
de la grâce divine. En tant qu’Elu, le souverain garantit sur Terre le 
maintien de l’ordre divin. Pour ce faire, il s’entoure d’un cercle de repré-



594peter o. krückmann

sentants de la noblesse soigneusement sélectionnés. Il en fait ses obligés 
en les nommant membres de l’ordre qu’il a fondé. L’iconographie choi-
sie par Georges-Guillaume est tout à fait conventionnelle. Ce qui ne 
l’est absolument pas, en revanche, c’est la forme architecturale conférée 
au château pour les besoins de la mise en scène. On ne connaît aucun 
édifice comparable. Le célèbre Trianon de porcelaine et le château de 
Marly, que Louis XIV avait faits construire respectivement en 1670 et 
1676, ne se présentent à cet égard que comme de très vagues modèles.

L’idée originale de créer un parcours initiatique traversant l’édifice est 
probablement tributaire d’une conception empruntée à l’alchimie et très 
répandue à cette époque en Allemagne. Les alchimistes pensaient qu’on 
pouvait transformer une matière (hylè) en lui transférant les principes 
nobles de l’or et de l’argent. L’être humain devait, lui aussi, être soumis 
à un tel processus d’ennoblissement pour pouvoir être admis dans l’au-
guste cercle de l’ordre de la Sincérité.

En tant qu’adepte convaincue des Lumières, Wilhelmine prit une 
voie diamétralement opposée. Elle chercha en effet à rendre légitimes 
les choix qui lui avaient été imposés au cours de sa vie à travers la trans-
position décorative de son tempérament vertueux. Les diverses scènes 
de suicide représentées dans le château permettent de penser que Wil-
helmine faisait même de sa vertu une question de vie ou de mort – une 
question avec laquelle on ne saurait transiger. Ainsi Wilhelmine s’éman-
cipe-t-elle des thématiques traditionnelles, auxquelles elle substitue un 
univers iconographique totalement personnel, dont le thème est son 
propre destin.

La margravine a brièvement décrit, dans ses mémoires, les salles de 
l’Ermitage. Quand on songe cependant à quel point elle s’est éten-
due sur toute sorte de choses insignifiantes, on est étonné qu’elle ait 
consacré si peu de pages au château. Elle s’est uniquement contentée 
de le décrire. On cherche en vain des explications permettant de com-
prendre pourquoi elle a choisi des scènes et des sujets si originaux, qui 
ne furent quasiment jamais représentés ailleurs qu’ici. Ce choix était en 
fait délibéré :

« On trouvera peut-être singulier, écrivit-elle dans ses mémoires, 
que j’aie choisi tous ces sujets d’histoire pour en orner mes plafonds, 
mais j’aime tout ce qui est spéculatif, et tous ces sujets d’histoire que 
j’ai choisis, représentent autant de vertus, qu’on auroit pu peut-être 
mieux habiller à la moderne par des emblèmes, mais qui n’auroient 
pas tant réjoui la vue10. »

10.		 Mémoires de Frédérique Sophie Wilhelmine, Margrave de Bareith, sœur de Frédéric le Grand, depuis l’an-
née 1706 jusqu’à 1742, écrits de sa main, Leipzig, 1888, année 1736, p. 250.



595le vieux château de l’ermitage à bayreuth

Par ces quelques mots, qui formulent de façon laconique une théorie 
de l’art très charpentée, elle fit comprendre qu’elle ne souhaitait nulle-
ment parler du sens qu’il convient de donner aux peintures. Wilhelmine 
était parfaitement au courant des idées des Lumières, telles qu’elles 
allaient être formulées autour de 1760 par Algarotti, qu’elle connaissait 
personnellement, et trente ans plus tard par Sulzer. Du point de vue 
de ces théoriciens, il fallait instaurer un mode d’approche sensoriel de 
l’histoire, et le spectateur d’une œuvre d’art devait être à la fois saisi 
et instruit. C’est exactement ce que Wilhelmine réussit à faire avec la 
décoration des salles de l’Ermitage. Deux paradigmes allaient dès lors 
coexister au château de l’Ermitage : celui de l’absolutisme et celui des 
Lumières.




