


6

Editorial

7

Guillaume HERITIER  & Clarissa Y. YANG

Editorial

 La place des femmes dans l’histoire et dans l’ensemble des sciences sociales a longtemps été 
minorée, voire ignorée. Il faut attendre les mouvements d’émancipation des années 1970, le changement 
de sensibilité et l’arrivée des femmes dans le monde académique, pour voir le genre s’imposer 
progressivement comme une approche possible de l’histoire. Etudier le genre, c’est questionner les 
constructions qui se dessinent au sein d’une société, interroger les mécanismes qui règlent les identités 
et les comportements1. L’histoire des femmes s’inscrit donc aussi dans le rapport à la masculinité. 
Aujourd’hui, cette notion est plutôt bien intégrée aux questionnements culturels, sociaux ou économiques, 
même si de nombreux aspects restent à exploiter.

 Pourquoi mobiliser le concept du genre dans une approche historique ? En tant que mécanique 
sociale	en	mouvement	constant,	il	ne	cesse	de	redéfinir	les	rôles	sociaux	et	de	dicter	les	interactions,	
au même titre que d’autres dynamiques. Sa présence est mesurable dans tous les aspects de l’histoire, 
et à toutes les périodes. C’est ce qu’ont montré les entretiens que nous ont accordés les enseignant-e-s 
du département, de l’histoire médiévale à contemporaine. Chacun-e d’entre eux ont, à travers leurs 
travaux ou enseignements, employé le concept du genre comme catégorie d’analyse pour questionner 
des espaces différents et des thématiques diverses et variées. Les échanges passionnants ont pu mettre 
en	 lumière	 la	 richesse	des	questionnements	possibles,	ainsi	que	quelques	difficultés	à	contourner	ou	
pistes à exploiter dans le cadre de travaux de bachelor ou de master. Certains éléments sont d’ailleurs 
revenus avec régularité, comme les lacunes présentes dans le domaine de l’histoire de la sexualité ou de 
la médecine. Deux intervenantes ont également expliqué leurs travaux autour de la construction de la 
masculinité,	rappelant	à	nouveau	que	l’histoire	du	genre	ne	concerne	pas	seulement	les	femmes.	Enfin,	
l’invisibilisation des femmes dans les sources a été particulièrement soulignée, ainsi que la nécessité de 
contourner les biais et les silences pour faire ressurgir les voix des oubliées.

 Les articles du dossier thématique de ce numéro commencent par l’article de Clarissa Y. Yang, 
un travail d’histoire culturelle qui s’intéresse à la construction de la féminité et tente de réaliser une 
typologie des archétypes féminins qui circulent dans l’Ancien Régime, à partir d’un corpus de sources 
de nature variée, toutes issues de la littérature de colportage. Ainsi semble apparaître une forte dualité 
chez	 les	 figures	 féminines,	 tandis	 que	 se	 dessine	 une	 image	multiple	 et	 contradictoire	 de	 la	 femme	
entre	conception	et	figuration,	représentations	et	contraintes.	Ensuite,	Eléonore	Beck	propose	un	article	
sur les semeuses de peste et montre à nouveau la marginalisation et la fragilisation qui guettent les 
femmes, dans une société où se conjuguent hiérarchie de genre et de rang. Ceci rappelle également que 
« l’histoire des femmes déviantes et criminelles est en creux une histoire des crises de la masculinité »2. 
Le	dernier	article	consacré	à	 l’Ancien	Régime	réfléchit	 sur	 le	 travail	des	 femmes,	épouse	ou	veuve,	
dans la boucherie. Mélissa Maspoli prouve ainsi que les mécanismes déjà étudiés pour d’autres groupes 
socio-professionnels sont également à l’œuvre dans ce secteur, malgré son caractère particulier et les 



Automne 2017

Histoire & Genre

8 9

interdits de sang. La seconde partie s’intéresse aux itinéraires de femmes, avec l’article de Clara Silveira 
consacré	à	Ida	B.	Wells,	figure	emblématique	et	pionnière	dans	la	lutte	contre	le	lynchage	aux	Etats-
Unis.	Pour	finir,	un	texte	de	Silvia	Cadei	s’intéresse	à	l’évolution	de	la	présence	des	femmes	au	sein	
du CICR de sa fondation à aujourd’hui grâce aux témoignages qu’elle a recueillis. La section genre 
s’accompagne également d’une analyse iconographique qui met en lumière la présence féminine sur 
la place du Molard dans une gravure de 1794 de Christian Gottlieb Geissler, illustrant ainsi le rôle des 
femmes	dans	le	commerce	et	l’alimentation.	Enfin,	le	compte	rendu	de	l’ouvrage	de	Dominique	Gay-
Sylvestre, Etre femme à Cuba : des premières militantes féministes aux militantes révolutionnaires3 
clôture cette section.

 Une seconde section propose des travaux Varia comprenant deux études en histoire médiévale 
et une recherche en histoire contemporaine. Le travail de Thomas Gindrat se penche sur l’opposition 
entre Anglais et Irlandais entre 1300 et 1330 et permet de faire ressortir l’évolution des rapports et des 
interdépendances entre ces populations voisines. Quant à Florence Burgy, elle s’intéresse à la perception 
du monarque écossais Robert Ier (1274-1329) par deux chroniques du XIVe siècle. Ce travail souligne 
les différences profondes dans l’appréciation de son œuvre politique ou militaire à travers le prisme des 
perspectives. Le dernier article est celui de François Courvoisier qui étudie le rôle fondamental tenu par 
le CICR dans le cadre de visites à des prisonniers en Ethiopie et principalement à l’ancien Empereur 
Haïlé Sélassié Ier au	cours	de	l’année	1974,	révélant	ainsi	les	spécificités	de	l’action	de	l’organisation	et	
les	nombreuses	difficultés	rencontrées.

 « Le genre est omniprésent », nous a-t-on dit lors de l’annonce de la thématique du second 
numéro.	Choisir	 un	 thème	 n’est	 jamais	 évident	 :	 le	 cas	 présent	 se	 dote	 d’une	 difficulté	 particulière	
puisque le sujet doit couvrir trois grandes périodes (médiévale, moderne et contemporaine), avec les 
spécificités	 propres	 à	 chacune.	 L’histoire	 du	 genre,	 en	 traversant	 les	 strates	 sociales,	 les	 espaces	 et	
les périodes, ne s’intéresse pas uniquement aux femmes, mais propose une autre façon de penser la 
globalité des situations. « Il ne s’agit pas d’une mode, ni d’un engouement militant (qui pourrait aussi 
être légitime), mais plus profondément d’une autre façon de rendre compte de la complexité du monde 
et des constructions des identités individuelles. L’universalité de la démarche historique ne peut pas se 
bâtir autrement »4.	Enfin,	rappelons	également	que	L’Atelier historique n’a pas pour autre ambition que 
de partager les travaux réalisés par les étudiant-e-s dans le cadre de leur cursus académique. Ainsi, nous 
ne	pouvons	qu’encourager	nos	enseignants	à	diversifier	les	offres	et	à	faire	preuve	d’inventivité.



8

Editorial

9

Notes 

1  Voir SCOTT, Joan, « Gender : a useful category of historical analysis », The American Historical Review, vol. 91, n°5, 
1986, p. 1053-1075.

2 MARTIN, Jean-Clément, « Femmes devant l’histoire et histoire du genre », in CHAUVAUD, Frédéric, MALANDAIN, 
Gilles (dirs.), Impossibles victimes, impossibles coupables. Les femmes devant la justice (XIXe-XXe siècle), Rennes, Presses 
universitaires de Rennes, 2009, p. 302.
3  GAY-SYLVESTRE, Dominique, Etre femme à Cuba : des premières militantes féministes aux militantes révolutionnaires, 
Paris, L’Harmattan, 2006.
4  MARTIN, Jean-Clément, op. cit., p. 303.



Automne 2017

Histoire & Genre

10 11

Entretien avec Anne-Lydie DUBOIS-COLLET 

assistante en histoire médiévale à l’Université de Genève

   

1. Quel est l’état actuel de la recherche en histoire du genre et histoire des femmes à l’époque 
médiévale ?

Comme pour les autres disciplines historiques, tout un mouvement d’histoire des femmes s’est développé 
depuis les années 1970. Il faut notamment citer les travaux de Georges Duby, Claude Gauvard et 
Christiane Klapish-Zuber ainsi que l’ouvrage, fondamental, Histoire des femmes en Occident1, dont un 
volume est consacré au Moyen-Age, qui ont donné une impulsion, déjà présente par plusieurs aspects, à 
l’historiographie de cette période. C’est un sujet bien étudié aujourd’hui grâce à de nombreux travaux, 
mais pas toujours facile à aborder à cause des sources, qui sont principalement écrites par des hommes 
religieux, même s’il y a une augmentation de la production de textes laïcs entre le XIIIe et le XVe siècle. 
Rares	sont	les	auteures,	malgré	le	nombre	croissant	de	figures	féminines	emblématiques.	Le	point	de	vue	
féminin	est	difficilement	accessible,	hormis	pour	quelques	figures	exceptionnelles,	comme	Christine	de	
Pizan. Pourtant, beaucoup de femmes prenaient une part active dans la société médiévale. Cependant, la 
faible	visibilité	des	femmes	dans	les	sources	constitue	une	difficulté	importante.

2. Comment contourner ces difficultés ?

Cette démarche nécessite de savoir lire entre les lignes, de savoir interpréter les points de vue et les 
destinataires. Parmi les ouvrages écrits par des hommes, certains s’adressent explicitement aux femmes, 
à l’image des traités d’éducation. Ainsi, ce type de sources renseigne sur la façon de percevoir les 
femmes, et d’une certaine manière, sur les comportements, puisqu’il est possible d’envisager un processus 
d’intériorisation par les femmes ou celles qui, de par leur milieu culturel, ont pu y accéder. L’éducation 
est donc un moyen de s’intéresser à l’histoire des femmes. Il faut savoir saisir le sujet par les côtés. De 
même, il n’est pas évident d’étudier l’histoire de la masculinité, thématique assez récente, développée plus 
sensiblement depuis les années 1990, car on a longtemps été réticent à l’aborder. L’idée de s’intéresser 
aux hommes semblait anti-féministe, mais s’intéresser à l’histoire des hommes en tant qu’êtres sexués, 
et non pas uniquement en tant qu’être humain, est essentiel pour comprendre la manière de percevoir 
les femmes et le rapport entre les sexes. Parti des Etats-Unis, sous l’impulsion d’historiennes telles que 
Joan Scott encourageant à adopter une optique de genre2 ou encore Nathalie Davis, qui lance un appel 
dans ce sens en 19763, cette approche s’est d’abord développée pour l’histoire contemporaine, avant que 
s’y	intéressent	progressivement	les	modernistes	et	les	médiévistes.	Une	des	difficultés	majeures	qui	se	
posent dans les sources médiévales, c’est la primauté du masculin dans la langue française, et même 
latine. Ainsi, le mot « homme » désigne masculin et être humain, dans une forme d’opacité volontaire. 
La distinction s’opère lorsqu’il y a une femme, comme s’il existait l’humanité d’un côté et les femmes de 
l’autre.	En	somme,	il	est	aussi	difficile	de	percevoir	les	hommes,	car	ils	sont	à	la	fois	nulle	part	et	partout.	
Néanmoins, les indices sont bien présents : il faut chercher et interroger les sources, faire apparaître le 
masculin	et	le	féminin	afin	de	cerner	des	caractéristiques	genrées.	Les	théories	du	genre	aident	à	faire	



10

Entretien

11

attention au vocabulaire employé, aux rôles sociaux qui se dessinent. Elles constituent alors un outil 
utile pour rendre visible ce qui ne l’est pas.

3. Pourriez-vous nous parler davantage de vos recherches ?

Je m’intéresse à l’histoire de la masculinité, d’un point de vue de l’histoire culturelle et utilise les 
questionnements de l’histoire du genre. Il s’agit de comprendre la construction d’une identité masculine 
à	travers	un	corpus	de	sources	défini.	Pour	ce	faire,	je	mobilise	des	textes	de	nature	assez	différente,	mais	
qui sont issus du même milieu culturel, font appel au même univers référentiel et qui se répondent les uns 
aux autres. Les auteurs étaient dominicains ou franciscains principalement et étaient reliés à l’Université 
de Paris ou à un des grands couvents parisiens, au sein desquels se déroulaient des activités intellectuelles 
très importantes au long du XIIIe	siècle.	Ces	textes	proposent	une	réflexion	sur	la	masculinité,	ce	qui	m’a	
quand même surprise au départ, car les concepts du genre ont été élaborés au XXe siècle. Néanmoins, une 
réflexion	proche	par	bien	des	aspects	existait	au	Moyen-Age	dans	le	monde	clérical,	visant	à	inculquer	
un	comportement	spécifiquement	masculin	et	à	façonner	l’interaction	entre	les	sexes.	Dans	ce	but,	un	
certain nombre de textes furent produits dans le cadre du mouvement d’évangélisation pris en charge 
par les ordres mendiants au XIIIe siècle, traduisant une volonté nette de renforcer le pouvoir de l’Eglise 
sur les laïcs. 

4. Pourquoi l’histoire du genre et/ou l’histoire des femmes est-elle si peu représentée dans 
les enseignements donnés à l’Université de Genève (en histoire médiévale) ?

Plusieurs raisons peuvent être soulevées. D’abord, il existe un pôle d’études genre porté par Yasmina 
Foehr-Janssen, spécialiste de la littérature médiévale, et donc peut-être une forme de délégation. De plus, 
la majorité des chercheurs de l’unité médiévale ne sont pas spécialistes de la question. Personnellement, 
je m’intéresse beaucoup à ces thématiques et y consacre mes recherches par le biais de la masculinité, 
mais je ne propose pas de séminaire avec un titre explicite à ce sujet, bien que plusieurs séances au cours 
de mes séminaires se concentrent sur l’histoire des femmes ou du genre au Moyen-Age. J’ai été tentée 
de consacrer un séminaire entier à ce sujet à plusieurs reprises, mais ce n’est pas évident d’interroger 
le	genre	au	Moyen-Age	dans	des	séminaires	dédiés	aux	premières	années,	connaissant	les	difficultés	
posées par l’accessibilité des sources (souvent en latin) et de la période en général. Il aurait été plus 
judicieux d’en proposer au programme de master, mais malheureusement nous avons relativement peu 
d’étudiants et un nombre restreint d’enseignements. Il est probable que le Moyen-Age souffre toujours 
d’une	mauvaise	 image,	qui	à	mon	sens	est	bien	sûr	complètement	 infondée.	Enfin,	 l’étude	du	genre	
en médiéval demeure moins développée que dans d’autres périodes, puisqu’il s’agit d’un champ plus 
récent.

5. D’après vous, qu’est-ce qui mérite d’être fait, ou approfondi, dans ces domaines ? 
Donnez-nous quelques exemples de mémoire de bachelor ou de master qui pourraient être 
réalisés.

A l’heure actuelle, de plus en plus d’archives sont disponibles en ligne, facilitant l’accès à des sources 
d’autres régions. Il serait intéressant de questionner le travail des femmes en mettant en comparaison les 

Anne-Lydie DUBOIS-COLLET



Automne 2017

Histoire & Genre

12 13

archives genevoises avec d’autres espaces. Sur le plan local, de nombreuses sources restent à exploiter : 
les archives judiciaires médiévales pourraient être employées pour étudier la présence des femmes dans 
les procès ou les violences faites aux femmes. Il reste aussi beaucoup à faire pour l’histoire du genre 
dans les sermons par exemple, dont certains sont d’ailleurs très vivants, très amusants à lire, et dont la 
réception est plus facilement analysable. L’histoire de la médecine est également à questionner, et dans 
ce champ les sources sont foisonnantes et souvent inexplorées. Les concepts médicaux sont essentiels 
pour la compréhension du genre en histoire médiévale4. En somme, de nombreux éléments méritent 
d’être	approfondis,	y	compris	pour	les	figures	les	mieux	connues.	

Réalisé par Guillaume Héritier & Clarissa Y. Yang le 22.09.17.

Notes

1  DUBY, George, PERROT, Michelle (dirs.), Histoire des femmes en Occident, 5 vol., Paris, Plon, 1990-1991.
2  SCOTT, Joan, « Gender : a useful category of historical analysis », The American Historical Review, vol. 91, n°5,
  1986, p. 1053-1075.
3 DAVIS, Nathalie « Women’s History in Transition. The European Case », Feminist Studies 3, 1976, p. 89-90.
4  Voir les travaux pionniers de CADDEN, Joan, Meanings of Sex Difference in the Middle Age : Medicine, Science, 
  and Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 1993.



12

Entretien

13

Entretien avec Fabrice BRANDLI 

chargé de cours en histoire moderne à l’Université de Genève

 

1. Quel est l’état actuel de la recherche en histoire du genre et histoire des femmes à   
 l’époque moderne ? Comment s’articulent ces deux approches ?

L’évolution historiographique est très marquée dans les années post-68 par une conception qui faisait de 
l’histoire des femmes une histoire de l’émancipation, comme héritage de la libération des femmes sur 
la longue durée. Ici je pense particulièrement aux ouvrages consacrés aux femmes sous la Révolution 
française.	Cette	lecture	anachronique,	qui	a	gommé	les	spécificités	historiques	du	vécu	des	femmes,	a	
ensuite été critiquée, contestée par des chercheurs et des chercheuses comme Dominique Godineau, 
dont la thèse Les femmes des milieux populaires parisiens pendant la Révolution française : 1793-
messidor an III, soutenue en 1986, opère un tournant car sa perspective, militante également, replace 
les	femmes	dans	leur	culture	politique,	leurs	spécificités.	Il	faut	également	souligner	le	travail	d’Anne	
Verjus, qui s’est beaucoup intéressée à la question de la citoyenneté féminine et familiale et questionne 
la	non-inclusion	des	femmes.	En	parallèle,	ces	travaux	d’archives	sont	accompagnés	par	une	réflexion	
épistémologique sur la catégorie du genre comme analyse historique, notamment à partir de l’article de 
Joan Scott1,	qui	propose	de	réfléchir	sur	un	mode	de	domination,	de	dynamique	sociale,	articulé	avec	
d’autres formes de dynamiques.

A l’heure actuelle, il y a beaucoup de travaux sur la question, notamment à travers la revue Clio dans le 
monde francophone. L’historiographie française utilise principalement le genre pour penser le statut des 
femmes, et non nécessairement de façon globale les catégories de genre, qui sont peut-être davantage 
développées dans d’autres sciences humaines. A mon sens, le féminisme français est assez divisé 
et de nombreux débats ont lieu au sein du monde académique, non sans un effet de génération. Les 
historiennes les plus jeunes sont peut-être plus attentives aux questions épistémologiques du genre que 
celles qui sont davantage marquées par un débat très représentatif du microcosme français, quand on 
pense aux prises de position d’Elisabeth Badinter ou de Claude Habib, qui sont féministes (exigences 
de l’égalité politique) mais réservées, voire hostiles au déconstructivisme. Des tensions sont palpables 
sur ces questions, entre complémentarité et post-modernisme. D’ailleurs, ces débats sont tout autant 
présents ailleurs, comme aux Etats-Unis2.

La grande question qui se pose depuis les années 70, c’est : qu’est-ce qu’on construit lorsqu’on renonce 
à l’appareil critique d’inspiration marxiste ? Les réponses sont diverses et antagonistes, adossées à 
des	positions	philosophiques	variées.	Les	débats	des	années	de	la	fin	du	XXe siècle se prolongent sous 
d’autres	formes	et	configurent	encore	les	débats	actuels.

2. Quel est l’intérêt d’utiliser le concept du genre en histoire moderne ?

Le	concept	du	genre	permet	de	réfléchir	sur	la	question	de	l’altérité	et	de	l’identité.	S’interroger	sur	l’Autre	
demande de questionner ce qu’est l’identité dans une société, en quoi les constructions identitaires disent 

Fabrice BRANDLI



Automne 2017

Histoire & Genre

14 15

quelque chose des modes de domination, d’accès au pouvoir, de décision, et comment se construisent 
les altérités. C’est une thématique qui revient d’ailleurs dans un autre de mes séminaires, celui sur les 
animaux. Les animaux sont aussi une forme d’altérité radicale, une catégorie de l’Autre. D’ailleurs, le 
militantisme antispéciste s’est très vite connecté à l’antiracisme et à l’antisexisme, dans une logique de 
déconstruction	des	figures	de	l’altérité3.

3. Vous avez proposé un séminaire il y a deux ans sur la Révolution française et les femmes. 
Quelles ont été vos motivations et les enjeux ?

Ce fut un séminaire passionnant, qui a mené à des échanges enrichissants avec des étudiant-e-s très 
investi-e-s et appliqué-e-s. En dehors d’un intérêt personnel, les motivations étaient d’introduire une 
question abordée de manière peu systématique dans les enseignements proposés, en tout cas de manière 
moins systématique que la production historiographique assez importante pourrait le permettre. Il 
s’agit	de	réfléchir	à	partir	d’une	question	contemporaine	sur	ce	que	sont	les	identités	féminines	dans	le	
contexte du processus de rupture majeure que constitue la Révolution française, moment d’invention de 
la culture politique démocratique. L’invention de la démocratie s’est faite dans un rapport très compliqué 
– notamment sous l’angle de la contradiction entre les principes et les pratiques – avec beaucoup de 
groupes, parmi lesquels il faut compter la moitié de l’humanité. 

4. Avez-vous d’autres projets dans ce sens ?

Je désirerai beaucoup revenir sur un chantier qui reprend un peu de vigueur à l’heure actuelle, après un 
essoufflement,	c’est	la	question	de	la	sexualité	et	des	familles.	Pour	penser	le	rapport	entre	sexualité,	
construction de la famille et ordre social dans le contexte de la modernité et de la Révolution française.

5. D’après vous, qu’est-ce qui mérite d’être fait, ou approfondi, dans ces domaines ?   
 Donnez-nous quelques exemples de mémoire de bachelor ou de master qui pourraient  
 être réalisés.

Au niveau de Genève, il reste encore beaucoup à faire, puisque très peu de choses ont été réalisées sur 
la	question	du	genre.	Cependant,	les	difficultés	sont	nombreuses	:	dans	les	archives,	les	femmes	sont	
pratiquement aussi muettes que les animaux. Leur voix est souvent couverte par les institutions au sens 
large du terme, même si on les retrouve dans les archives privées, les correspondances... Si certaines 
configurations	 particulières	 rendent	 les	 voix	 des	 femmes	 davantage	 accessibles,	 les	 archives	 ont	 été	
globalement construites de telle façon que les actrices féminines sont invisibilisées. Je pense au très bel 
article de Clara Chevalier sur les émeutières qui invite à questionner le silence des sources4.

Réalisé par Guillaume Héritier & Clarissa Y. Yang le 18.09.17.



14

Entretien

15

Notes

1 SCOTT, Joan,  « Gender: A Useful Category of Historical Analysis », The American Historical Review, vol. 91,  
 n°5, 1986, p. 1053-1075.
2 Voir BOGGIO EWANJE-EPEE, Félix, et al. (dir.), Pour un féminisme de la totalité, Paris, Editions Amsterdam, 2017,  
 qui tente d’articuler la question du genre aux enjeux socio-économiques.
3 Voir HARAWAY, Donna, Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature, Londres-New-York, Free  
 Association Books-Routledge, 1991 et HACHE, Emilie (éd.), Reclaim. Recueil de textes écoféministes, Paris,  
 Cambourakis, 2016. 
4 CHEVALIER, Clara, « Des émeutières passées sous silence ? L’invisibilisation de la violence des femmes au prisme  
 du genre », in CARDI, Coline, PRUVOST, Geneviève (dirs.), Penser la violence des femmes, La Découverte, 2012, p.  
 85-95.

Fabrice BRANDLI



Automne 2017

Histoire & Genre

16 17

Entretien avec Elodie SERNA 

assistante en histoire contemporaine à l’Université de Genève

  1. Quel est l’apport de l’histoire des femmes, et plus généralement de l’histoire du genre,  
 à la recherche en histoire contemporaine ?

Le	genre	est	une	mécanique	qui	redéfinit	sans	cesse	nos	rôles	en	tant	qu’hommes	et	femmes,	dans	un	
système pensé de façon binaire. Etudier le genre, c’est étudier ses interactions et ses mutations, ce qui 
concerne autant les hommes que les femmes. Néanmoins, c’est une histoire qui est forcément contestataire, 
puisque les femmes sont toujours mises en minorité malgré leur majorité numérique. Rendre visible ce 
qu’ont été les femmes et la manière dont elles ont participé aux mouvements de l’histoire, c’est réécrire 
et relire l’histoire avec un autre regard. C’est aussi revaloriser la place des femmes dans l’histoire, ce qui 
a une dimension politique évidente.

Si elle semble moins révolutionnaire aujourd’hui que dans les années 70, et donc peut-être moins 
pertinente ou nécessaire, l’histoire du genre, des femmes et des masculinités reste essentiellement 
faite par des femmes. Ainsi, la dimension politique demeure très palpable : les femmes comprennent 
immédiatement pourquoi c’est intéressant de faire l’histoire des femmes. Le fait que peu d’hommes 
participent aux enseignements « études genre » ou aux séminaires donnés sur ces questions montre que 
cette thématique touche aux interactions sociales actuelles et non uniquement au passé. D’ailleurs, les 
chercheurs qui se consacrent à ce champ d’étude sont souvent étiquetés comme des militants, comme 
c’est le cas dans certaines universités françaises, ce qui peut parfois desservir la carrière académique.

2. Parlez-nous un peu de votre thèse Faire et défaire la virilité. Les stérilisations masculines 
volontaires en Europe dans l’entre-deux-guerres. En quoi consistent vos recherches ? De 
quelle manière mobilisez-vous le genre dans votre travail ?

Les stérilisations masculines volontaires s’inscrivent dans l’histoire des masculinités. Je m’intéresse aux 
pratiques de stérilisations dans les années 1920 et 1930, et à travers elles, au rapport à la virilité. Une 
partie de mon travail porte sur l’histoire de la médecine. Dans les années 20, on pensait que stériliser 
par la vasectomie permettait de rajeunir les hommes ou de les reviriliser (redonner des caractères 
sexuels secondaires masculins). Dans ces cas-là, il s’agit de pratiques valorisées et effectuées dans les 
cliniques ou hôpitaux. En parallèle existent des opérations clandestines de stérilisation de convenance. 
Les personnes concernées sont alors majoritairement issues du milieu ouvrier et n’ont que de faibles 
revenus. Ici, le même geste est complètement déprécié et mis en cause. Il y a donc une différence 
totale de discours entre ces deux catégories. A la même époque s’opère aussi la sélection eugéniste des 
naissances. C’est encore un autre discours porté sur les hommes qu’on estime inaptes à la reproduction, 
ceux qu’on encourage à se stériliser. Ainsi, tous les hommes ne sont pas égaux devant la masculinité : 
selon leur rang social, selon leurs critères physiques, ils sont plus ou moins valorisés sur l’échelle de la 
masculinité. J’étudie donc les acteurs, les lieux, les interactions entre ces trois types d’opérations, pour 
réfléchir	sur	la	manière	dont	se	construisent	et	se	véhiculent	les	multiples	masculinités.



16

Entretien

17

Elodie SERNA

3. D’après vous, qu’est-ce qui mérite d’être fait, ou approfondi, dans le domaine de l’histoire 
des femmes/genre en histoire contemporaine ? Donnez-nous quelques exemples de mémoire 
de bachelor ou de master qui pourraient être réalisés.

Au cours de ma thèse, je me suis rendue compte que des domaines ont été peu étudiés, comme l’histoire 
de la gynécologie ou l’histoire de la sexualité des femmes. S’il se pose un problème d’accessibilité, il 
faut observer de véritables lacunes sur ces questions. Ensuite, plus généralement, les populations qui 
sont invisibilisées au présent le sont d’autant plus au passé. Ce sont des catégories sur lesquelles il 
faut porter son attention, comme les femmes réfugiées, les prisonnières, les femmes malades, etc. On 
peut	aussi	s’intéresser	à	des	figures	saillantes	peu	étudiées,	dont	la	personnalité	interpelle.	Je	pense	par	
exemple à Griselidis Real, une Genevoise qui était prostituée, écrivaine et militante. Les documents 
existent, puisque l’association Aspasie possède une partie de ses archives et qu’elle a produit une 
œuvre importante. D’autres actrices de l’histoire méritent d’être étudiées davantage, comme celles 
du Mouvement de libération des femmes (MLF) dont les archives sont aux Archives contestataires. 
L’implication des femmes dans quantité de mouvements sociaux vaudrait la peine d’être étudiée. Mais 
au-delà, en réalité, en sortant du biais androgénique, n’importe quelle question sociale peut être traitée 
dans une perspective de genre, à condition de porter un regard attentif sur les interactions de genre, ou les 
places	qu’y	occupent	des	femmes.	S’il	y	a	bien	un	problème	spécifique	aux	sources	concernant	l’histoire	
des femmes, car les institutions les produisant ont pendant longtemps été masculines et que les femmes 
ont longtemps été empêchées de produire des sources écrites, les archives existent et il faut savoir 
les exploiter : les correspondances personnelles, les journaux intimes, les sources orales, entre autres. 
D’ailleurs,	ces	difficultés	se	posent	aussi	pour	d’autres	catégories	invisibilisées	et	peu	productrices	de	
sources, comme le sous-prolétariat. En somme, faire de l’histoire du genre peut avoir cette vertu que 
soulignait Walter Benjamin de faire sortir des ruines celles et ceux que l’histoire a ensevelis.

Réalisé par Guillaume Héritier & Clarissa Y. Yang le 22.09.17.



Automne 2017

Histoire & Genre

18 19

Entretien avec Irène HERRMANN 

professeure ordinaire en histoire suisse à l’Université de Genève

 

 1. Le travail réalisé est-il aussi important que dans certains autres pays ? La Suisse   
 est-elle à la pointe ou plutôt en retrait ? 

N’étant moi-même pas une experte du sujet, je ne pourrais pas répondre de façon exhaustive à cette 
question. Il me semble que la recherche sur le sujet a en grande partie été stimulée par l’incongruité 
qui a fait que les femmes n’ont eu le droit de vote qu’extrêmement tard, 1990 au niveau cantonal pour 
Appenzell Rhodes-Intérieures, alors même que les hommes ont été les premiers d’Europe à l’avoir de 
manière pérenne. Mais les recherches s’étendent à d’autres thématiques telles que l’histoire sociale ou 
économique. A cela s’ajoute le fait que pendant longtemps l’histoire des femmes a été un moyen pour 
ces dernières de rentrer à l’université en tant qu’enseignantes, car c’était considéré à l’époque comme 
un champ « légitime » de recherche pour elles, les autres l’étant moins.

La place prise par l’histoire du genre est illustrée par l’évolution des livres retraçant l’ensemble du 
parcours helvétique. En 2014 a été publié une grande histoire de Suisse sous le titre Die Geschichte der 
Schweiz1. L’éditeur de cet ouvrage collectif, Georg Kreis, a souhaité accorder une place importante aux 
femmes.	Tous	les	chapitres	traitent	du	genre,	plus	particulièrement	l’étude	de	la	fin	du	XIXe siècle2 ou 
celle qui porte sur le Moyen-Age3. C’est assez intéressant car ce livre intervient pratiquement 30 ans 
après une autre synthèse sur l’histoire de Suisse, parue entre 1982 et 1983, où il n’y avait presque rien 
sur les femmes4. Ce genre de biais n’est plus possible, et c’est très bien comme ça.

 2. Qu’en est-il du financement ? 

Il	existe	une	rumeur	selon	laquelle	il	serait	plus	facile	d’obtenir	un	financement	du	Fond	National	Suisse	
(FNS) lorsque l’on mène une recherche sur quelque chose qui a à avoir avec le genre. Mais je ne sais pas 
si c’est vrai, et ça me paraît improbable.

Cependant, le FNS semble essayer, dans une certaine mesure, de contrebalancer une tendance au sein des 
universités	suisses	qui	fait	qu’il	y	a	un	déficit	en	termes	de	carrière	académique	féminine.	Par	exemple,	
il	est	très	difficile,	presque	impossible	à	vrai	dire,	de	monter	un	projet	de	recherche	financé	par	le	FNS	
sans qu’il y ait de chercheuse. Quoi qu’il en soit, il existe un plafond de verre lié au prestige d’être 
professeur à l’université en Suisse, à l’inverse de certains autres pays où le poste est moins prestigieux, 
et les femmes à l’occuper plus nombreuses.

 3. Quel est l’intérêt, en Histoire Suisse, d’axer une recherche sur l’histoire des femmes  
 ou d’utiliser le concept de genre ?

L’un des intérêts majeurs est de mettre en lumière des mécanismes et des présupposés dont on a peu 
conscience. Par exemple, la série Les Suisses diffusée en 2013 a tenté de retracer l’histoire de la Suisse 
à travers des portraits de personnes célèbres. Cependant, aucune femme n’en faisait partie, ce qui a 
provoqué	de	vives	réactions,	notamment	en	Suisse	alémanique.	A	mon	avis	cela	montre	la	spécificité	



18

Entretien

19

Irène HERRMANN

des démocraties. A l’inverse d’une monarchie avec un système très hiérarchisé, pyramidal, et donc 
un choix restreint dans les élites sociales, en démocratie le vivier social d’où on peut tirer les élites 
est beaucoup plus important et ainsi l’inégalité homme-femme est davantage visible. Cela montre très 
clairement des mécanismes genrés dont on a peu conscience. Un autre de ces phénomènes est celui du 
Tolkenism : les autorités en place choisissent une personne issue d’une minorité, une femme par exemple, 
et lui permettent d’accéder au sommet de la pyramide du pouvoir. Pour le système c’est doublement 
favorable : ce processus propose l’illusion d’une justice sociale tout en brisant toute solidarité dans les 
populations minoritaires. Ce processus est particulièrement présent dans le cas de la Suisse, puisque 
les minorités, auxquelles les femmes appartiennent même si elles sont quantitativement majoritaires, 
sont régulièrement ménagées. Ce genre d’analyse pourrait, par exemple, être étendu dans le cadre de 
recherches en histoire.  

 4. Le semestre dernier vous avez proposé un enseignement sur le CICR et les femmes,  
 quels ont été les enjeux et le bilan ? Les étudiants étaient-ils réceptifs ? 

Le séminaire a rencontré un vif succès auprès des étudiants, et principalement des étudiantes. Quelques-
unes ont d’ailleurs fait preuve de beaucoup de sens d’initiative, se sont donné beaucoup de peine, à 
l’image du travail de Silvia Caddei qui a été repris dans le cadre d’une publication dans ce numéro. Les 
conclusions de ce séminaire ont été, pour être honnête, plutôt déprimantes. En effet, les discriminations 
envers les femmes sont toujours vivaces à l’heure actuelle. Des mécanismes que l’on pensait désuets ont 
tendance à revenir lorsqu’il y a des petites tensions économiques ou politiques, une espèce de tropisme. 
Il est également attristant de constater la force de l’intériorisation des normes, du côté féminin. Et 
l’unique problème pour les femmes n’est pas la vie de famille ou le fait d’avoir des enfants. Créer des 
places	en	crèches	est	nécessaire	mais	pas	suffisant.	Il	faut	se	demander	pourquoi	la	vie	de	famille	devrait	
être un problème dans une société qui se dit égalitaire. Surtout, on doit s’interroger sur les blocages 
structurels,	camouflés	derrière	cet	argument.	

 5. Quelles sont les recherches qui méritent d’être réalisées aujourd’hui (bachelor,  
  master) ? 

C’est une question intéressante. Pour reprendre l’exemple du CICR, en un certain sens, tout reste à 
faire. Malgré le fait que l’histoire des femmes soit un champ de recherche assez ancien, environ une 
cinquantaine d’années, il y a très peu de choses qui ont été faites sur ces questions. De plus, c’est une 
recherche très compliquée par manque de sources. Néanmoins on pourrait réinterroger la plupart des 
sujets en essayant de voir quel a été le rôle des femmes et des rapports de genre.

En	ce	moment	 je	 travaille	 sur	 les	 révolutions	 et	 à	 ce	propos	on	pourrait	 réfléchir	 sur	 la	place	et	 les	
interventions	des	figures	féminines.	J’ai	aussi	travaillé	sur	la	violence.	Nous	avons	tendance	à	penser	que	
femmes et violence sont totalement opposées. Pourtant, les études faites sur le sujet montrent que dans la 
plupart	des	conflits,	lorsque	les	femmes	peuvent	intervenir,	elles	le	font	aussi	de	manière	extrêmement	
violente. 

Il y aurait aussi des recherches comparatistes à mener. Il faudrait questionner par exemple la façon dont 



Automne 2017

Histoire & Genre

20 21

les femmes suisses réussissent à se frayer un chemin dans un monde « d’hommes », les différences entre 
nations, les stratégies mises en place, les comportements d’adaptation. Cette liste n’est bien entendu pas 
exhaustive, mais elle permettrait de nous renseigner sur plusieurs objets qui n’ont pas – ou peu – été 
traités jusqu’à aujourd’hui. 

Réalisé par Guillaume Héritier & Clarissa Y. Yang le 21.09.17.

Notes

1 KREIS, Georg, (dir.), Die Geschichte der Schweiz, Bâle, Schwabe, 2014.
2 WECKER, Regina, « Neuer Staat – neue Gesellschaft : Bundesstaat und Industrialisierung (1848-1914) », in  
 KREIS, Georg, (dir.), Die Geschichte der Schweiz, Bâle, Schwabe, 2014, p. 430-481.
3 BURGHARTZ, Susanna, « Vom offenen Bündnissystem zur Selbstbewussten Eidgenossenschaft : das 14. und 15.  
 Jahrhunder », in KREIS, Georg, (dir.), Die Geschichte der Schweiz, Bâle, Schwabe, 2014, p. 136-183.
4 ANDREY, Georges, et al., Nouvelle histoire de la Suisse et des Suisses, 3 t., Lausanne, Payot, 1982-1983.



20

Entretien

21

Entretien réalisé avec Sabine Lorenz 

présidente du comité des Archives de la Vie Privée 

1. Merci de nous recevoir aux Archives de la Vie Privée (AVP). Pourriez-vous vous présenter 
rapidement (études, expériences professionnelles en lien avec l’histoire)

J’ai fait des études en histoire et en littérature à Hambourg dans les années 1980. J’ai ensuite mené une 
thèse de doctorat à mi-chemin entre histoire et histoire de l’art qui portait sur la représentation de la 
division	du	travail	entre	hommes	et	femmes	dans	les	sources	iconographiques	de	la	fin	du	Moyen-Age	
et du début de l’époque moderne. Cela s’explique en partie par le fait que je me suis toujours intéressée 
aux images. 

Je suis arrivée en Suisse en 1987. J’ai à ce moment-là rencontré l’historienne Anne-Marie Käppeli. 
En 1993 et 1994, avec elle et d’autres personnes, nous avons organisé des tours de Genève autour de 
l’histoire	des	femmes	à	partir	de	plusieurs	endroits	de	la	ville.	L’association,	nommée	Graffiti,	est	entre	
autres à l’origine de la fondation des Archives de la Vie Privée en 1994.

Cela découlait du fait, en partie, qu’à l’époque il y avait ce souci du manque d’archives disponibles pour 
écrire l’histoire des femmes. Aujourd’hui on peut se réjouir que la situation ait évoluée dans le bon sens, 
mais au début des années 1990 cela n’était pas le cas. Souvent, les traces des femmes dans les archives 
étaient occultées, leur rôle diminué voire tu. 

A la même époque, en France, une initiative assez similaire commençait à voir le jour, menée notamment 
par Philippe Lejeune, spécialiste de l’autobiographie, qui récoltait depuis 1992 des archives privées, 
notamment des journaux intimes. Son action a servi de catalyseur à la nôtre, en prenant conscience 
qu’il fallait faire quelque chose pour la région genevoise et la Romandie. Depuis, je me suis engagée 
bénévolement au sein des AVP. 

A côté de cela je travaille depuis une quinzaine d’années dans la médiation culturelle au Musée d’art et 
d’histoire (MAH) de Genève ainsi qu’au Musée Ariana, le musée suisse de la céramique et du verre. De 
fait, je suis dans mon travail encore entre l’histoire et l’histoire de l’art. Ainsi, je poursuis sur le chemin 
qui a commencé avec ma thèse. 

2. Quelle est une journée-type aux AVP ? En quoi consiste votre travail ?

Je pense qu’il faut distinguer aux AVP mon travail de présidente du comité et celui de l’archiviste. Le 
but de notre association est de sauvegarder, conserver, mettre à disposition et valoriser des archives 
privées, donc tout ce qui appartient à l’écriture ordinaire, aux papiers des ménages. En somme tout ce 
que produit une famille, ou plusieurs familles, au sein de la vie privée. Ainsi, mon rôle de présidente 
m’occupe principalement à rencontrer des donateurs et donatrices de fonds. Bien souvent il faut aller 
chez ces personnes car elles sont pour la plupart âgées et ne se déplacent plus facilement. Parfois ce 
sont des personnes qui veulent volontairement nous rencontrer et le fait de savoir où ils vont déposer 
leurs	papiers	crée	une	relation	de	confiance.	Mon	emploi	consiste	également	à	organiser	des	évènements	

Archives de la Vie Privée



Automne 2017

Histoire & Genre

22 23

comme des conférences, des expositions (réelles ou virtuelles) ou encore à trier et classer les fonds reçus 
avec notre archiviste. De plus, nous essayons d’organiser divers évènements avec des associations qui 
nous sont assez similaires, comme les Archives de la Vie Ordinaire à Neuchâtel. Cependant, cela est 
difficile	car	ce	type	d’association	fonctionne	tout	comme	nous	bénévolement.	Il	faut	donc	trouver	des	
ressources	financières	et	de	la	force	de	travail.

Deuxièmement, je m’occupe beaucoup avec notre archiviste des demandes de subventions. La ville de 
Carouge nous met gracieusement à disposition des locaux, ce qui est très réjouissant puisqu’ils nous 
donnent une visibilité certaine et nous permettent de collaborer avec les archives de la ville de Carouge 
(qui se situent dans le même espace).

 3. En quoi consistent les AVP ? Pourriez-vous nous présenter votre institution ? Comment  
 constituez-vous vos fonds ? Que contiennent-ils en majorité ? Pourquoi cet intérêt pour  
 les « petites gens » ?

L’association existe depuis 1994. Notre but principal est de sauvegarder et conserver des papiers qui très 
souvent	finissent	dans	une	benne	à	ordures.	Bien	souvent	ce	sont	des	archives	provenant	de	personnes	
qui se trouvent un peu en marge. Par « marge » je ne veux pas dire des marginales ou des marginaux, 
mais plutôt des gens de condition modeste dont les documents ne vont pas entrer dans les archives 
institutionnelles comme celles d’Etat ou de la ville. De fait, nos archives concernent souvent la sphère 
privée, domestique. Ce type d’archives était jusque dans les années 1980 très peu valorisé par les 
historiens et les historiennes, bien que le mouvement de valorisation commence de façon très modeste 
dans les années 1960 avec le Mouvement de Libération des Femmes (MLF). Aujourd’hui, la moitié de 
nos fonds sont des productions féminines.

Nos fonds contiennent des pièces qui sont très différentes entre elles. Chronologiquement, ce sont 
principalement des pièces concernant la seconde partie du XIXe siècle jusqu’à aujourd’hui. Nous avons 
de	la	correspondance,	des	actes	juridiques,	des	papiers	officiels	comme	des	diplômes	en	lien	avec	la	
scolarité ou la vie professionnelle, de la comptabilité ménagère, des livres de cuisine, des cahiers de 
souvenirs, mais aussi beaucoup de récits de vies comme des journaux intimes ou de la correspondance. 
Par exemple en ce moment, dans le cadre du Printemps Carougeois à venir, je suis en train d’organiser, 
avec l’archiviste de la Ville de Carouge, une exposition sur l’amour en utilisant une correspondance 
croisée des années 1950 qui est, à mon sens, extraordinaire. Elle nous permet de voir comment l’homme 
et	la	femme	se	positionnent	pendant	leurs	fiançailles	du	fait	de	leur	statut	social	notamment.	Entre	autres,	
on peut aussi appréhender la construction d’une identité masculine ou féminine dans cette situation 
d’avant le mariage dans une période d’après-guerre. 

Nous disposons aussi de nombreuses photos. Elles sont présentes dans presque tous les fonds que nous 
recevons.	La	difficulté	principale	avec	la	photographie,	souvent	amateure,	est	que	nous	n’avons	pas	de	
renseignements supplémentaires qui nous permettent de dater précisément le moment où elle a été prise. 
De plus, nous ne connaissons pas toujours les personnes, lieux ou évènements qui sont représentés. Ce 
sont	donc	des	sources	difficiles	à	exploiter	et	à	analyser.	Mais	parfois	cela	est	possible,	comme	nous	



22

Entretien

23

Archives de la Vie Privée

avons pu le faire dans notre dernière exposition virtuelle autour de la montagne où on a travaillé sur de 
nombreuses photos en tentant de localiser certains lieux et de les dater.

N’étant ni un musée ni une bibliothèque, nous n’acceptons ni livre ni objet car nous n’avons ni la place 
ni l’expertise ou les conditions de conservation. Lorsqu’on nous donne de tels objets nous redirigeons 
le donateur vers une institution qui pourrait être intéressée. D’ailleurs cela peut aussi être le cas pour 
des fonds d’archives qui ne sont pas directement en lien avec Genève, la Suisse Romande, ou le Grand 
Genève. Nous récoltons aussi parfois des archives provenant de Haute-Savoie, du Pays de Gex ou 
encore du canton de Vaud, mais on essaie de se concentrer sur des archives concernant Genève et ses 
alentours.

4. Comment définissez-vous la vie privée ?

C’est	une	question	difficile.	Au	XIXe siècle il y avait ces deux paradigmes de la vie privée et de la vie 
publique, étant respectivement le propre de la femme et de l’homme. La vie privée, dans nos archives, 
renvoie à ce qui représente une personne, une famille, par rapport à son vécu, comment s’exerce un 
travail, comment on pense, comment on noue une relation amoureuse, comme on exerce une activité 
dans une association, par exemple. Je dirais que les sphères politiques ou économiques peuvent aussi 
faire partie de la vie privée car certaines personnes, dans le cadre de leur travail, ont parfois noué des 
relations	amicales	avec	d’autres	personnes.	Bien	qu’elle	soit	difficilement	délimitable,	du	point	de	vue	
des archives institutionnelles, elle renvoie à tous les documents de première main pouvant servir à écrire 
une histoire singulière. Dans cette perspective, il faut citer l’Histoire de la vie privée de Philippe Ariès 
et George Duby1,	dont	l’influence	est	très	importante,	ou	encore	les	travaux	de	Philippe	Artières	sur	les	
écritures personnelles.

5. Quel est l’intérêt d’une telle recherche ?

Je dirais que l’intérêt d’une telle recherche est qu’elle permet de comprendre de quelle façon dans les 
«	petites	»	histoires	se	reflète	la	«	grande	».	De	plus,	cela	permet	de	savoir	comment	les	gens	se	situent,	
par exemple, par rapport à une communauté religieuse ou une appartenance ethnique et comment se 
crée une identité dans une période concrète. L’apport de l’écriture d’une histoire qui part de sources de 
première main permet d’écrire l’histoire non pas depuis les centres de pouvoir, souvent dominés par 
l’aristocratie ou la haute bourgeoisie, mais depuis les marges, de faire ressortir le vécu d’un individu ou 
d’un groupe d’individus qui compose la majorité. Cependant ces documents ne doivent pas non plus être 
pris pour la « vraie » histoire. Il y a toujours plusieurs niveaux de lecture et d’interprétation et il faut en 
être conscient lorsqu’on travaille sur ce genre de matériau. 

En Suisse ce genre de démarche dans la recherche reste assez minoritaire. Il y a eu dernièrement une étude 
sur les écrits personnels, Appel à témoin, Écrits personnels et pratiques socioculturelles (XVIe-XXe s.) 
sous la direction de Danièle Tosato-Rigo de l’Université de Lausanne2. Le projet collectif a rassemblé 
plusieurs historiens et historiennes autour de cette thématique. Il y a aussi beaucoup de collaboration 
entre des chercheurs français et suisses, notamment avec Lejeune et l’Association pour l’autobiographie 
à Ambérieu qui collabore avec des antennes se trouvant à Genève et Lausanne. Néanmoins en Suisse 



Automne 2017

Histoire & Genre

24 25

cela reste plutôt marginal dans le domaine académique.

6. Vos archives sont-elles souvent mises à profit par des chercheuses ou chercheurs, ou même 
des étudiantes ou étudiants ? Si oui, pourriez-vous nous donner quelques exemples ?

Malheureusement pas autant que nous le souhaitons. La seule grande exploitation de nos fonds est le 
travail de Laure Piguet, aujourd’hui doctorante à l’Université de Genève, autour de la correspondance 
de Asta von Mitzlaff3. 

Par contre, nous avons reçu des étudiants et des étudiantes dans le cadre du séminaire « Introduction 
aux archives » en compagnie de Valérie Lathion (2011-2016) et de Gregory Meyer (2017) et quelques 
travaux de séminaires étaient réalisés suite à ces visites. 

Cependant nous aimerions que nos fonds soient plus régulièrement étudiés, notamment par des étudiants 
et des étudiantes. Il y a de la matière et nos fonds sont riches, particulièrement en termes de photographie 
comme je le mentionnais précédemment. Au-delà de la photo, la correspondance ou les journaux intimes, 
par exemple, pourraient servir de sources dans le cadre de mémoires de master ou de bachelor, voire 
même d’une attestation comme c’est le cas pour une étudiante qui, dans le cadre d’un travail de séminaire, 
est venue travailler sur la correspondance de marraines de guerre de la Première Guerre mondiale.

Je précise au passage que sur notre site internet il y a un répertoire, malheureusement pas totalement 
complet,	des	fonds	d’archives	dont	nous	disposons.	En	cas	de	demande	plus	spécifique,	il	est	toujours	
possible de s’adresser à notre archiviste. 

7. Organisez-vous de façon régulière des activités culturelles (expositions, conférences) ? 

Oui, nous essayons d’aller vers le public dans le cadre de nos activités de mise en valeur et de rendre 
visible	notre	association.	C’est	parfois	difficile	car	nos	moyens	financiers	ne	nous	permettent	pas	de	
réaliser tous nos projets. Par le passé nous avons collaboré avec des institutions diverses comme la 
Bibliothèque de Genève, la Comédie mais aussi le Centre d’action sociale ou le Musée de Carouge 
autour des thématiques qui nous permettaient d’exploiter nos fonds. 

Nous avons également réalisé deux expositions virtuelles : une autour de la nourriture, « balade 
gourmande » et l’autre « évasion vers les sommets ». Elles sont toutes les deux consultables sur notre 
site internet. Ce genre de projet nous demande du temps, parfois deux ans car il faut entre autres choisir 
les photographies, les numériser et les commenter.

Régulièrement nous organisons des conférences et des présentations auprès des clubs des aînés, à la 
Cité des Seniors, en collaboration avec d’autres associations comme la Fondation Images et Société. A 
titre d’exemple, nous avons présenté une conférence autour du travail et des loisirs grâce aux archives 
disponibles dans nos fonds. Nous avons aussi collaboré avec la Tribune de Genève dans le cadre de la 
rubrique	«	Genève	au	fil	du	temps	».	Récemment	nous	avons	proposé	une	balade	culturelle	avec	Pro	
Vélo autour des récits de vie dans l’espace urbain, en emmenant les participants dans nos locaux.

Actuellement nous travaillons sur un projet de portes ouvertes ainsi qu’une exposition dans le cadre du 
Printemps Carougeois. Cela sera la première fois que les Archives de la ville de Carouge et les AVP vont 



24

Entretien

25

Archives de la Vie Privée

se présenter au public, qui pourra ainsi voir ce que sont des archives, comment nous les utilisons, et en 
quoi elles peuvent être utiles. 

Ainsi	nous	tentons	d’obtenir	davantage	de	visibilité	afin	d’encourager	d’éventuels	donneurs	et	de	mettre	
en valeur nos fonds.

8. Est-il possible de réaliser un stage dans votre institution dans le cadre d’un module de 
master en Histoire Générale ? Employez-vous des civilistes ?

Pour les stagiaires oui. D’ailleurs nous ne pouvons que les encourager à venir, même plusieurs à la 
fois, sous réserve de pouvoir organiser un suivi régulier. La seule contrainte est que nous n’avons une 
permanence qu’une seule fois par semaine. Heureusement nous partageons nos locaux avec les Archives 
de la ville de Carouge, ce qui rend ainsi l’accès plus simple.

Par exemple cette année nous avons accueilli une étudiante dans le cadre d’un stage universitaire. Elle 
a travaillé sur deux fonds : le fonds Asta von Mitzlaff qu’elle a entièrement classé et elle a travaillé sur 
une partie du fonds Loutan, principalement de journaux intimes. 

Réalisé par Guillaume Héritier & Clarissa Y. Yang le 22.09.17.

Notes

1 ARIÈS, Philippe, DUBY, George (dirs.), Histoire de la vie privée, 5 t., Paris, Seuil, 1985-1987.
2 TOSATO-RIGO, Danièle (dir.), Appel à témoin, Ecrits personnels et pratiques socioculturelles (XVIe-XXe s.),   
 Lausanne, Etudes de Lettres, 2016.
3 PIGUET, Laure, Entre geste familial et récit de soi : les lettres d’Augusta de Pourtalès (1902-1918), Mémoire 
 de master en Histoire générale, Université de Genève, 2015.



Automne 2017

Histoire & Genre

26 27

Clarissa Y. YANG

Les visages du féminin : 

la représentation des femmes dans la Bibliothèque bleue (XVIIe-XVIIIe siècle)

 L’histoire des femmes s’inscrit dans le rapport à la masculinité. Etudier les femmes, c’est étudier 
les relations et les constructions sociales. Ce travail tente d’observer la représentation des femmes dans 
l’une des sources éminentes de la France de l’Ancien Régime, la Bibliothèque bleue1. Cet ensemble 
de productions hétéroclites a pris son essor durant le XVIIe et le XVIIIe siècle et a pour particularité de 
rééditer des œuvres dont la majorité date du Bas Moyen-Age et de la Renaissance. Sa large diffusion 
et	son	succès,	dont	en	 témoignent	 les	finances	florissantes	des	éditeurs,	 la	propulsent	comme	source	
de choix pour questionner les perceptions. Les écrits consacrés aux femmes ont été classés sous le 
genre « facéties et burlesques » ou la fonction de « récits exemplaires ». Pour délimiter le champ déjà 
très composite, cette étude s’intéressera uniquement à la littérature laïque. Le corpus est composé de 
fictions	et	d’ouvrages	informatifs,	c’est-à-dire	les	romans	de	chevalerie,	les	légendes	exemplaires,	les	
récits burlesques, les satires, les instructions et les traités. Malgré la variété de genres littéraires, la 
Bibliothèque bleue hérite d’un ensemble d’archétypes, basés sur un brassage de théories médicales et 
théologiques.	Le	travail	ici	tentera	de	répertorier	ces	figures	en	quelques	catégories	et	de	questionner	
les concepts, les oppositions et les interactions qui les construisent entre le XVIe et le XVIIIe siècle. Le 
succès croissant de la littérature de colportage tend à prouver que le regard porté sur les femmes n’a pas 
évolué	de	manière	significative.	L’époque	moderne	aurait	constitué	globalement	un	moment	cohérent	
sur cette question.
	 Il	est	difficile	d’évaluer	l’impact	de	cette	littérature,	d’autant	plus	que	la	lecture	féminine	est	peu	
documentée. Cependant, un certain décalage existe entre discours et réalité. Les femmes de l’Ancien 
Régime ont su trouver un espace d’autonomie plus ou moins accepté par la société. Ainsi, l’histoire des 
relations entre genres se constitue comme une série d’interactions complexes et parfois contradictoires 
entre conceptions, représentations, normes et conditions réelles. Il semble alors possible de réaliser une 
typologie	en	regroupant	les	figures	féminines	en	quatre	groupes	:	la	mère-épouse,	la	soumise,	la	mégère	
et la tentatrice. Cette catégorisation rejoint quatre grandes thématiques : le mariage et la fécondité, la 
vertu	et	la	sainteté,	l’incapacité	et	l’usurpation,	et	enfin,	la	sexualité	mortelle.

L’épouse et la mère

	 A	 travers	 la	 lecture,	 un	 premier	 constat	 s’établit	 :	 les	 femmes	 sont	 toujours	 figurées	 comme	
la	fille,	l’épouse	ou	la	mère	d’un	personnage	masculin.	Le	terme	de	femme	est	défini	par	la	première	
édition du dictionnaire de l’Académie française de 1694 comme « la femelle de l’homme »2,	affirmant	
immédiatement la dépendance au masculin, dont la preuve serait la création d’Eve à partir d’un os 
d’Adam dans la Genèse. Selon Furetière, la femme est « celle qui conçoit et qui porte des enfants dans 
son ventre, se dit quelquefois de tout le sexe féminin, se dit plus particulièrement de celles qui sont ou 



26

Article

27

Moderne

ont été mariées »3.	Cette	définition	ne	distingue	que	deux	états	possibles	:	la	fille	pré-nuptiale	et	l’épouse	
féconde. Le mariage et la maternité se rejoignent sans équivoque dans la conception de la femme.
	 Ces	 définitions	 s’appuient	 sur	 le	 discours	médical,	 qui	 reste	 encore	 largement	 tributaire	 des	
traditions humorales antiques, et qui s’inspire notamment des théories hippocratiques et galéniques. 
Selon les conceptions grecques, les femmes sont d’humeurs froides et humides, et possèdent les mêmes 
organes génitaux que l’homme, simplement intériorisés, ce qui amène au constat de leur infériorité 
corporelle et spirituelle. Quant au processus de génération, il demeure une énigme pour les médecins. 
L’idée aristotélicienne de la femme-réceptacle qui fournit la matière survit toujours à la Renaissance. 
Pendant l’époque moderne, la médecine continue de réduire la femme à la matrice, c’est-à-dire « la partie 
de la femme dans laquelle se fait la génération »4, considérée comme l’organe central et incontrôlable du 
corps féminin. C’est cette matrice qui dote les femmes d’une sensibilité et d’une imagination exacerbée, 
en	opposition	à	la	rationalité	masculine.	Leur	incapacité	intellectuelle	est	affirmée	ainsi	:	la	reproduction	
et la fragilité corporelle freinent la maturation des idées et empêchent l’activité intellectuelle. Tout ce 
discours médical sur la nature des femmes les conditionne à recevoir l’encadrement moral d’un homme 
dans le mariage et à rester au sein de l’espace bienveillant du foyer.
 Le mariage, union de deux personnes dans l’amour de Dieu, n’est pas pensé en termes de 
sentiments, mais comme une entité socio-économique valorisée par les autorités religieuses et séculières. 
Construite sur la fécondité, elle répond à la nécessité de transmettre le patrimoine et de perpétuer l’espèce. 
La famille, « un ménage composé d’un chef et de ses domestiques, soit femmes, enfans ou serviteurs »5, 
intègre	 par	 définition	 une	 hiérarchie.	Le	ménage	 est	 considéré	 comme	 la	 cellule	 socio-politique	 qui	
fonde l’organisation dite naturelle du monde, puisque ce dernier n’est qu’un ensemble de familles. En 
tant que représentation des rapports naturels, cette entité doit être gouvernée par l’homme, le membre 
jugé le plus rationnel. L’organisation familiale répond alors à la théorie de la complémentarité entre 
homme et femme : chacun possède un état, une position dans la société, déterminée par Dieu ou par la 
nature. Chez les hommes, cet état dépend du statut social et professionnel, tandis que les femmes sont 
définies	par	leurs	fonctions	familiales	de	filles,	épouses	ou	mères.	Si	elles	adoptent	le	niveau	social	de	
leur époux, leur rôle au sein du foyer est quasiment identique, suivant cette répartition : aux hommes les 
actions, aux femmes la retraite et le repos, espaces propices à la fécondité.
	 Cette	figure	apparaît	dans	tous	les	genres	littéraires,	mariage	et	famille	étant	au	cœur	des	valeurs	
de l’Ancien Régime. Dans Le Jardin de l’honneste amour, le choix de l’autre parti est entièrement 
accordé au garçon, comparé au chasseur. La sélection doit s’effectuer en fonction de son « état et de 
sa qualité »6. L’état correspond au critère socio-économique : il faut que les deux partis proviennent du 
même rang, « car quand les chevaux sont égaux et le tirent également, le carrosse avance bien mieux »7. 
Il s’agit bien entendu d’une égalité de statut et de fortune, qui permet d’éviter des femmes vénales ou 
dominatrices.	La	qualité	fait	référence	aux	critères	d’ordre	moral	:	la	fidélité,	la	modestie,	la	douceur,	la	
chasteté	et	la	piété,	valeurs	considérées	comme	intrinsèques	à	la	maternité.	Enfin,	lorsque	le	choix	est	
effectué, les traités attribuent l’entière autorité aux parents.
 L’organisation du ménage est un thème central. La femme, en tant que métaphore de l’intérieur 
selon la médecine galénique, doit s’occuper du bien-être du foyer et préserver « en sa maison la paix et la 



Automne 2017

Histoire & Genre

28 29

douceur »8, tandis que l’extérieur est réservé à l’homme. Le Miroir des Femmes propose une liste détaillée 
de tout ce qui peut être englobé par le travail domestique, de l’alimentation à la gestion économique. Ces 
tâches visent à préserver la femme de l’oisiveté qui la menace particulièrement à cause de sa faiblesse. 
Certains écrits se consacrent aux relations entre époux. Cependant, l’accent est principalement mis sur 
la	 femme,	objet	de	mystère,	 tandis	que	 l’homme	est	 rarement	présenté	comme	la	source	de	conflits.	
Les seuls défauts masculins admis sont l’adultère et l’alcoolisme, dans quel cas l’épouse est invitée à 
raisonner l’homme par le soin et la douceur, ou à se résigner, car « sur des bagatelles, elle doit toujours 
fermer les yeux »9. A travers cette représentation des rapports conjugaux se dessine un modèle féminin 
idéal, celui de l’épouse chrétienne, modeste, soumise et silencieuse. Il arrive toutefois qu’une femme 
intervienne dans le travail de son époux : dans La Patience de Griselidis, l’épouse du marquis est louée 
pour avoir jugé des différends entre les sujets de son mari avec équité10. Il s’agit ici du concept de 
substitution,	défini	par	Steinberg	comme	la	capacité	de	«	le	remplacer	dans	toute	une	série	d’activités	
économiques pour tenter d’assurer la pérennité de l’état social de sa famille »11, pendant le mariage ou 
la viduité. Ainsi, le statut de l’épouse se situe immédiatement au-dessous de celui de l’homme, sur le 
« demi-degré »12,	de	la	même	manière	que	la	fille	dépend	du	rang	du	père.	Les	devoirs	féminins	épousent	
le statut et l’activité de l’homme.
 Le principal devoir conjugal reste la reproduction et la préservation du lignage, qui légitiment 
le mariage. La fonction maternelle se joint alors « naturellement » aux devoirs de l’épouse, comme 
l’indique cette métaphore : « la femme est une vigne en la maison de son époux »13. La maternité 
comprend le rôle d’instruction morale, qui rejoint parfois celui de la transmission, surtout en cas de 
veuvage	:	en	tant	que	relais	entre	le	père	et	le	fils,	elle	se	substitue	à	son	époux,	et	préserve	le	lignage	en	
transmettant la mémoire et le patrimoine. Le respect de la hiérarchie familiale, des devoirs de mère et 
d’épouse propulse la femme comme exemplaire et comme modèle de conduite.
	 Cette	définition	est	légitimée	par	l’incapacité	juridique	qui	place	les	femmes	au	même	rang	que	
les enfants. Ainsi, même si les rapports entre hommes et femmes ne sont pas aussi schématiques que 
dans les représentations, le modèle familial et marital s’est effectivement imposé. Toutefois, il ne rend 
pas compte de la complexité des comportements au sein du couple et des contraintes économiques, qui 
poussent les femmes à endosser d’autres rôles.

La mégère et la poissarde

 En opposition aux épouses maternelles, la mégère s’impose dans la littérature du XVIIe et du 
XVIIIe siècle comme l’image de la violence féminine. Ce terme n’existe pas dans la première édition du 
Dictionnaire de l’Académie française,	il	est	défini	en	1762	comme	«	une	femme	méchante	et	emportée	»14. 
Mégère	est	«	l’une	des	trois	Furies,	elle	était	fille	de	la	nuit	et	de	l’acheron.	C’est	de	là	qu’on	dit	une	
mégère pour dire une méchante femme »15.	Cette	figure	se	construit	sur	la	nature	irrationnelle	des	femmes	
et le pouvoir de la matrice, à laquelle sont associées toutes les maladies féminines, dont l’hystérie 
(étymologiquement matrice en grec) constitue la maladie ultime. Pathologie théorisée par les médecins 
du XVIIIe siècle tels que Joseph Raulin (1708-1784), ou encore Jean-Baptiste Louyer-Villermay (1776-



28

Article

29

Moderne

1837) comme liée à la faiblesse naturelle des femmes, les vapeurs hystériques désignent les troubles 
convulsifs, les ardeurs, les cris, les dérèglements et la folie16. En démontrant la violence naturelle, ces 
théories prouvent que les femmes ne sont pas aptes à exercer l’autorité dans le ménage. La mégère 
représente alors la nature féminine insoumise à l’autorité de l’homme, la domination de l’irrationalité 
dans le foyer.
 L’imaginaire de la mégère peut être assimilé à la poissarde, « terme de mépris, qui se dit des 
femmes de la lie du peuple et de la halle »17. Elle répond à la présence des femmes dans les rues, 
les	halles	et	à	leurs	commérages.	La	dévalorisation	des	femmes	hors	du	ménage	reflète	également	la	
distinction	progressive	entre	privé	et	public.	La	sphère	privée,	définie	par	Philippe	Ariès	comme	l’espace	
où l’homme ou la femme peut s’exprimer en son nom en toute liberté, naît de plusieurs facteurs : 
l’idéologie	absolutiste	qui	tente	de	définir	l’espace	public,	les	réformes	religieuses	qui	imposent	un	rapport	
plus direct à Dieu ainsi qu’une moralisation plus forte dans l’intimité, l’alphabétisation qui permet le 
développement	de	réflexions	personnelles,	et	la	naissance	progressive	de	la	notion	de	l’individu18. Ainsi, 
l’espace privé se construit pendant l’Ancien Régime et s’empare de l’espace domestique, le plus propice 
au développement de l’individu. Cette dichotomie s’intègre à d’autres distinctions telles qu’intérieur-
extérieur	pour	participer	à	 la	définition	des	rôles.	La	critique	de	 l’usurpation	par	 les	femmes	du	rôle	
masculin témoigne d’une angoisse grandissante, celle de l’inversion de l’ordre.
 A travers le registre comique et burlesque, les textes cherchent à prouver l’incapacité des femmes 
à effectuer les tâches masculines, à les usurper. La portée du comique, à la fois divertissant et méprisant, 
frappe les défavorisés, les minorités, les femmes19. La représentation ironique et grossière de la femme 
la constitue comme un contre-modèle. La colère et les actes de violence sont favorisés par l’instabilité 
émotionnelle et l’irrationalité propre à la nature féminine. Figure de tyran, la mégère incarne les sept 
péchés capitaux : la luxure, l’envie, la vanité, la paresse, l’avarice, la colère et la gourmandise. En 
somme, la hiérarchie place l’homme à son sommet car sa nature légitime son autorité, tandis que le 
gouvernement des femmes correspond à la domination des vices. La construction de la mégère intègre 
trois dimensions : religieuse, économique et politique.
 La dimension religieuse se perçoit dans la mise en scène du caractère dissimulant de l’apparence 
féminine. En opposition aux mariages fondés sur l’amitié paisible et les qualités morales, l’attraction 
physique favorise la subversion des rôles. Les termes employés se rattachent à l’imaginaire de la 
sorcellerie et présentent une forme d’amour-idolâtrie, dans laquelle l’homme adule la femme comme une 
déesse. Cette représentation du mariage désastreux soutient la mise en garde contre le désir charnel et 
affilie	la	mégère	à	la	tentatrice.	La	mégère	est	renvoyée	au	monstrueux,	déjà	indiqué	par	la	dénomination	
d’origine mythologique, puisque Mégère est l’une des trois Furies. Cette inhumanité l’assimile aux 
créatures sataniques, aux monstres de l’Enfer.
	 La	mégère	 est	 également	 une	 figure	 laïque	 pour	 laquelle	 la	 dimension	 économique	 importe	
beaucoup. L’assimilation de l’autorité féminine à la ruine familiale est récurrente dans plusieurs textes 
(Le Miroir des Femmes, La Misère des Maris). Les écrits accusent la frivolité et la faiblesse de l’esprit des 
femmes d’être à l’origine du besoin d’argent et du désir de le dilapider. Opposées aux bonnes épouses qui 
font	fructifier	le	bien	familial,	les	mégères	les	utilisent	pour	la	satisfaction	de	plaisirs	personnels	et	ignorent	



Automne 2017

Histoire & Genre

30 31

la fonction essentielle du mariage, l’enfantement et la transmission. Le renversement de la structure 
traditionnelle symbolise alors le bouleversement de l’équilibre socio-politique et l’inversion du monde. 
Dans	ce	parallèle,	l’argument	naturel	est	employé	pour	disqualifier	l’action	des	femmes.	Leur	autorité	
est comparée à la tyrannie et au pouvoir « despotique »20.	La	mégère	illustre	la	figure	de	l’usurpatrice,	
du « sexe qui s’oublie »21 et qui conduit au chaos. Dans La Femme mal conseillée, le discours de la 
mère de la mégère indique une forme de revendication sociale : la domination féminine s’apparente à la 
modélisation d’un comportement aristocratique22. Ceci peut être expliqué par le renforcement pendant 
l’époque moderne de la perception d’une noblesse efféminée et amollie par la culture de la cour. La 
figure	de	la	mégère	est	alors	instrumentalisée	dans	une	accusation	socio-politique	portée	à	l’encontre	de	
l’aristocratie. Elle peut également symboliser le ridicule du désir de l’ascension, puisque la hiérarchie 
sociale	est	aussi	fondée	sur	des	justifications	naturelles.	La	conciliation	de	l’infériorité	du	sexe	et	du	rang	
permet d’accentuer le caractère grotesque du personnage.
	 La	poissarde	 s’inscrit	 aussi	 dans	 la	 hiérarchie	 sociale	 :	 elle	 se	 définit	 comme	une	 femme	de	
milieux populaires, présente dans les halles, les cabarets et autres lieux liés à l’imaginaire de la saleté, du 
désordre et du bruit. Opposée à l’idéal de l’épouse muette et calme, la poissarde incarne la voix féminine 
dans l’espace public, le bavardage, les rumeurs, les cris. Sa présence dans les lieux mixtes et immoraux 
(tels que les cabarets) représente la dégénération des mœurs et la perte des vertus. Les promenades de la 
Guinguette met en scène des personnages issus du milieu populaire dans des fêtes réunissant chansons 
et	danses,	alcool,	filles	de	joie,	adultères,	en	bref,	toutes	les	caractéristiques	d’un	dérèglement	moral.	
Si les deux sexes se retrouvent dans ces lieux, les personnages masculins manifestent la conscience 
de	l’immoralité,	 tandis	que	les	femmes	sont	dénuées	de	cette	réflexion.	En	accentuant	les	défauts	de	
ces	deux	figures,	les	écrits	montrent	leur	danger	et	la	nécessité	de	les	canaliser	au	sein	d’un	mariage	
respectant des critères religieux et économiques, et sous une autorité masculine forte. L’Apologie des 
Femme explique que « la femme en son Epoux aime à trouver son maître »23. En somme, la réalité des 
besoins économiques des femmes est absente de la représentation et l’image de la coquette oisive est 
inapte	à	définir	la	majorité	des	femmes.	Mais	en	annonçant	la	séparation	privé-public,	cette	littérature	
a	préfiguré	l’idéologie	bourgeoise	et	l’affirmation	de	plus	en	plus	forte	des	liens	entre	femme	et	espace	
privé.

La vierge et la soumise

 Sous le mouvement de la Réforme et de la Contre-Réforme, la littérature oppose à la femme 
sensuelle les modèles vertueux : la vierge et la soumise. La virginité est la qualité première des jeunes 
filles	et	le	dévouement	est	celle	de	la	femme	mariée.	La	chasteté,	d’abord	une	vertu	nécessaire	aux	deux	
sexes,	est	laïcisée	au	cours	de	l’époque	moderne	et	transformée	en	spécificité	féminine.	Cette	évolution	
du concept s’inscrit dans le redressement des mœurs de la réforme catholique. Ce glissement renforce 
l’importance de la pudeur et contribue à la dévalorisation de la sexualité. Cet imaginaire rejoint la 
représentation de la sainteté, de la vertu inaccessible. La littérature est peuplée de vierges qui n’hésitent 
pas à mourir pour défendre leur honneur. La chasteté va de pair avec la modestie, la douceur et la 



30

Article

31

Moderne

timidité, toutes naturelles selon les discours médicaux.
	 La	soumission,	définie	dans	le	Dictionnaire de Furetière comme une « déférence respectueuse »24 
s’inscrit dans un rapport hiérarchisé : il s’agit des « respects qu’un inférieur rend à ceux qui sont au-
dessus de lui »25.	La	soumission	féminine	est	un	devoir	conjugal	déjà	affirmé	par	saint	Paul,	tandis	que	
l’homme	doit	en	 retour	 la	 sanctification	à	 son	épouse.	Ainsi,	 la	 représentation	de	 la	 femme	soumise	
correspond	à	l’allégorie	de	la	vertu	assiégée,	du	sacrifice	chrétien	et	la	représentation	de	la	sanctification.	
Configurée	dans	le	rapport	à	l’époux	comme	au	Christ,	la	soumise	rejoint	la	vierge	dans	la	figuration	
de	la	femme	désexualisée.	L’héroïne	martyrisée	est	une	figure-type	qui	se	retrouve	dans	tous	les	arts	et	
qui existe dans toutes sortes d’idéologies. Evoluant selon le contexte socio-politique, elle représente 
toujours la misère de la vertu devant les désordres du monde. Les femmes sont alors instrumentalisées 
comme modèles selon le cadre idéologique.
 La Bibliothèque bleue n’a pas diffusé le modèle courtois, mais a tout de même réédité quelques 
œuvres du Moyen-Age tardif témoignant de cet héritage culturel. Le thème de l’adultère passionné et 
consommé	y	est	évacué	au	profit	du	dévouement	vertueux	et	de	 la	fidélité	 résistante.	Le	personnage	
féminin est placé dans une relation noble et chaste, et surtout dans la fonction d’auxiliaire. En tant que 
vertu passive, elle révèle en l’homme le courage chrétien et la capacité de réaliser des exploits. Elle 
occupe des moments de pause sans incidence sur la narration, tandis que le héros masculin mène l’action. 
Marguelonne de Pierre de Provence en constitue un bel exemple. Une autre œuvre de cette tradition, 
Robert le Diable, emploie le topos de la pucelle comme récompense de la bravoure chevaleresque. Dans 
ce texte, la vierge est une condition à la repentance et au pardon de l’homme. Muette, elle retrouve 
miraculeusement sa voix26.	Ce	miracle	accentue	la	portée	divine	de	la	quête.	Ainsi,	ces	figures	féminines	
n’existent pas de manière autonome et constituent des prétextes. Elles légitiment les combats des 
personnages masculins, porteurs d’une autorité divine octroyée par la vertu.
 La soumission féminine est le modèle destiné aux femmes mariées. Dans les sources issues de 
la Bibliothèque bleue, les actes de soumission illustrent le rapport hiérarchique au sein du couple. La 
femme se soumet à la domination de l’époux et notamment à son droit de correction, qui se décline sous 
plusieurs formes : les actes de violence (Histoire de Valentin et Orson), les épreuves psychologiques 
(dans La Patience de Griselidis)	 ou	 encore	 le	 test	 de	 fidélité	 (La Maitresse fidelle). Le marquis de 
Saluces, exemple emblématique de l’autorité masculine, emploie graduellement mensonge, privation de 
la maternité, provocation et humiliation publique. Aucune des sources étudiées ne remet en question le 
droit marital. L’Apologie des Femmes remarque que l’excès de sévérité peut provoquer un dérèglement 
des moeurs27.	Cette	idée	reflète	l’évolution	de	la	sensibilité	devant	la	violence	au	XVIIIe siècle, car il 
s’agit d’une œuvre tardive, mais elle est la seule à employer cet argument. De plus, l’accusation contre 
l’excès ne remet pas en question le droit de correction modérée.
 En revanche, le dévouement absolu de la femme est érigé comme un comportement modèle, 
preuve	 de	 la	 vertu	 inébranlable.	 Parmi	 les	 qualités	 attribuées	 à	 la	 soumise	figure	 en	 premier	 lieu	 la	
fidélité.	Si	cette	vertu	est	exigée	des	deux	époux,	elle	est	particulièrement	valorisée	pour	les	femmes,	
pour des raisons fonctionnelles : il s’agit de préserver la reproduction et la transmission du patrimoine, 
et de ne pas pouvoir douter de la paternité. En comparaison, les héros masculins sont valorisés dans leur 



Automne 2017

Histoire & Genre

32 33

qualités physiques, intellectuelles et morales, tandis que les femmes exemplaires sont des archétypes 
présentés uniquement dans leur moralité.
 La différentiation effectuée entre la mère-épouse et la soumise s’explique ainsi : l’une constitue 
un modèle laïque, tandis que l’autre s’inscrit dans une représentation religieuse. L’exemplarité des 
héroïnes soumises est soulignée par leur anéantissement de soi et de la passion. La foi apparait de 
manière récurrente, à travers notamment la prière (La Patience de Griselidis, Histoire de Valentin et 
Orson) et la fondation d’établissement religieux (Pierre de Provence). La soumission féminine est 
fortement	teintée	de	mysticisme	et	serait	un	moyen	de	sanctification28. Pour appuyer la modélisation, 
la Contre-Réforme récupère un ensemble de thèmes romanesques populaires et les réemploie dans une 
perspective moralisatrice. Le passage de la nouvelle de Boccace (1313-1375), Griselda, à la version 
circulée dans la littérature bon marché est très représentatif. Le texte original est récupéré et inscrit dans 
la tradition de l’exégèse médiévale. La démonstration de la patience est déplacée du profane au sacré. 
Dans Boccace, les épreuves imposées par le marquis ont pour but de prouver aux barons que la noblesse 
n’est	pas	définie	par	 le	sang,	ce	qui	s’apparente	surtout	à	une	revendication	sociale,	 tandis	que	chez	
Pétrarque (1304-1374) et surtout Mézières (v.1327-1405), Griselidis symbolise l’image de l’âme humaine 
devant l’examen du Christ, représenté par le marquis de Saluces. Si Boccace interroge la légitimité des 
cruautés,	les	traductions	postérieures	privilégient	l’exemplarité.	Mézières	amplifie	notamment	les	traits	
pathétiques pour forcer l’admiration et favoriser la fonction didactique29. L’extrémité de la soumission 
physique	reflète	le	renoncement	à	soi	nécessaire	à	la	sanctification,	qui	passe	par	l’élévation	provisoire,	
l’humiliation,	 la	 souffrance,	 la	 patience,	 la	 charité	 et	 enfin	 la	 résurrection	 symbolique.	 Le	 caractère	
graduel des épreuves est mis en parallèle avec la Passion du Christ. La dualité du caractère laïque-
maternel	et	religieux	inscrit	Griselidis	dans	la	lignée	des	figures	mariales.
 L’imaginaire de la soumission absolue vit principalement dans la représentation ou la spiritualité, 
et se retrouve peu dans la réalité des couples, puisque l’évolution de la sensibilité sous l’Ancien Régime 
dote les femmes de nombreuses possibilités de protection (enfermement en cas de maltraitance, séparation 
des	biens).	La	diffusion	et	le	succès	des	figures	soumises	répondent	surtout	à	l’effort	moralisateur	de	
la Contre-Réforme dans la valorisation du culte marial. Dans cette démarche, l’autorité religieuse est 
soutenue par le pouvoir séculier, puisque l’idéologie absolutiste instrumentalise cette conception dans 
la	représentation	du	couple	royal.	En	tant	que	figure	mariale,	la	reine	appuie	le	caractère	christique	de	la	
royauté et légitime la monarchie du droit divin. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre la représentation 
du pouvoir royal comme paternel : il s’agit d’un pouvoir bienveillant et salvateur, qui détient le pouvoir 
de corriger ses enfants pour leur propre bien30. L’ensemble de ces éléments explique la perpétuation de 
ce modèle exemplaire.

La tentatrice

	 Dans	la	lignée	d’Eve	et	Pandore,	la	tentatrice	est	la	figure	archaïque	de	la	femme	dangereuse,	
qui conduit l’homme sur le chemin du péché. Héritière des traditions antiques et médiévales, la tentation 
féminine se fonde sur les considérations religieuses et médicales. La tentation, c’est-à-dire l’« induction, 



32

Article

33

Moderne

sollicitation au mal »31 est dangereuse pour le salut de l’homme. Il existe deux formes de sexualité : la 
sexualité légitime et féconde, désignée comme un devoir conjugal, et la sexualité passionnelle, qui n’est 
pas reproductrice et qui constitue un péché mortel. Par leur beauté et leur corps, les femmes sont capables 
de provoquer le désir et la passion charnelle, et de conduire ainsi à la seconde forme de sexualité. A partir 
de	cette	définition	se	développe	la	thématique	de	la	tentation	féminine	comme	agent	de	Satan.
	 Cette	figure	a	survécu	au	siècle	des	Lumières	et	s’est	adaptée	aux	théories	naturalistes,	selon	
lesquelles la nature féminine est dominée par la sexualité, puisque toute la vie d’une femme est 
conditionnée par les cycles de la reproduction, et que l’utérus, organe central, constitue une forme de 
bête	féroce	insatiable.	L’idée	de	la	bestialité	de	la	matrice	existait	déjà	chez	Platon,	mais	il	affirmait	une	
équivalence chez l’homme32. Pourtant, cette réciprocité a disparu des discours (déjà chez Galien), qui 
ont	concentré	l’animalité	sexuelle	dans	le	corps	féminin.	Les	tentatrices	reflètent	la	nature	non	encadrée	
de la femme, c’est-à-dire une sexualité insatiable et funeste.
 L’accusation contre les tentatrices répond à la même logique que contre les mégères. D’ailleurs, 
ces	deux	figures	se	confondent	parfois	dans	les	traités,	avec	une	nuance	:	la	mégère	questionne	le	rôle	
des femmes hors du foyer, tandis que la tentatrice est une représentation de l’intérieur et de la sexualité. 
Si la mégère réunit les sept péchés capitaux, dont la colère en premier lieu, la tentatrice développe le 
vice	de	la	luxure.	Ainsi,	il	s’agit	d’abord	d’une	figure	d’ordre	religieux,	intégrée	dans	le	durcissement	du	
discours sur les femmes et la tentative catholique de régularisation des mœurs. L’imaginaire de la femme 
connaît	un	tournant	pendant	le	passage	du	Moyen-Age	à	l’époque	moderne,	aidé	par	l’amplification	de	
la diffusion avec le développement de l’imprimerie. Ce mouvement se positionne peut-être aussi en 
réaction	aux	figures	féminines	cultivées	de	la	Renaissance,	interprétées	comme	un	début	d’émancipation	
féminine. La luxure, fréquemment rattachée à la coquetterie, est le « vice féminin par excellence »33. La 
femme luxurieuse se condamne à l’Enfer, trouble les mœurs et pousse au désordre social.
	 	Cette	figure	est	surtout	déployée	dans	 les	 traités	et	s’inscrit	dans	 la	Querelle	des	 femmes.	A	
quelques exceptions près, le discours sur les femmes n’a pas grandement évolué pendant l’époque 
moderne, la structure textuelle et l’argumentaire restent similaires aux écrits de la Renaissance. La pensée 
se fonde sur l’invocation d’autorités (religieuses ou laïques) et l’assemblage d’exempla mythologiques, 
bibliques et historiques. Le traité n’est pas une analyse argumentée, mais une liste de défauts et de 
qualités considérés comme naturellement féminins. Le style saccadé, ajouté aux paragraphes courts 
et au rythme dynamique, crée un effet de persuasion plus rapide et accélère le processus mental 
d’adhésion et de mémorisation. Suivant la même démarche, ces traités se servent de proverbes aisément 
mémorisables en guise de conclusion. Le débat se porte sur quelques éléments récurrents, dont l’épisode 
de la création d’Eve dans la Genèse, qui occupe une place primordiale, sans doute due au besoin de 
justifier	 la	 contradiction	 entre	 création	 divine	 et	monstrueuse	 créature.	 L’importance	 des	 références	
religieuses dans la Bibliothèque bleue s’explique par le contexte d’écriture, les auteurs étant souvent 
des ecclésiastiques, par le projet éditorial et le contexte post-tridentin. D’autres traités s’appuient sur des 
références laïques : La Malice des Femmes se réfère au poète Desportes (1546-1606) et cite notamment 
Faustines, Médée, Phèdre. Néanmoins, la thèse est sensiblement similaire. Parfois, la Querelle est traitée 
comme un exercice de rhétorique, avec la thèse et l’anti-thèse, comme dans Le Miroir des Femmes. 



Automne 2017

Histoire & Genre

34 35

Mais l’effet d’équilibre est trompeur : les arguments défendant les femmes valorisent des singularités, 
des individus extraordinaires, tandis que les accusations se portent contre la masse, l’ensemble de la 
population féminine.
 Les écrits mettent en garde contre les dangers de l’amour, toujours en opposition à l’amitié. 
Furetière	indique	que	«	l’amour	divin	est	le	seul	qui	nous	doit	enflammer	»34. De plus, l’amour humain 
est immédiatement sexuel : il s’agit de « cette violente passion que la nature inspire aux jeunes gens 
de	divers	sexes	pour	se	joindre,	afin	de	perpétuer	l’espèce	»35. Les textes accusent les femmes d’être 
naturellement disposées à la sexualité, mais incapables de l’amitié rationnelle privilégiée. Parmi les idées 
les	plus	violentes	figure	la	remise	en	question	de	l’existence	de	l’amour	maternel	(Robert le Diable)36. 
Dans	l’imaginaire	de	la	tentatrice,	l’émotion	et	la	sensibilité	des	femmes	sont	évacuées	au	profit	du	vide	
sentimental. Les femmes ne sont plus que des enveloppes corporelles.
 La représentation du corps est duale, beauté et puanteur. La beauté est aussi une notion double : 
d’une	part,	il	s’agit	de	l’artifice	dangereux,	d’autre	part,	l’extérieur	reflétant	l’intérieur,	la	beauté	agit	
comme preuve de la perfection. Les traités déclinent ces deux notions selon la thèse défendue. Les 
traités philogynes comme La Malice des Hommes s’appuient sur la beauté pour prouver la supériorité 
féminine.	A	l’inverse,	la	beauté	peut	figurer	un	artifice	dangereux.	La	sensualité	fantasmatique	devient	
une sexualité dévorante. Le corps de la femme est coupable de provoquer le désir sexuel et la perdition, 
même lorsque l’âme est vertueuse (dans le cas de Bellissant, Histoire de Valentin et Orson) : les femmes 
n’auraient donc pas d’autorité sur leur corps.
 La comparaison du désir féminin au besoin d’assouvir une bête féroce permet de déshumaniser 
l’acte sexuel. La matrice conditionne les femmes à être dans un état de besoin similaire à l’instinct 
alimentaire, ce qui rejoint l’imaginaire de l’ogresse, de la femme insatiable et dévoreuse d’hommes 
et d’argent. Dans une représentation mouvante et symbolique, les glissements de la vie intime à la 
gestion	du	patrimoine	et	vice-versa	ne	posent	pas	de	problèmes.	La	cupidité	est	le	reflet	de	l’intérieur	
incontrôlable des femmes. Parallèlement à la beauté extérieure, le bas et l’intérieur du corps de la femme 
sont comparés à la saleté et à la puanteur37. Si l’apparence est plaisante, le corps est sale, trompeur et 
inhumain. La tentation est utilisée pour rappeler que les femmes ne sont que des pièges, des obstacles, 
des	épreuves	dans	la	vie	de	l’homme.	Cette	notion	est	également	ambivalente	:	la	femme	figure	à	la	fois	
l’agent de Satan, l’outil de Dieu et la Providence.
	 Les	 traités	 reflètent	une	nette	méfiance	des	moralistes	pour	 la	 toilette	des	 femmes,	et	pour	 la	
fabrication de produits de beauté, apparentée à la préparation de philtre et de poison. La femme meurtrière, 
qui prépare le crime dans la pénombre de la cuisine, est l’inversion de la mère nourricière. Froide et 
insensible,	 dévoreuse	 et	 cupide,	 la	 femme	déshumanisée,	dont	 le	 corps	n’est	qu’artifice	et	 puanteur,	
semble incarner la mort. Cette représentation dévalorisante conforte la nécessité de l’apprivoisement de 
ce corps bestial. L’état de tranquillité préconisé aux femmes est proche de l’état de la mort. Rejoignant 
les doctrines ecclésiastiques, la vie paisible amène la mort passive et rassurante, tandis que la vie 
passionnelle mène à l’Enfer. En somme, serait-ce une manière d’apprivoiser la mort à travers celle 
qui l’incarne ? « Donner à la femme le visage de la mort, puis la conquérir, n’est-ce pas poser comme 
possible l’impensable : la victoire de l’homme sur la mort et sur l’éternité ? La Bibliothèque bleue est 



34

Article

35

Moderne

peut-être l’écho de ce rêve insensé »38.

	 Les	nombreuses	corrélations	et	oppositions	entre	les	quatre	figures	établies	permettent	de	constater	
une représentation antagoniste, basée sur le bien et le mal. Il n’y a aucune femme intermédiaire, ni 
aucun personnage réunissant en elle cette dualité. Les représentations intègrent plus ou moins la même 
logique de la conception féminine, que ce soit à partir d’arguments théologiques ou naturalistes. La 
représentation féminine, bien qu’ambivalente, correspond à une seule conception, déclinée positivement 
ou négativement. Pourtant, la co-existence de la dimension bestiale-sexuelle-mortelle et la dimension 
chaste-modeste-féconde dans la nature féminine n’est jamais développée, et la frontière n’est pas 
nettement tracée. L’imaginaire s’attarde surtout à présenter les extrémités de ces constructions.
 Le corpus de sources, réédité entre le XVIIe et le XVIIIe siècle, présente la particularité de se 
trouver à un moment charnière entre la culture dite traditionnelle et l’apparition des concepts nouveaux, 
amenés par les philosophes des Lumières. Le XVIIIe siècle constitue ce temps de correspondances des 
idées, de l’intégration des nouvelles notions, parfois confusément mélangées aux anciennes. L’ambiance 
pré-romantique du siècle des Lumières n’empêche pas les philosophes de considérer la nature féminine 
comme	 inférieure,	 à	 l’image	 de	 Rousseau	 qui	 affirmait	 que	 «	 la	 recherche	 des	 vérités	 abstraites	 et	
spéculatives, des principes, des axiomes dans les sciences, tout ce qui tend à généraliser les idées n’est 
point du ressort des femmes »39.	 Si	 le	 discours	 n’a	 pas	 significativement	 évolué,	 l’individualisation	
progressive a contribué à améliorer les conditions en portant de l’intérêt pour certains domaines sociaux 
tels	que	l’éducation,	la	santé.	Les	femmes,	en	tant	que	membres	de	la	société,	profitent	de	son	évolution,	
de	la	valorisation	du	couple	et	de	la	modification	de	la	sensibilité	générale	face	à	la	violence.	Ainsi,	les	
femmes ont gagné en protection, tout en restant, justement, sous tutelle.

Notes 

1  Voir CHARTIER, 1981 ; MANDROU, 1964.
2  Dictionnaire de l’Académie française, 1694, « femme ».
3  FURETIÈRE, 1690, « femme ».
4  Dictionnaire de l’Académie française, 1694, « matrice ».
5  FURETIÈRE, 1690, « famille ».
6  Le jardin de l’honneste amour, FARGE, 1982, p. 183.
7  Le jardin de l’honneste amour, FARGE, 1982, p. 184.
8  Le Miroir des Femmes, FARGE, 1982, p. 107.
9  La Femme mécontente de son mari, FARGE, 1982, p. 231.
10  La Patience de Griselidis, FARGE, 1982, p. 325.
11  STEINBERG, 2010, p. 154.
12  STEINBERG, 2010, p. 146.
13  La Malice des femmes, FARGE, 1982, p. 113.
14  Dictionnaire de l’Académie française, 1762, « mégère ».
15  FURETIÈRE, 1690, « mégère ».
16       Voir ARNAUD, 2012, p. 131-147.
17  Dictionnaire de l’Académie française, 1762, « poissarde ».
18  Voir ARIÈS, DUBY, 1985.



Automne 2017

Histoire & Genre

36 37

19  FARGE, 1982, p. 46.
20  La Femme mécontente de son Mari, FARGE, 1982, p. 248.
21  L’Apologie des Femmes, FARGE, 1982, p. 349.
22  La femme mal conseillee, FARGE, 1982, p. 308.
23  L’Apologie des Femmes, FARGE, 1982, p. 350.
24  FURETIÈRE, 1690, « soumission ».
25  FURETIÈRE, 1690, « soumission ».
26  Robert le Diable, BOLLÈME, 2003, p. 265.
27  L’Apologie des femmes, FARGE, 1982, p. 349.
28  SAINT PAUL, Epitre aux Ephésiens (5,22 à 6,9).
29  NARDONE, LAMARQUE, 2000, p. 141-152.
30  FLANDRIN, 1984, p. 119.
31  FURETIÈRE, 1690, « tentation ».
32  LAZARD, 1985, p. 20.
33  BEAUVALET-BOUTOUYRIE, 2003, p. 50.
34  FURETIÈRE, 1690, « amour ».
35  FURETIÈRE, 1690, « amour ».
36  Le Miroir des Femmes, FARGE, 1982, p. 97.
37  La Malice des Femmes, FARGE, 1982, p. 131.
38  FARGE, 1982, p. 77.
39  ROUSSEAU, Jean-Jacques, Emile ou de l’Education, 1762, cité dans VIENNOT, 2012, p. 69.

Bibliographie 

Sources 

Dictionnaire de L’Académie française, éd. 1, Paris, 1694.

Dictionnaire de L’Académie française, éd. 4, Paris, 1762.

FURETIÈRE, Antoine, Dictionnaire universel contenant les mots françois, tant vieux que modernes, et les 
Termes des Sciences et des Arts, Paris, SNL – Le Robert, 1984 (1690).

Les textes de la Bibliothèque bleue sont disponibles dans les anthologies suivantes :

BOLLEME, Geneviève, Littérature de colportage, bibliothèque bleue, Paris, Robert Laffont, 2003.

FARGE, Arlette, Le miroir des femmes, Paris, Montalba, 1982.

Littérature secondaire 

ARNAUD, Sabine, « De la dénomination d’une maladie à son assignation : l’hystérie et la différence 
sexuelle, entre 1750 et 1820 », in VIENNOT, Eliane (éd.), Revisiter la « Querelle des femmes » : discours 
sur l’égalité/inégalité des sexes, de 1750 aux lendemains de la Révolution, Saint-Etienne, Publications 
de l’Université de Saint-Etienne, 2012, p. 131-147.

ARIÈS, Philippe, DUBY, Georges (dirs.), Histoire de la vie privée, t.3, Paris, Seuil, 1985.

BEAUVALET-BOUTOUYRIE, Scarlett, Les femmes à l’époque moderne (XVIIe - XVIIIe siècles), Paris, Belin, 
2003.



36

Article

37

Moderne

CHARTIER, Roger, Lectures et lecteurs dans la France d’Ancien Régime, Paris, Seuil, 1981.

CORBIN, Alain, COURTINE, Jean-Jacques, VIGARELLO, Georges (dirs.), Histoire du corps, t.1, Paris, Seuil, 
2005.

DUBY, Georges, PERROT, Michelle (dirs.), Histoire des femmes en Occident, t.3, Paris, Plon Perrin, 
2002.

FLANDRIN, Jean-Louis, Familles, Parenté, maison, sexualité dans l’ancienne société, Paris, Seuil, 1984.

HAASE-DUBOSC, Danielle, HENNEAU, Marie-Elisabeth (dirs.), Revisiter la « Querelle des femmes », 
Discours sur l’égalité/inégalité des sexes, de 1600 à 1750, Saint-Etienne, Publications de l’Université 
de Saint-Etienne, 2013.

LAZARD, Madeleine, Images littéraires de la femme à la Renaissance, Paris, PUF, 1985.

MANDROU, Robert, De la culture populaire aux XVIIe - XVIIIe siècles, la Bibliothèque bleue de Troyes, 
Paris, Stock, 1964.

MARAIS, Jean-Luc, « Littérature et culture « populaires » aux XVIIe - XVIIIe siècles », Annales de 
Bretagne et des pays de l’Ouest, vol. 87, n°1, 1980, p. 65-105.

NARDONE, Jean-Luc, LAMARQUE, Henri (dirs.), L’histoire de Griselda, une femme exemplaire dans les 
littératures européennes, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 2000.

STEINBERG, Sylvie, « Hiérarchies dans l’Ancien Régime », in RIOT-SARCEY, Michèle (dir.), De la différence 
des sexes, Le genre en histoire, Paris, Larousse, 2010, p. 135-162.



Automne 2017

Histoire & Genre

38 39

Eléonore BECK

L’épidémie du mal : 
La répression des « semeuses de peste » à Genève en 1615-1616

  Dès 1348, la peste noire apparaît dans toute l’Europe occidentale. L’endémicité et la contagiosité 
du	fléau	imposent	une	rupture	démographique,	économique,	médicale	et	économique	sans	précédent,	
tout en provoquant de terribles mouvements de panique. Face à la virulence de l’épidémie, le mythe 
des « semeurs de contagion » s’implante aux côtés de la pandémie du XIVe siècle. Des accusations en 
chaîne conduisent à des exécutions violentes de lépreux et de Juifs, suspectés de répandre la peste en 
empoisonnant des puits et des fontaines. 
 Au cours du XVI e siècle, l’accumulation de « témoignages historiques », d’aveux de « coupables », 
d’arguments médicaux et démonologiques donne au phénomène des formes nouvelles et composites1. 
Alors que les références érudites viennent renforcer le mythe de la propagation volontaire de la peste, 
une main d’œuvre particulière se développe pour répondre à la demande des administrations civiles. 
Infirmières,	cureuses,	parfumeurs,	nettoyeurs	et	fossoyeurs	affluent	dans	les	cités	contaminées,	dont	«	la	
vocation bienfaisante est bientôt détournée par les fantasmes des villes infectées »2. Ce personnel de la 
peste est suspecté d’« engraisser » des bancs, des poignées de portes ou des fontaines au moyen d’un 
venin infecté concocté de manière « naturelle » (provenant du corps des pestiférés) ou surnaturelle (par 
l’intervention	diabolique).	Souvent	qualifiées	d’«	engraisseurs	»	dans	les	écrits	des	contemporains	des	
événements, les femmes représentent en fait la grande majorité des incriminés. Accusées de propager la 
maladie, ces « semeuses de peste » sont condamnées avec sévérité à Genève, en Savoie et dans la région 
piémontaise au cours du XVIe et du XVIIe siècles. Les cités ouest-alpines apparaissent ainsi comme 
« des foyers de diffusion des idées ou des fantasmes et des axes de communication des maladies »3. 
 L’historiographie de la propagation volontaire de la peste est relativement restreinte. La 
littérature	scientifique	se	concentre	principalement	sur	l’incrimination	des	Juifs	et	des	lépreux	pendant	
la peste noire ou sur le célèbre épisode milanais du XVIIe siècle, romancé par l’essayiste Alessandro 
Manzoni (1785-1873) au XIXe siècle4. Alors que le phénomène est évoqué de manière factuelle par 
certains historiens et médecins épidémiologistes au cours du XVIIIe et du XIXe siècles, l’approche des 
comportements culturels de la maladie reste mise à l’écart par la plupart des chercheurs jusqu’à ce que 
la peste devienne, selon les mots du spécialiste de l’histoire sociale de la santé Jean-Pierre Goubert, un 
« poste d’observation privilégié pour l’histoire des mentalités »5. L’historien Jean Delumeau, dans sa 
monumentale histoire de la peur en Occident, s’intéresse aux comportements collectifs lors d’épidémies 
de peste6. La dynamique de la maladie et des comportements culturels est développée de manière plus 
approfondie par le démographe et médecin Jean-Noël Biraben, qui intègre des travaux statistiques dans 
ses deux tomes sur l’épidémie7. Si ces œuvres sont très importantes dans leurs contributions à l’histoire 
culturelle de la peste, l’aspect totalisant de ces démarches conduit à une forme d’homogénéisation des 
comportements des hommes face à l’épidémie. 

L’historiographie	de	la	chasse	aux	sorcières	contribue	également	à	l’élargissement	de	la	réflexion	



38

Article

39

Moderne

sur les incriminations des semeuses de peste, avec les archives judiciaires et la littérature démonologique 
comme toile de fond. Alors que la plupart des chercheurs des XVIIIe-XIXe siècles voient le crime des 
engraisseurs comme une conspiration d’empoisonneuses sans coloration diabolique, de nombreux 
historiens de la grande chasse perçoivent les « semeuses de peste » comme une sous-catégorie de la 
sorcellerie.	Simple	épiphénomène	de	 la	 sorcellerie	ou	de	 la	maladie,	 elle	finit	par	devenir	un	 thème	
spécifique	et	autonome	pour	certains	historiens	:	on	peut	citer	notamment	le	mémoire	de	François	Burgy,	
l’article d’Yves-Marie Bercé, ou les travaux de William Naphy8. 
 Genève apparaît comme un terrain clé pour l’étude de la répression des « semeuses de peste ». 
Pendant les vagues de panique liées à l’épidémie, les incriminations et les condamnations pour le 
crime de propagation volontaire de la peste foisonnent dans les archives judiciaires : le nombre de cas 
conservés s’élève à plus de 200 entre le XVIe et le XVIIe siècle9. A partir de 1530, date des premières 
inculpations,	le	mythe	d’une	conspiration	d’«	engraisseurs	»	semble	authentifié	par	l’exécution	de	ces	
prétendus criminels. Dans la République nouvellement réformée de 1545, les 62 procédures étudiées par 
François Burgy suivent la même logique que celles de 1530. William Naphy, quant à lui, s’intéresse à la 
transformation du schéma des incriminations qui s’effectue brutalement à partir de 1571. Si initialement 
le	 crime	d’engraissement	 «	 […]	 a	 été	 lié	 à	 un	 complot	 entrepris	 pour	 le	 gain	financier	 »,	 il	 semble	
que plus tard « […] il s’est retrouvé associé à la sorcellerie, pratiqué de façon indépendante et visant 
malicieusement	des	individus	spécifiques	»10. En 1615, les « semeuses de peste » sont incriminées en 
tant que « sorcières » et non pas en tant qu’« engraisseurs ». Les propriétés toxiques des activités des 
« engraisseurs » s’effacent ainsi pour laisser place au crime surnaturel de sorcellerie. Désignés par Jean 
Delumeau, William Monter et Yves-Marie Bercé comme « les 6 derniers engraisseurs » exécutés par la 
justice genevoise, les cas de 1615 n’ont pas été étudiés plus profondément par l’historiographie. 

Véhiculée par des troupes piémontaises, l’épidémie de peste qui touche Lausanne, Morges et 
Thonon depuis 1613 ravage Genève entre août 1615 et février 1616. L’étude de l’historien et démographe 
Alfred Perrenoud fait état de 1’500 morts de peste en cinq mois pour une population totale de 15’000 
personnes, soit 10 % de la population11. Malgré la courte période au cours de laquelle elle se déploie, 
l’épidémie de 1615 est particulièrement violente et conduit à une importante crise de subsistance, liée 
à l’interruption des échanges économiques avec les villes adjacentes. La mortalité très élevée touche 
principalement les plus pauvres, les riches ayant la possibilité de fuir la peste ou de s’isoler plus 
facilement. La « rupture inhumaine »12 qui vient frapper la cité est également familière pour les autorités 
du début du XVIIe siècle, dont le contrôle de l’organisation sanitaire, politique et juridictionnel est de 
plus en plus renforcé. 
 Bien connus des populations locales qui « les affublent de noms locaux »13, les « marrons », 
« cureuses », « guydons » et « enterreurs » s’occupent du transport des morts, du nettoyage et de la 
désinfection	des	maisons	contaminées.	En	1615,	le	métier	pluriséculaire	du	«	marronnage	»	est	confié	
à « des escouades de cureurs sous les ordres d’un chef expérimenté »14.  Désignant un « guide de 
montagne »15 ou un « homme expert qui en secourt un autre peu expert »16, le terme « marron » peut 
également	 signifier	 de	 manière	 péjorative	 «	 l’animal	 domestique	 échappé	 et	 redevenu	 sauvage	 »17. 
Voyageurs itinérants, les « marrons » apprennent leurs pratiques dans des régions montagnardes reculées, 



Automne 2017

Histoire & Genre

40 41

spécialisées dans l’usage de parfums18. Fortement exposés à la contamination, ces « professionnels de 
la peste » sont particulièrement bien rémunérés par les autorités municipales. Pour ne pas effrayer ou 
contaminer les habitants, les « marrons » sont isolés des autres individus. Ils travaillent de nuit, portent 
des signes distinctifs (ils sont vêtus de toile noire et portent une baguette blanche) et sont logés hors 
des murs de la cité (près de l’hôpital de Plainpalais). L’opinion publique perçoit négativement cette 
étrange main-d’œuvre, dont « l’horreur de la tâche » la fait « se confondre avec la contagion elle-
même »19. Enormément de plaintes sont ainsi déposées à l’encontre des excès des « marrons », accusés 
de	vouloir	tirer	un	profit	financier	des	épidémies.		
 Soumise à la loi de la maladie, la population l’est également par l’exercice de la justice. Bien que 
le « temps de peste » implique la suspension de la justice inférieure, le nombre d’ordonnances (liées au 
respect des règlements d’hygiène publique) et d’affaires criminelles est au contraire bien plus important 
pendant l’épidémie qu’en temps normal. Les Registres du Conseil et les Procès Criminels des Archives 
d’Etat de Genève (AEG) font état d’au moins 27 procédures pour « crime de sorcellerie » dans la période 
de peste allant d’août 1615 à février 1616. 

A la lumière de la production et de la diffusion de la littérature démonologique et des livres imprimés 
de peste, ce travail propose d’une part de comprendre les racines intellectuelles du mythe des semeuses 
de peste et de son lien étroit avec la sorcellerie. L’examen des procédures criminelles et des Registres 
du Conseil permet d’autre part d’appréhender les comportements de la population et les réactions des 
autorités genevoises face au crime des « semeuses de peste ». Dans le climat de terreur collective liée à 
la pandémie de 1615-1616, la procédure d’Ayma Mange (?-1615), femme pauvre, sans attache familiale 
et employée de l’hôpital pestilentiel, condamnée à mort pour crime de sorcellerie, met en exergue les 
ruptures et les continuités qui s’opèrent dans les normes de représentations culturelles et le discours 
judiciaire concernant la propagation volontaire de la peste au début du XVIIe siècle. 

Le mythe des semeuses de peste : l’imaginaire du mal biologique 

Alors que la pandémie revient de manière endémique pendant toute l’époque moderne, certains 
médecins	cherchent	à	lutter	contre	le	fléau	en	constituant	une	véritable	littérature	spécialisée	sur	la	peste.	
Avec l’invention de l’imprimerie, des livres imprimés de peste sont diffusés en langue vernaculaire 
dans toute l’Europe continentale à l’intention d’un large public et dans le but d’instruire les autorités 
municipales. Véritables best-sellers, ces ouvrages sont imprimés en petits formats à plus de 400’000 
exemplaires en langue française entre 1490 et 172520. A partir de 1560, la production des livres imprimés 
de peste en langue vulgaire prend la forme d’une production de masse et constitue l’un « des principaux 
médias par lesquels les valeurs normatives sur la peste se répandent »21. Loin d’être uniforme dans le 
temps et dans l’espace, la médecine de l’époque moderne semble toutefois se structurer autour d’un 
« plan de référence »22 où les conceptions médicales sur la peste rentrent en interaction avec les systèmes 
de normes de l’époque médiévale, elles-mêmes basées sur l’autorité des médecins de l’Antiquité. 
 Conçue comme étant un châtiment divin provoqué par les fautes des hommes pour la majorité des 
médecins, la peste est en outre attribuée à des causes « naturelles ». Avant la découverte du bacille de la 



40

Article

41

Moderne

peste par Alexandre Yersin (1863-1943) au XIXe	siècle,	l’origine	du	fléau	est	généralement	imputée	à	la	
« corruption » de l’air ambiant, provoquée par des émanations putrides venues du sol ou à de mauvaises 
conjonctions astrales. La théorie de l’air « corrompu » côtoie l’hypothèse de la contagion, bien que cette 
question reste débattue par les médecins et chirurgiens au cours du XVIe	siècle.	Si	la	doctrine	officielle	
ne perçoit pas la contagion comme étant la réelle cause de l’épidémie, la transmission de la peste par 
les interactions interhumaines ou par divers objets infectés est admise empiriquement par la majorité du 
corps médical. Son existence est en outre reconnue par les populations qui « emploient le mot contagion 
comme synonyme de peste »23 .
 Au cours du XVIe siècle, le danger de la propagation volontaire survient dans certains livres 
imprimés de peste. La crainte d’une conspiration de « semeuses » de peste ou d’« engraisseurs » apparaît 
ponctuellement chez certains auteurs, qui assimilent la maladie infectieuse à un empoisonnement. Le 
médecin Claude de Ruby (1533-1613) insiste par exemple sur le danger de « l’apport et attouchement de 
choses infectes » dans son Discours sur la contagion de peste, à propos de la pandémie qui touche Lyon 
en 157724.

Marginalement évoquée par certains médecins, la transmission volontaire de la peste est parfois 
imputée	à	la	sorcellerie.	A	la	fin	du	XVIe siècle, certains auteurs évoquent les actions du diable comme 
étant l’une des causes principales de la transmission de la pandémie. Le médecin genevois Jean-Antoine 
Sarrasin	(?-1573)	publie	un	traité	sur	la	peste	en	1571	démontrant	l’action	indiscutablement	maléfique	
des empoisonneurs25. Jean Suau de Nymes (1528-1603) évoque quant à lui la possibilité pour certains 
sorciers de répandre la peste par le « seul touchement d’un baston »26. Si l’incrimination diabolique reste 
généralement discrète dans la littérature de peste, Suau et Sarrasin trouvent un écho plus important dans 
d’autres écrits de leurs contemporains.

A l’ère où le diable « occupe souverainement les esprits »27, la grande opération judiciaire que 
constitue la chasse aux sorcières en Europe à l’époque moderne se précise avec le développement d’un 
corpus	 de	 littérature	 juridique	 spécialisé	 à	 la	 fin	 du	XVIe siècle. La diffusion importante des traités 
démonologiques,	produits	par	des	laïques	et	des	ecclésiastiques,	conduit	à	une	redéfinition	de	la	nature	
du crime de sorcellerie. Cette littérature devient ainsi le « principal véhicule de transmission des 
connaissances relatives à ce crime »28.
  Au cours du XVIe siècle, le système de croyance développé par les démonologues prend un 
aspect cumulatif, la sorcellerie devenant un « crime de lèse-majesté divine et humaine » sous la plume 
du jurisconsulte Jean Bodin (1530-1596).	La	sorcellerie	est	définie	de	manière	doctrinale	comme	un	
« crime d’exception » cumulant de terribles activités : à la fois hérétique et apostate, la sorcière rejette la 
foi chrétienne pour pénétrer dans une vaste secte satanique. Des « graisses », « poudres » et « onguents » 
maléfiques	lui	sont	délivrés	par	le	diable	pendant	le	«	sabbat	»,	réunion	nocturne	où	se	retrouvent	les	
sorciers dévoués à l’esprit du mal. Au moyen de ces instruments diaboliques, la sorcière s’adonne à 
l’obligation	quasi	contractuelle	du	«	maleficium	».	Qualifié	comme	«	un	crime	et	une	méchante	action	»29, 
le	maléfice	est	une	action	magique	dirigée	contre	des	personnes	et	des	bêtes	et	visant	à	nuire	ou	à	détruire.	
Cette opération s’insère « dans un système de pensée et de croyance selon lequel la maladie et la mort 
sont moins des phénomènes naturels que des agressions, des sorts »30. Pour les démonologues du XVIe 



Automne 2017

Histoire & Genre

42 43

siècle,	le	fléau	de	la	peste	et	sa	terrifiante	virulence	n’échappe	pas	à	cette	logique	de	pensée.	
 Le lien établi entre la peste et les actions du diable n’est pas toujours évident dans les écrits 
démonologiques.	A	partir	de	la	fin	du	XVIe siècle, la corrélation entre épidémies de peste et sorcellerie 
apparaît toutefois de manière quasi systématique. Dans son célèbre ouvrage De la Démonomanie des 
sorciers, Jean Bodin mentionne l’existence d’un complot de sorcières qui « gressaient les cliquets 
de portes, pour faire mourir les personnes » à Casal et à Genève31. Dans son Discours execrable des 
sorciers, le juge et démonologue de Franche-Comté Henri Boguet (1550-1619) développe de manière 
plus approfondie le thème de la propagation volontaire. Dans son chapitre Des onguents et oignements 
des sorciers, l’auteur reprend les « événements » de Casal évoqués par Bodin et donne l’exemple d’un 
récit similaire à Saint-Claude en 1565 où « un homme d’orgelet […] mit la peste en vingt-cinq maisons, 
en frottant subtilement, avec une graisse qu’il portait dans une boîte, quelques cuillères qui appartenaient 
aux maîtres de maison »32. Pour l’auteur, « c’est le Diable qui fournit les graisses et oignements aux siens 
pour faire mourir les gens »33. La nature toxique du venin est imputée au recours magique, l’origine de 
la décoction provenant de l’univers sabbatique. 
 Les exemples de procès d’« engraisseurs » ou de « sorcières-semeuses de peste » cités dans les 
écrits de Ruby, Bodin ou Boguet se construisent autour d’un axe géographique déjà évoqué auparavant. 
En véritable « itinéraire d’épidémie »34, le duché de Savoie (Chambéry), la République de Genève ou la 
Franche-Comté (Casal, Saint-Claude) font partie des « couloirs alpins » fortement touchés par la peste et 
par la terreur collective des « engraisseurs ». La répression intensive de ces prétendus criminels et l’écho 
des comptes rendus des procès en Europe occidentale alimentent les traités de démonologie, ainsi que de 
nombreux ouvrages imprimés de peste. A Genève, l’interaction entre les « processus judiciaire d’un côté 
et la tradition livresque de l’autre »35	influence	très	certainement	la	conduite	des	autorités	municipales	
face à la répression du crime, modelant sensiblement le cours de ces procès. 

L’offensive judiciaire face à l’offensive pandémique : de la divergence au rapprochement des crimes

Sur les 479 procès de « sorcellerie » compris entre 1537 et 1662 à Genève, William Monter 
distingue la répression de la « sorcellerie extraordinaire » (les « engraisseurs ») de la « sorcellerie 
ordinaire »36. La similitude de la chronologie de la répression, du déroulement des procédures, et de 
certaines composantes des incriminations conduit Monter à amalgamer les activités des « engraisseurs » 
au crime plus vaste de sorcellerie. Malgré les ressemblances et la « conjonction » progressive des deux 
types de criminalité, les « engraisseurs » ne peuvent être considérés comme des « sorciers ».

 Dans la République calviniste, les plus fortes vagues répressives prennent place entre 1565-
1571 et 1608-161637. La répression des « sorcières » et des « engraisseurs » correspond ainsi étroitement 
aux recrudescences épidémiques. La conjoncture de la justice suit généralement celle de la maladie. 
L’anomalie du « temps de peste », par son caractère cyclique et sa mortelle rapidité, crée un climat 
d’insécurité et de désordre qui dérègle les comportements individuels et collectifs. La terreur des épidémies 
de peste génère des soupçons et des rumeurs au sein des communautés, favorisant le déclenchement de 
dénonciations en chaîne. 



42

Article

43

Moderne

 Les historiens de la grande chasse évoquent souvent l’effet de la peste sur la conjoncture des 
bûchers	des	sorcières.	Dans	un	monde	 imprégné	de	superstitions	et	de	magie,	de	conflictualité	et	de	
précarité, il est vraisemblable que les populations, terrorisées par la peste, aient cherché des responsables à 
leur malheur. Il faut toutefois modérer l’importance des épidémies de peste qui apparaissent uniquement 
en	 toile	 de	 fond	 comme	 un	 facteur	 «	 aggravant	 des	 conflits	 préexistants	 »	 en	 «	 rendant	manifestes	
les inimités latentes »38. Le crime de « semer » ou de « bouter » la peste s’incarne plutôt à travers le 
phénomène très particulier des « engraisseurs », qui est, quant à lui, indéfectiblement lié à la peste 
même. 

Au printemps 1530, les autorités genevoises extorquent des « confessions » d’un employé de 
l’hôpital	pestilentiel	de	Plainpalais,	affirmant	qu’une	conspiration	d’«	engraisseurs	»	 répand	 la	peste	
en ville au moyen d’un onguent pestifère. Le même schéma se répète en 1545, où la répression de ces 
« criminels » prend la forme d’une véritable « chasse aux engraisseurs » par la chaîne de dénonciation 
qu’elle produit : sur les 62 personnes incriminées, 29 individus sont condamnés à mort, 21 sont bannis 
de la République, et 8 sont libérés39.

William Monter indique que les « engraisseurs » de 1530 et 1545 sont généralement des femmes 
pauvres, employées de l’hôpital pestilentiel, en majorité savoyardes et sans statut juridique précis40.  
La plupart des procès des engraisseurs ne comporte pas de réelles mentions d’enquête, démontrant le 
caractère particulièrement expéditif de ces procédures. Le manque de preuves matérielles et l’absence 
de	flagrant	délit	conduit	le	lieutenant	à	construire	son	enquête	sur	l’audition	des	témoins	à	charge,	la	
recherche de boîtes d’onguents empoisonnés et le recours systématique à la torture pour extorquer des 
« aveux » à l’accusée ou pour découvrir ses éventuelles complices.

La mention d’un « serment » qui lierait les engraisseurs entre eux, apparaît de manière quasi 
systématique dans les procès. Selon le récit des accusées, ce « serment » se déroulerait en plein jour 
(généralement vers midi) à Plainpalais et serait toujours présidé par un maître médecin41. L’historien 
François Marc Burgy précise que pour ces employées de l’hôpital des pestiférés, propager la peste est 
synonyme	d’un	surcroît	de	travail	et	d’enrichissement	sans	projet	de	destruction	maléfique	globale42.

L’analyse du statut social et du sexe des accusés, du déroulement des procédures, de la sentence 
(mis sur le bûcher) et de la chronologie de la répression rapproche les « engraisseurs » des sorciers. Les 
deux crimes semblent toutefois totalement dissociés. Pour les élites contemporaines des affaires de 1530 
et 1545, les « engraisseurs » sont des empoisonneurs. Le crime d’« empoisonnement volontaire » trouve 
ses sources juridiques dans la doctrine du XVIe siècle, dont les textes de lois romaines (Lex Cornelia 
de sicariis et veneficiis) permettent « d’étayer l’accusation d’empoisonnement »43. Les descriptions de 
la	composition	des	armes	des	«	engraisseurs	»	et	 leurs	qualifications	dans	les	procédures	(«	venin	»,	
« poison », « graisse pestilentielle ») démontre la nature indubitablement toxique et naturelle de la 
décoction. Malgré les caractéristiques communes avec la « synagogue », le « serment » des engraisseurs 
ne comporte pas de coloration diabolique. De plus, sur 62 procédures incriminant des « engraisseurs », 
seuls deux individus sont interrogés sur leur éventuelle participation au « sabbat ». La majorité des 
procès	ne	comporte	ni	maléfice,	ni	rencontre	avec	le	démon,	ni	d’hommage	au	diable.	Au	XVIe siècle, 
la sentence mortelle des « engraisseurs » (environ 40%) est d’ailleurs beaucoup plus forte que celle des 



Automne 2017

Histoire & Genre

44 45

sorcières (environ 17%), démontrant la panique très particulière impliquée par la croyance en un réseau 
d’empoisonneuses en temps de peste44.   

Le schéma classique des « engraisseurs » se transforme lors de la peste qui touche la cité entre 
1568 et 1572. Sur 115 « engraisseurs » incriminés, 44 sont exécutés en 157145. Contrairement aux 
« empoisonneuses » de 1530 et 1545, les cas de 1571 sont particulièrement complexes et hybrides. 
Certaines personnes sont incriminées uniquement en tant qu’engraisseurs, d’autres seulement en tant 
que sorcières, et la plupart à la fois en tant que semeuses de peste et sorcières. Les crimes de sorcellerie 
et d’engraissement se retrouvent ainsi mélangés en une activité interconnectée. Alors que la sorcellerie 
est une charge rare et additionnelle pour les cas précédents, elle devient l’un des points essentiels à la 
condamnation des « criminelles » de 1571, basculant la nature du crime des « engraisseurs » du côté du 
surnaturel. Malgré la distinction établie par les magistrats genevois entre les deux types de criminalité, 
il	semble	que	«	les	frontières	sont	floues	entre	l’empoisonnement	et	l’envoûtement	»46. L’évolution des 
procès des « engraisseurs » du XVIe siècle démontre en effet que « l’infamie du sorcier suppose et inclut 
plus facilement le recours au poison que l’accusation d’empoisonnement ne crée dans son sillage une 
accusation de sorcellerie »47.

Etude de cas48 : Ayma Mange et le « sabbat des cureuses » 

Au cours du XVIe siècle, la procédure criminelle se transforme à Genève comme dans la plupart 
des pays de l’Europe continentale. Déterminée par le secret de la procédure, sa mise à l’écrit, et la 
recherche systématique de la preuve, la « procédure inquisitoire » supplante le système accusatoire issu 
du droit pénal médiéval à travers la modernisation de ses pratiques judiciaires et l’uniformisation de son 
instruction criminelle. A partir de 1568, l’atrocité du crime est déterminée selon « sept circonstances 
matérielles et morales », trouvant sa source dans les Causes criminelles et d’injures promulguées 
dans les Edits civils de la République de Genève49. La « sorcellerie » et l’« empoisonnement » sont 
définis	comme	des	crimes	particulièrement	abominables,	n’entrant	pas	dans	les	normes	de	la	législation	
ordinaire et méritant la pénalité la plus infâmante (l’exécution sur le bûcher)50.	L’efficacité	répressive	de	
la	nouvelle	procédure	permet	aux	autorités	de	1615	de	poursuivre	d’«	office	»	les	présumées	sorcières	
et	 d’utiliser	 la	 torture	 de	 manière	 systématique	 afin	 de	 corroborer	 la	 culpabilité	 des	 accusées.	 La	
proximité chronologique de certaines procédures donne l’impression d’une « chasse » liée à une chaîne 
de	dénonciation,	atteignant	son	pic	entre	le	mois	d’août	(à	l’annonce	officielle	du	fléau)	et	le	mois	de	
décembre (au moment où l’épidémie diminue). Entre les mois de septembre et de novembre, la majorité 
des accusées sont condamnées à mort. La violence de la répression (5 condamnations à mort) et des 
conditions de détention (2 suicides) côtoie celle de la maladie, qui atteint son point culminant dans cette 
période précise.  
 Arrêtée le 11 octobre 1615 pour « sortilège », Ayma Mange est condamnée six jours après au 
bûcher. La procédure contient les interrogatoires de l’accusée, le sommaire du procès criminel, l’acte 
d’accusation et les « confessions » faites au « Ministre de la Parole de Dieu ». Bien que le rapport du 
chirurgien n’apparaisse pas dans la procédure, l’un des interrogatoires de l’accusée mentionne qu’Ayma 



44

Article

45

Moderne

est « visitée par maître Danniel Tabuy » et qu’elle est déclarée « marquée au bas du ventre ». Par l’usage 
répété de la torture et des questions dirigées, le juge-instructeur établit la culpabilité de l’accusée en 
extorquant	ses	aveux	dans	le	cadre	de	cinq	séances	d’interrogatoires.	Affirmant	au	début	de	l’instruction	
n’avoir	«	[…]	jamais	fait	mourir	personnes	et	bestes,	ny	engraissé,	ny	soufflé	sur	personne	»,	l’accusée	
« confesse » par la suite avoir tué diverses personnes de la cité. 
	 Que	ce	soit	par	son	toucher,	son	souffle,	au	moyen	d’une	poudre	ou	d’un	«	bapton	qu’elle	portait	»,	
Ayma Mange « empoisonne », « met le mal » et « faict mourir » de façon occulte les habitants de la 
République. Dans ses « confessions » au « Ministre de la Parole de Dieu », l’accusée déclare ainsi avoir 
soufflé	«	contre	l’Andrée	Cordier	en	la	rue	du	Boule	et	en	pleine	rue,	irritée	de	laquelle	ladite	Cordier	ne	
lui vendeoit a assez bon marché quelque besoigne dont est suivi que ladite Cordier est morte de peste ». 
Elle est également accusée d’avoir « faict mourir Jean de Cirvitti en le touchant parce qu’il la maltraistait 
fort souvent ». Alimentant la procédure judiciaire, les motifs de vengeances personnelles imputés à 
l’accusée	témoignent	des	situations	conflictuelles	de	la	vie	quotidienne	des	communautés	villageoises.	
Les	maléfices	représentent	ainsi	«	une	sorte	de	langage	codé,	un	cryptage	de	faits	réellement	survenus	
au village »51. Alors que la peste plane comme une ombre menaçante sur la collectivité, le fait d’attribuer 
des sortilèges à la « sorcière » donne du sens au malheur collectif52. Accusée d’avoir « empoisonné 
Pierre Clare, dont il est mort, quoy qu’elle ne puisse plaindre d’avoir esté par lui offensée », Ayma va 
jusqu’à tuer sans raison, sur la simple injonction du Diable.
    Interrogée sur ses présumées complices, Ayma Mange dénonce sa voisine Françoise Cudbuy. 
Déclarant que le Diable « entra en sa chambre au Bourg de Four » trois semaines auparavant pour lui 
reprocher	«	qu’elle	ne	voulait	engraisser	et	que	ladite	Françoise	engraissait	bien	»,	l’accusée	affirme	que	
sa complice « a engraissé au four Saint Léger ». Suite à la confrontation avec une certaine Françoise 
Baud53, Ayma revient sur ses déclarations en invoquant une autre femme, avec qui elle « curoit à Céssel » 
des années auparavant. Ayma dénonce également sous la torture « une cureuse dont elle ne sait le nom » 
qui « a mis le mal chez Maurice Mercier ». Les crimes imputés à ces cureuses, « mettre le mal » 
et	«	engraisser	»	 (mentionné	dix	 fois),	 sont	 interprétés	par	 le	 juge	comme	des	maléfices	 sataniques.	
L’interrogateur effectue un glissement net vers le diabolisme. 
 La dernière partie de la procédure se construit ainsi autour de son activité de cureuse, laquelle est 
reliée par le juge à son activité de sectatrice de Satan : 

  [Ayma] Laquelle estant constituée prisonnière a confessé qu’il y a environ dix sept ans qu’estant à Seyssel ou elle 
curait une maison pestiférée, le diable s’apparut a elle luy présentant de l’argent qu’elle prit de luy, mais que l’ayant 
montré à celle qui estoient avec elle et ne s’estant trouvé bon, elle le jetta là. 

Par la nature morbide de son métier et les maux qui lui sont traditionnellement imputés, la cureuse constitue 
une menace évidente pour les autorités judiciaires. La procédure précise également qu’elle « aurait fait 
mourir	par	son	souffle	[...]	une	femme	pour	laquelle	elle	faisait	la	lexive	[lessive]	».	Ses	activités	de	
cureuse et de lavandière sont intrinsèquement dangereuses dans l’imaginaire des populations, terrorisées 
par	l’abus	de	confiance	que	représente	la	destruction	de	«	l’ordre	sanitaire	de	la	sphère	domestique	»54. 



Automne 2017

Histoire & Genre

46 47

La	suspicion	est	d’autant	plus	grande	qu’Ayma	correspond	au	profil-type	de	la	«	sorcière	».	Originaire	
de Mieussy en Faucigny, très certainement âgée (compte tenu de sa « rencontre » avec le diable, dix-
sept ans auparavant), Ayma Mange est la veuve d’un laboureur habitant de Genève. Dans l’imaginaire 
du XVIIe siècle, la vieille femme seule et pauvre est dangereusement susceptible de nouer un pacte avec 
le Diable. Il ne faut alors qu’un pas pour que la cureuse se retrouve associée à la réunion nocturne des 
suppôts de Satan. Interrogée par le « Ministre de la Parole de Dieu », Ayma déclare ainsi :

Qu’elle n’a point esté à la Synagogue. Ce que révoquant a dict qu’il n’y avait que des femmes. Qu’elle n’a esté 
qu’une fois, ou il y avait peu de gens, qui avoient des couvre chefs, que des hommes conduisoient la danse. Que le 
maistre estoit en forme humaine. Que ce fut à Céssel, y a environ 10 ou 12 ans, ou ils curoyent. 

Portant des « couvre-chefs », dirigés par un « maître » « en forme humaine », les cureuses s’adonnent à 
des danses et des excès éloignés de la vision fantasmée du sabbat des sorcières. S’inspirant certainement 
de simples fêtes populaires ou de certaines cérémonies de cureuses auxquelles elle a pu participer, Ayma 
délivre une image de la « Synagogue du Diable » totalement dénuée d’éléments surnaturels. Dans le 
contexte	du	«	mouvement	de	purification	des	mœurs	»55 qui s’effectue depuis la Réforme, il n’est pas 
surprenant que les élites protestantes perçoivent ce rassemblement festif de cureuses comme le signe 
d’une terrible conjuration. 
	 Pour	 les	 autorités	 genevoises	 en	 pleine	 lutte	 contre	 le	 fléau,	 cet	 étrange	 sabbat	 devient	
particulièrement	menaçant	dès	lors	qu’il	se	déroule	à	proximité	des	murs	de	la	cité.	Affirmant	«	qu’elle	
a aussi esté à la Synagogue au pré de Cluse, et de delà d’armes, mais n’y a connu personne, d’autant que 
tous estoyent masquez », Ayma dit également qu’elle « a esté à la Synagogue avec des femmes de ceste 
ville qui curroyent ». Situé hors de la cité, teinté de fantasmagorie, le « pré de Cluse » constitue un espace 
géographiquement	et	politiquement	menaçant	pour	les	autorités	protestantes.	Ces	réunions	maléfiques	
de cureuses genevoises semblent être crédibles dans l’imaginaire des autorités de 1615, démontrant 
que la terreur d’une conspiration médicale en temps de peste perdure sous des formes nouvelles et 
composites.

Le « sabbat des cureuses » incarne le mélange hybride du complot des « engraisseurs » avec celui 
surnaturel des sorcières. Si les Archives d’Etat de Genève ne laissent aucune trace d’une réelle répression 
d’« engraisseurs », elles sont toutefois composées de nombreuses procédures criminelles intégrant le 
crime	à	 l’activité	plus	vaste	 et	maléfique	des	 sorcières.	Le	poison	 toxique	des	«	 empoisonneuses	»,	
concocté	à	base	de	pus	de	bubons,	 laisse	place	à	 la	«	graisse	»	maléfique	délivrée	par	 le	diable.	Les	
motifs imputés à l’« engraisseur » (propager la peste pour s’enrichir), se transforment en de nouvelles 
motivations propres à la nature de la sorcière (vengeance personnelle ou prescription diabolique). 

Au cours du XVIe siècle, la répétition constante du phénomène des semeuses de peste à chaque 
recrudescence épidémique conduit à une transformation du schéma des incriminations vers une 
diabolisation	du	crime.	Probablement	influencés	par	l’importance	croissante	des	traités	démonologiques	
et l’essor de la grande chasse aux sorcières en Europe continentale, les autorités genevoises intègrent 
progressivement	 le	 crime	 spécifique	 des	 «	 engraisseurs	 »	 dans	 le	 prisme	 plus	 compréhensible	 de	 la	
sorcellerie satanique. L’évolution du crime des semeuses de peste comme celui d’empoisonnement 



46

Article

47

Moderne

volontaire instaure l’idée que « le satanisme absorbe en quelque sorte le venin »56. La conjonction des 
deux formes de criminalité ne mène toutefois pas à une « absorption » totale du crime des « engraisseurs » 
aux pratiques des sorcières. L’hybridité du procès d’Ayma Mange démontre que le rapprochement des 
deux crimes comporte une dissymétrie fondamentale. 

Largement plus représentées dans les procès de sorcellerie (76% dans la période 1537-166257), 
les femmes sont également plus majoritairement incriminées que les hommes dans les procédures de 
1615 (environ 80%). Comme le révèle la procédure d’Ayma Mange, les femmes, qui composent la 
grande majorité de la profession mal-aimée de cureuse, sont plus facilement suspectées de semer la 
peste. Généralement représentées dans la littérature démonologique comme luxurieuses et moralement 
plus faibles que les hommes, ces dernières semblent selon les élites protestantes particulièrement 
susceptibles de céder aux tentations charnelles et pécuniaires du iable58. Femmes pauvres, seules ou 
étrangères, femmes marginalisées par le caractère morbide de leur métier, se retrouvent ainsi sans peine 
associées à la terrible conjuration satanique, conséquence du prisme déformant de la machine judiciaire 
en temps de peste. 

 
Notes

1  COSTE, 2007, p. 658. 
2                BERCE, 1993, p. 92.
3  BERCE, 1993, p. 91.
4  Alessandro Manzoni écrit un essai historique sur l’incrimination des semeurs de peste à Milan en 1630 dans 
l’Histoire de la colonne infâme, publié en 1830.
5  GOUBERT, 1981, p. 522.
6  DELUMEAU, 1985, p. 98-142.
7  BIRABEN, 1975.
8  BURGY, 1982 ; BERCE, 1993; NAPHY, 2002.
9  William Monter dénombre 84 condamnés à mort sur 200 inculpés dans MONTER, 1976, p. 186.
10  NAPHY, 2002, p. VIII.
11  PERRENOUD, 1978, p. 266.
12  DELUMEAU, 1985, p. 145.
13  BIRABEN, 1975, p. 120.
14  GAUTIER, 1906, p. 138.
15  HUGUET, 1961, p. 163. 
16  GAUTIER, 1906, p. 138.
17  REY, 2012, p. 1197.
18  COSTE, 2007, p. 660.
19  BERCE, 1993, p. 89.
20  COSTE, 2007, p. 17.
21  COSTE, 2007, p. 133.
22  COSTE, 2007, p. 18.
23  BIRABEN, 1975, p. 19.
24  RUBYS, 1577, p. 8-9.
25  DELUMEAU, 1985, p. 134.
26  SUAU, 1586, p. 13. 
27  PORRET, 2009, p. 63.
28  LEVACK, 1991, p. 62.
29  PORRET, 2009, p. 42.
30  PORRET, 2009, p. 135.
31  BODIN, 1587, p. 417-418.
32  BOGUET, 1603, p. 64-65. 



Automne 2017

Histoire & Genre

48 49

33  BOGUET, 1603, p. 65.
34  BERCE, 1993, p. 91.
35  LEVACK, 1991, p. 61.
36  MONTER, 1971, p. 186-187.
37  PORRET, 2009, p. 121.
38  KAMPER, 1982, p. 26.
39  BURGY, 1982, p. 64.
40  MONTER, 1971, p. 183. 
41  BURGY, 1982, p. 64.
42  BURGY, 1982, p. 64.
43  LAINGUI, LEBIGRE, 1979, p. 157.
44  MONTER, 1971, p. 186.
45  NAPHY, 2002, p. 120.
46  CHIFFOLEAU, 1986, p. 370.
47  NAPHY, 2002, p. 25.
48  AEG, P.C. 2296.
49  PORRET, et al., 2010, p. 28.
50	 	L’absence	de	preuves	et	de	flagrants	délits	pour	le	crime	imaginaire	des	sorcières	pousse	les	autorités	de	l’époque	
moderne à réduire les exigences normalement requises de la preuve. Alors que le but initial de la torture interrogative était de 
compléter la preuve, elle devient un point essentiel à la condamnation de l’accusée de sorcellerie.
51  TARIC ZUMSTEG, 2000, p. 138.
52  PORRET, 2009, p. 139.
53  Françoise Baud apparaît dans les Registres pour « crime de sorcellerie » et est « appliquée à la question » dans AEG, 
R.C. 114, fol. 289.
54  PORRET, 2009, p. 157.
55  BROYE, 1990, p. 87.
56  COLLARD, 2003, p. 26. 
57  MONTER, 1971, p. 119.
58  LEVACK, 1991, p. 138.

Bibliographie 

Sources 

AEG, P.C. 2296.

AEG, R.C. 114, fol. 289.

BODIN, Jean, De la Démonomanie des sorciers, Paris, Jacques du-Puys, 1587 [Gutenberg Reprint, s. 
d. (circa 1980)]. (Trouvé en ligne sur : http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k83041x.r=jean+bodin.
langEN)

BOGUET, Henri, Discours exécrable des sorciers : ensemble leur procez, faits depuis deux ans en ça, 
en divers endroicts de la France, Paris, D. Binet, 1603. (Trouvé en ligne sur http://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k84887p/f1.image)

RUBYS, Claude (de), Discours sur la contagion de peste qui a esté ceste presente année en la ville de 
Lyon, contenant les causes d’icelle, l’ordre, moyen & police tenue pour en purger, nettoyer & delivrer 
la ville, Lyon, par Jean D’Ogerolles, 1577. (Trouvé en ligne sur http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k792949)

SUAU, Jean, Traitez contenans la pure et vraye doctrine de la peste et de la coqueluche, les 
impostures spagyriques et plusieurs abus de la médecine, chirurgie et pharmacie, tres doctes et 
tres utiles. Faict par Maistre Jean Suau de Nymes, Medecin et Jurisconsulte, Paris, Didier Milot, 
1586. (Trouvé en ligne sur : http://www.biusante.parisdescartes.fr/histoire/medica/resultats/index.
php?cote=34402x01&do=pages)



48

Article

49

ModerneLittérature secondaire 

BELY, Lucien, Dictionnaire de l’Ancien Régime : Royaume de France, XVIe-XVIIIe siècle, Paris, Presses 
universitaires de France, 1996.

BERCE, Yves-Marie, « Les semeurs de peste », in CHAUNU, Pierre, BARDET, Jean-Pierre, FOISIL, Madeleine 
(dirs.), La Vie, la mort, le temps. Mélanges offerts à Pierre Chaunu, Paris, PUF, 1993, p. 85-94.

BIRABEN, Jean-Noël, Les hommes et la peste en France et dans les pays européens et méditerranéens, 
t. 2, Paris, Mouton, 1975.

BROYE, Christian, Sorcellerie et superstition à Genève (XVIe-XVIIIe siècle), Genève, Le concept moderne, 
1990. 

BURGY, François Marc, Les semeurs de peste : Procès d’engraisseurs à Genève, 1545, Genève, mémoire 
de licence, 1982.

CHIFFOLEAU, Jacques, « Sur la pratique et la conjoncture de l’aveu judiciaire en France du XIIIe au XVe 
siècle », L’Aveu, Antiquité et Moyen Âge, Actes de la Table ronde organisée par l’École française de 
Rome (mars 1984), Rome, 1986.

COLLARD,	Franck,	«	Veneficiis	vel	maleficiis.	»,	in	Le Moyen Age, t. 109, 2003, p. 9-57.

COSTE, Joël, Représentations et comportements en temps d’épidémie dans la littérature imprimée de peste 
(1490-1725) : contribution à l’histoire culturelle de la peste en France à l’époque moderne, Genève, H. 
Champion, 2007. 

DELUMEAU, Jean, La peur en Occident (XIVe-XVIIIe siècles) : une cité assiégée, Paris, Fayard, 1985.

GAUTIER, Léon, La médecine à Genève jusqu’à la fin du 18e siècle, Genève, Georg, 1906. 

GOUBERT, Jean-Pierre, « Les hommes et la peste en France dans les pays européens et méditerranéens », 
[compte rendu de lecture de BIRABEN, Jean-Noël, Les hommes et la peste en France et dans les pays 
européens et méditerranéens, t. 1, t. 2, Paris, Mouton], Annales, vol. 36, 1981, p. 521-522.

HUGUET, Edmond, Dictionnaire de la langue française du seizième siècle, t. 5, Paris, H. Champion, 
1961. 

KAMPER, Peter, « La chasse aux sorciers et aux sorcières dans le Pays de Vaud : aspects quantitatifs 
(1581-1620) », Revue historique vaudoise, 1982, p. 21-33. 

LAINGUI, André, LEGIBRE, Arlette, Histoire du droit pénal, t. 1, Paris, Cujas, 1979.

LEVACK, Brian P., La grande chasse aux sorcières : en Europe aux débuts des Temps Modernes, Seyssel, 
Champ Vallon, 1991.

MONTER, E. William, « Witchcraft in Geneva, 1537-1662 », Journal of Modern History, vol. 43, n°2, 
1971, p. 179-204. 

MONTER, E. William, Witchcraft in France and Switzerland : the Borderlands during the Reformation, 
Londres, Cornell University Press, 1976. 

MUCHEMBLED, Robert, La sorcière au village (XVe-XVIIIe siècle), Paris, Gallimard, 1979.

NAPHY, William G., Plagues, poisons and potions : plague-spreading conspiracies in the western Alps : 
1530-1640, Manchester, Manchester University Press, 2002. 

PORRET, Michel, L’ombre du Diable, Genève, Georg, 2009.

PORRET, Michel [et al.], La chaîne du pénal : crimes et châtiments dans la République de Genève sous 
l’Ancien Régime, Genève, Georg, 2010. 

TARIC ZUMSTEG, Fabienne, Les sorciers à l’assaut du village : Gollion (1615-1631), Lausanne, Ed. du 
Zèbre, 2000. 



Automne 2017

Histoire & Genre

50 51

Mélissa MASPOLI

Femmes et boucherie à Genève au XVIIIe siècle 

 A Genève, le commerce de la viande occupe une place déterminante vis-à-vis du système 
d’approvisionnement de la ville. Nourriture la plus ordinaire après le pain, la viande constitue ainsi 
une denrée fondamentale de l’alimentation des hommes. Hissée au cœur des politiques alimentaires, la 
question du ravitaillement en viande est donc déterminante pour les pouvoirs publics en place. Le nombre 
grandissant de règlements qui émergent durant toute la période moderne, et plus encore au XVIIIe siècle, 
témoigne ainsi de l’importance pour les villes d’offrir à leurs habitants une viande qui soit disponible en 
suffisance	et	bonne	à	la	consommation.	Au	cœur	de	ce	processus	complexe	et	aux	multiples	acteurs,	le	
boucher occupe alors une place centrale puisque le commerce de la viande, phénomène essentiellement 
urbain, repose quasi exclusivement sur son travail de commerçant et d’abatteur. Au quotidien, sa famille, 
et en particulier sa femme, œuvrent au bon déroulement de l’abattage des bêtes et à la préparation de la 
viande. Le boucher d’Ancien Régime, qui est tout à la fois celui qui achète, tue, prépare et vend la chair 
des animaux, peut ainsi largement compter sur le soutien de ses proches qui s’investissent totalement 
dans le commerce de la viande. La bouchère, notamment, se révèle être une aide incontournable. Le 
boucher est donc un personnage indispensable au statut ambigu, tant de par sa position au sein de la 
société genevoise d’Ancien Régime que de par sa position centrale dans le commerce de la viande. A 
ses	côtés,	la	bouchère	profite	quant	à	elle	d’une	image	également	extrêmement	stéréotypée	et	qui	repose	
pour l’essentiel sur des tabous relatifs au sang, à la chair et à la mort. 

 L’historiographie ne s’est intéressée à la place des femmes dans l’univers de la boucherie que de 
manière	superficielle.	Il	faut	dire	que	les	sources	sont	en	elles-mêmes	lacunaires	puisqu’elles	n’évoquent	
la présence de ces femmes qu’en de trop rares occasions et le plus souvent lorsque les pouvoirs publics 
rencontrent	des	difficultés	à	 leur	encontre.	Un	constat	qui	renvoie	aux	problématiques	d’une	histoire	
genrée. Rappelons ici que la voix des bouchères, et indirectement celle des femmes au sens large, ne 
transparaît qu’au travers de textes produits par des institutions qui ne prennent en compte que les faits 
et les individus qu’elles jugent importants, excluant donc volontiers les femmes. Dans ce contexte, le 
manque de visibilité sociale du travail des femmes, associé à leur statut socio-juridique inférieur peut 
expliquer les lacunes des sources classiques de l’histoire socio-économique1. L’historiographie a donc 
largement relégué au second plan le travail féminin, au moins jusqu’au développement de l’histoire des 
femmes et l’essor des gender studies il y a une quarantaine d’années. A Genève, les premiers travaux 
portant sur le travail des femmes ont ainsi souligné l’importance de ces dernières dans l’économie 
genevoise d’Ancien Régime. Or, le rôle des bouchères renvoie non seulement à la problématique du 
travail des femmes mais également au rapport profondément ambigu qui lie les femmes à la viande, au 
sang et à la mort, celles-ci étant ordinairement exclues du commerce de la boucherie. Une exclusion 
traditionnelle qui s’appuie sur tout un ensemble de tabous culturels qui frappent les femmes qui utilisent 



50

Article

51

Suisse

des couteaux et qui manipulent la chair.

Anonyme, La bouchère en costume allégorique, gravure, Augsbourg, 1730.

La bouchère, la femme, le sang, la chair

 

L’exclusion des femmes des métiers de la boucherie doit être comprise dans le contexte plus 
large du rapport qui les unit au sang, à la chair et à la mort. Deux éléments peuvent expliquer le rejet 
quasi systématique des bouchères : d’une part la connotation sexuelle qui est le propre de la boucherie 
et, d’autre part, les tabous relatifs au corps féminin et qui stigmatisent la femme réglée.

 La relation particulière qui lie les femmes au marché sanglant de la boucherie s’explique en 
partie par la dimension sexuelle qui est le propre de celle-ci. Au XVIe	siècle	déjà,	les	peintures	flamandes	
et italiennes notamment exploitent largement le thème de l’étal du boucher en tant que métaphore du 
libertinage2. La « boucherie sexuelle » apparaît en outre dans l’usage même des notions de « chair » et 
de « boucherie » qui s’apparentent à des connotations sexuelles évidentes car souvent utilisées dans des 
expressions évoquant les relations charnelles3. Ne dit-on pas après tout, faire commerce de la chair ? A 



Automne 2017

Histoire & Genre

52 53

partir de là, le rapprochement entre femme, objet sexuel et chair peut donc être considéré comme l’une 
des	clés	pour	justifier	le	rejet	des	femmes	du	commerce	de	la	viande4. La sexualisation de la boucherie 
explique peut-être pourquoi le fait qu’une femme qui manipule de la viande est intolérable5. 
 A cela, il faut encore ajouter l’image plus qu’ambivalente qui a trait à l’utilisation des couteaux. 
Symbole phallique par excellence, le couteau renvoie à l’action de découper la viande et de pénétrer la 
chair. Lorsqu’il est manipulé par une femme, il émascule la boucherie et autorise la transgression des 
tabous. Aussi, des études psychanalytiques et féministes se sont intéressées à l’entrée des femmes dans 
le domaine de la boucherie vis-à-vis de la symbolique sexuelle de ce commerce et des voies détournées 
qu’empruntent les couteaux dans nos esprits6. 
 Le rejet des femmes du commerce de la viande passe ensuite par la problématique de la chair et 
des tabous relatifs au corps et en particulier au corps féminin. Plusieurs études anthropologiques traitant 
des interdits relatifs aux menstruations rappellent ainsi tout le folklore entourant les femmes lors des 
périodes de règles7.	Une	codification	des	comportements	qui	interdit	souvent	explicitement	aux	femmes	
de toucher la nourriture en période de règles ou post-partum8. La souillure du sang exclut donc par 
principe la femme, « être impur et sanglant »9, de la chasse, de la guerre ou de la boucherie. Le sang des 
femmes est ainsi la source de nombreuses superstitions, en particulier vis-à-vis des aliments. En France 
par exemple, au XIXe siècle encore, le sang menstruel est suspecté de pouvoir corrompre la viande, de 
faire tourner le lait ou encore de troubler le vin10. La femme réglée, en théorie tout du moins, ne doit pas 
toucher ces aliments qui deviendraient dès lors impropres à la consommation. Des tabous qui font du 
corps féminin un objet puissant et dangereux qu’il faut contrôler. Dans ce contexte, l’idée de la bouchère 
réglée est donc d’autant plus problématique que la femme et la viande sont mises sur le même plan via 
la symbolique du sang11, ce qui explique, peut-être, que le rapport qu’entretiennent les hommes et les 
femmes vis-à-vis de la mort et de la chair animale est fondamentalement différent. Les tabous culturels 
qui entourent les vendeuses de viande, et plus généralement les femmes ayant à faire avec le sang et 
la chair, sont donc nombreux. Surtout, si les bouchères se compromettent en manipulant la chair des 
animaux,	elles	n’en	défient	pas	moins,	en	parallèle,	les	rapports	des	hommes	aux	femmes	et	surtout	à	
la viande12.	Reste	dès	lors	à	savoir	si	ces	interdits	influencent	ou	non	l’implication	des	femmes	dans	le	
commerce de la viande au XVIIIe siècle.

La femme de boucher 

Les Archives d’Etat de la ville de Genève (AEG) fournissent d’importantes informations sur 
le commerce de la viande genevois du XVIIIe siècle. En particulier, les Registres du Petit Conseil et 
les livres de police offrent de bonnes bases de travail. Sur les bouchères toutefois, les sources sont 
assez lacunaires même si les vendeuses de viande transparaissent occasionnellement lorsqu’il est fait 
mention plus générale de la boucherie genevoise. De ce silence des sources, une conclusion apparaît 
donc logiquement : la bouchère d’Ancien Régime n’existe pas, en tout cas pas au sens où on l’entendrait 



52

Article

53

Suisse

aujourd’hui.	Il	suffit	d’ailleurs	pour	s’en	convaincre	de	chercher	la	définition	du	terme	«	bouchère	»	dans	
les dictionnaires du XVIIIe siècle13 :

 BOUCHÈRE. s.f. La femme d’un Boucher.

 Les femmes ne s’occupent en aucun cas de l’abattage des bêtes et de la découpe de la viande 
à proprement parler, au mieux elles assistent le boucher et tiennent la boutique. La bouchère est donc 
d’abord et avant tout la femme d’un homme, le boucher, et ce n’est qu’à partir du XIXe siècle que 
les dictionnaires lui attribuent en plus une fonction de vendeuse de viande. Les autres textes clés du 
XVIIIe siècle tels l’Encyclopédie, l’Encyclopédie méthodique ou le Traité de Police de Delamare14 ne 
mentionnent d’ailleurs même pas le terme, preuve s’il en faut que la femme n’a pas réellement sa 
place dans le commerce de la viande. En conséquence de quoi, la position concédée à la femme dans 
l’imaginaire mythique de la boucherie est d’abord celle de l’épouse ou de la caissière. Un postulat qui 
correspond bien à la réalité des sources puisqu’à Genève les bouchères sont d’abord présentées comme 
les épouses des vendeurs de viande15. L’implication des femmes dans le commerce de la viande apparaît 
d’ailleurs immédiatement à la lecture des règlements sur la boucherie. Les bouchères genevoises prêtent 
en effet serment à la ville tout comme leurs maris. Preuve s’il en faut que leur présence vis-à-vis du 
commerce	familial	est	suffisante	pour	jouir	d’une	telle	précision	dans	les	sources	réglementaires.	Il	faut	
dire	ici	que	le	commerce	de	la	viande	profite	à	Genève	d’un	statut	privilégié	dans	la	longue	chaîne	de	
l’approvisionnement et qu’il est, en conséquence, quotidiennement surveillé par les pouvoirs publics. La 
boucherie genevoise est ainsi sous le contrôle du Petit Conseil et du Tribunal du Lieutenant, deux organes 
qui édictent les règlements sur la boucherie et veillent à leur mise en application. Un fonctionnement 
qui découle notamment de l’absence de corporation de bouchers puisque dans la cité lémanique il n’y 
a pas de cellule corporative comme c’est le cas dans les régions du nord de la Suisse et de l’Europe en 
général. Les vendeurs de viande ne peuvent donc pas obtenir le statut de boucher sans le consentement 
de la Ville puisque c’est elle qui gère les conditions d’accès à la profession. Ils sont en outre limités en 
nombre : douze en 1716 et jusqu’à dix-huit en 1776. De plus, à la suite d’un règlement édicté au début du 
XVIIIe siècle, les bouchers, qui sont regroupés autour des deux boucheries de la ville soit à Longemalle 
et	à	Saint-Gervais,	prêtent	un	serment	de	fidélité	à	l’Etat.	Ils	s’engagent	ainsi	à	approvisionner	la	ville	
sous peine de perdre leur privilège. Compte tenu de l’importance du commerce de la viande, qui relève 
du quasi service public, il faut donc considérer cet exercice du serment comme le signe d’un véritable 
engagement de la part des bouchers et de leurs femmes. 
 Les premières sources qui font état des bouchères sont donc d’abord des sources réglementaires. 
A	 la	fin	du	XVIIIe siècle, ces femmes semblent d’ailleurs acquérir un statut davantage privilégié au 
niveau des règlements puisque ces derniers ne les mentionnent plus au sujet du serment, mais par rapport 
aux bancs et à leurs modalités d’utilisation. Une évolution qui suggère que les bouchères peuvent 
être professionnellement indépendantes, et ce même si rien n’est clairement mentionné à propos du 
travail de ces femmes, de leur formation ou simplement de leurs éventuelles obligations vis-à-vis de la 



Automne 2017

Histoire & Genre

54 55

boucherie genevoise. Mais avant cela, la bouchère genevoise du XVIIIe siècle reste d’abord l’épouse 
du boucher. C’est elle qui s’occupe du commerce et des clients. Les autorités genevoises invitent ainsi 
régulièrement les bouchers à surveiller leurs femmes et à leur rappeler leurs obligations. C’est le cas par 
exemple en 1736 lorsque le Petit Conseil convoque tous les bouchers « pour leur ordonner de plus fort 
d’observer les règlements et de les faire observer par leurs femmes »16. Il leur est en outre signalé qu’ils 
sont responsables de ces dernières et qu’ils peuvent être amendés si leurs épouses contreviennent aux 
règlements. Il faut dire que dans la pratique les bouchères ne se limitent pas au statut de caissières. En 
1721 par exemple, le même Petit Conseil signale ainsi que les femmes des associés des bouchers vont 
régulièrement vendre de la viande en ville contre les défenses . Il faut dire qu’on trouve dans les rues 
genevoises de nombreuses revendeuses de viande, la tâche étant essentiellement féminine, qui achètent 
et revendent les « bas morceaux et les abats, plus ou moins en douce, souvent en dehors des jours et des 
lieux permis, parfois sans avoir acquitté aucun droit »17. Ces « revendresses » s’occupent de la viande de 
mauvaise	qualité	que	leur	remet	le	boucher	à	un	prix	fixé	par	les	commis	de	la	ville18. Il est donc possible 
qu’une	 partie	 de	 ces	 tripières	 soit	 les	 femmes	 des	 bouchers	 qui	 sillonnent	 les	 rues	 afin	 de	 revendre	
les bas morceaux issus du travail de leurs maris. Au quotidien cependant, la bouchère genevoise est 
d’abord	une	commerçante	qui	aide	son	époux	afin	d’assurer	 le	bon	 fonctionnement	de	 la	boucherie.	
Une	complicité	qui	ressort	d’ailleurs	quand	les	bouchers	rencontrent	des	difficultés	avec	leurs	clients.	
Lorsque	ces	tensions	sont	suffisamment	importantes	pour	justifier	l’arbitrage	de	la	justice,	les	époux	sont	
ainsi tous les deux mentionnés comme responsables. C’est le cas par exemple en juillet 1760, lorsque 
les mariés Fray, bouchers de la ville, s’en prennent violemment à une cliente qui les accuse de lui avoir 
vendu des cervelles de veau à la place des cervelles de mouton qu’elle demandait19. Rouée de coups, la 
plaignante perd connaissance et s’en sort grâce au secours de personnes accourues pour l’aider. Un fait 
divers qui souligne encore une fois l’omniprésence des épouses des bouchers au sein du commerce de 
la viande. La bouchère genevoise demeure ainsi le premier contact de la clientèle venue se fournir en 
viande et qui, parfois, est obligée de composer avec les tensions et les désaccords qui sont le propre de 
la boucherie. 

La veuve du boucher

 

Si la bouchère genevoise du XVIIIe siècle est d’abord, et surtout, la femme du boucher, les sources 
supposent également qu’il existe des bouchères totalement libres de tout homme dans l’exercice de leurs 
fonctions.	Si	la	majorité	des	bouchères	bénéficient	de	ce	statut	de	par	la	profession	de	leurs	maris,	il	faut	
donc tout de même signaler l’existence de vendeuses de viande indépendantes. Dans la majorité des 
cas, il s’agit de veuves qui assurent la pérennité du commerce familial malgré le décès de leurs époux. 
Une situation qui peut s’expliquer par la position socio-juridique particulière des veuves sous l’Ancien 
Régime. Un statut qui fait de ces dernières la catégorie de femmes la plus visible dans les sources et 
donc la plus connue. À Genève, elles ont notamment le droit de continuer la gestion du commerce de 
leur mari du moment qu’elles ne se remarient pas20. Le veuvage offre ainsi aux femmes la possibilité de 



54

Article

55

Suisse

jouir	d’une	véritable	indépendance	professionnelle	et	financière.	La	cité	lémanique	peut	donc	compter	
sur la présence de plusieurs veuves de bouchers tout au long du XVIIIe siècle. Leur rôle économique 
est à inscrire dans un processus plus large de transmission patrimoniale qui veut qu’elles assurent la 
transition d’une génération à une autre21. Toutefois, les bouchères genevoises restent souvent plusieurs 
années à la tête de l’entreprise familiale. C’est le cas par exemple de la veuve de Daniel Chevalier qui 
demeure bouchère à Saint-Gervais pendant quatorze ans. Plus généralement, les vendeuses de viande 
représentent une part importante des professionnels de la viande. Ainsi en 1736, la ville compte quatre 
bouchères sur les douze bouchers en activité ; elles sont même six en 175022. Cela suppose que ces 
femmes se sont familiarisées avec la réalité du métier et qu’elles ont acquis les compétences nécessaires 
à la survie du commerce familial. Les femmes ne pouvant pas accéder à la formation de boucher, il 
en résulte qu’elles exercent durant leur veuvage un métier sans l’avoir véritablement appris, ce qui 
amène à des associations avec d’autres bouchers, mais aussi d’autres bouchères, comme le suggèrent les 
sources23.	Par	ailleurs,	s’il	est	difficile	d’évaluer	précisément	la	condition	financière	de	ces	femmes	étant	
donné les lacunes des sources, il faut tout de même supposer que la plupart d’entre elles vivent dans 
un certain confort économique. Notamment, les nombreuses amendes payées par des bouchères tout au 
long du XVIIIe siècle, qui sont autant de signaux d’une implication directe des veuves dans l’univers de 
la boucherie, se révèlent comme un indicateur de richesse. Les amendes étant modulées en fonction de la 
capacité des contrevenant à les payer, il faut en effet supposer, même si c’est très indirect, que certaines 
bouchères ont des revenus plutôt aisés. En 1723, la veuve d’Antoine Gevrin est ainsi condamnée à payer 
une	amende	de	250	florins	pour	avoir	 trompé	ses	clients	en	pesant	ensemble	des	viandes	de	qualités	
différentes24. Des contraventions qui, de manière plus générale, signalent en tout cas le lien étroit qui 
unit les femmes au commerce de la viande puisqu’elles s’acquittent de ces amendes de façon autonome. 
Au	final,	si	les	bouchères,	femmes	ou	veuves	de	bouchers,	apparaissent	dans	les	sources	c’est	parce	que,	
quelle que soit l’activité artisanale ou le métier de bouche exercé par le mari, les épouses ont souvent un 
rôle important d’aide, d’auxiliaire, quand elles n’exercent pas directement l’activité dont le privilège a 
été obtenu par leur époux.

La boucherie d’Ancien Régime : une affaire de famille ?

 

 Le décalage est donc bien réel entre l’image qui est généralement associée aux bouchères et 
l’implication concrète de ces femmes dans le commerce de la viande. Une discordance encore renforcée 
par l’omniprésence des femmes dans le petit commerce urbain et dans les fonctions de « revendresses ». 
Les femmes, malgré les préjugés, ont donc affaire à la viande puisqu’il existe au XVIIIe siècle à Genève 
tout un monde de rôtisseuses et de tripières qui achètent et revendent les bas morceaux de manière plus 
ou	moins	officielle.	Plus	généralement,	le	travail	des	bouchères	renvoie	surtout	à	la	problématique	du	
mariage puisque « l’association que représente le couple joue un rôle fondamental pour comprendre la 
place que peuvent tenir les femmes dans les activités commerciales »25. Or dans le cas de la boucherie, 
il semble que le mariage soit absolument indispensable à la survie du commerce. La femme du boucher 



Automne 2017

Histoire & Genre

56 57

genevois est une associée à part entière qui s’occupe de la boutique, en particulier lors des absences 
prolongées de son mari. Il n’est donc pas surprenant de voir les bouchers systématiquement déclarer 
leurs épouses parmi les employés de leur commerce. En ce sens, le boucher offre « le type même de 
l’organisation familiale d’un métier artisanal dans la ville du XVIIIe siècle, avec la part de rudesse et 
de sensibilité que cela comporte »26. Le travail de la bouchère devenue veuve, propose quant à lui une 
réflexion	sur	le	veuvage,	sur	l’emploi	des	femmes	et	sur	notre	connaissance	du	travail	féminin	au	sein	
de l’économie préindustrielle.

Anonyme, La bouchère, estampe, Musée Carnavalet, 1825.

 Plus généralement, la présence des femmes au cœur de la boucherie d’Ancien Régime, renvoie 
à la question de l’implication de la famille dans le commerce de la viande. Les grandes familles sont 
en effet monnaie courante dans l’univers de la boucherie. Ainsi, dans les villes où la communauté 
des	bouchers	est	importante	il	est	d’usage	de	trouver	des	bouchers	qui	opèrent	de	père	en	fils	et,	plus	
généralement, qui travaillent avec l’aide de leur famille. A Lyon par exemple, Maurice Garden explique 
que l’implication de la famille dans le commerce de la viande est en général indispensable à son bon 
fonctionnement. En particulier, il souligne que les bouchers lyonnais laissent très fréquemment la 



56

Article

57

Suisse

boutique à leur femme et à leurs enfants le temps de se rendre dans des foires à l’étranger et d’acheter les 
bêtes nécessaires à l’approvisionnement de la ville27. Une solidarité familiale qui se manifeste chez les 
bouchers, mais qui, de manière plus générale, répond assez bien à ce que les historiens connaissent de 
l’artisanat d’Ancien Régime. A Genève, Liliane Mottu-Weber a ainsi souligné l’importance de la main-
d’œuvre familiale, et notamment des femmes, dans nombre d’activités professionnelles28. Le travail des 
membres	de	la	famille	artisanale	reste	cependant	difficile	à	appréhender	puisqu’il	demeure	largement	
invisible	dans	 les	sources.	En	règle	générale,	seul	 le	 titulaire	de	 l’activité	est	clairement	 identifiable,	
laissant dans l’anonymat le plus total les femmes, les enfants, les frères, les sœurs et la belle-famille qui 
pourtant s’impliquent parfois intensément dans l’entreprise familiale. Les bouchers genevois du XVIIIe 
siècle	profitent	ainsi	de	la	présence	de	leurs	proches	pour	maintenir	et	développer	leur	commerce.	Au	
sein même de la famille, les enfants garantissent en particulier aux bouchers genevois du XVIIIe siècle 
une main-d’œuvre facile d’accès et dévouée. En ce sens, il n’est pas surprenant de voir des bouchers 
travailler	avec	 leurs	fils,	voire	de	s’associer	avec	ces	derniers.	Ainsi,	 en	1761,	 Joseph	Veyrat	décide	
de	s’associer	avec	Jacques	son	fils.	Mais	bien	souvent,	les	fils	des	bouchers	sont	surtout	des	héritiers	
tout désignés qui doivent assurer la pérennité du commerce familial. C’est le cas par exemple de Jean-
Jacques Tallant qui en septembre 1781 reprend le commerce de Jean-François son père. Cela dit, les 
bouchers genevois étant nommés par les autorités de la ville, une telle succession n’est pas garantie et 
à la mort d’un boucher le Tribunal du Lieutenant repourvoie généralement le poste, comme en 1788, à 
la mort de la bouchère Tallant. Une place à la boucherie étant vacante, le Tribunal de Police décide de 
fixer	une	élection	afin	de	trouver	un	nouveau	boucher.	En	ce	qui	concerne	les	filles	des	bouchers,	nous	
nous sommes demandés si, à défaut de reprendre la boucherie familiale, elles ne pouvaient pas être la 
clé de mariages entre bouchers. Or, l’analyse des minutaires des notaires permet déjà d’esquisser une 
réponse à cette question. À la lecture de ces sources apparaissent en effet plusieurs contrats de mariage 
unissant	des	filles	de	bouchers	genevois	à	d’autres	vendeurs	de	viande.	Ainsi	en	1771,	 Jacob	Staub,	
boucher	zurichois	épouse	la	fille	de	Jacques	Leschaud	boucher	de	la	ville.	De	même,	en	1775	Jacques	
Chevalier	et	Olympe	Pattey	marient	leur	fille	Anne	à	un	dénommé	Haag,	boucher	étranger.	Des	unions	
qui	permettent,	peut-être,	d’assurer	un	avenir	au	commerce	 familial.	Pierre	Planche,	dont	 la	fille	est	
mariée à un boucher, s’associe ainsi, en 1775, à son gendre Sébastien Malsch avant de lui céder, six ans 
plus tard, ses parts.

 Compte tenu de la forte implication de la famille dans le commerce de la viande genevois, le 
travail de la bouchère semble somme toute logique. Notamment, le travail des enfants, l’implication 
des bouchères, le rôle de la famille élargie, les mariages et les diverses associations entre les vendeurs 
de viande participent en conséquence d’un mouvement plus vaste, celui d’une communauté. Pour le 
boucher, le mariage apparaît ainsi comme une nécessité puisqu’il lui assure l’aide de sa femme et, à plus 
ou moins long terme, celle de ses enfants. Reste néanmoins que le travail des femmes vis-à-vis de la 
boucherie	d’Ancien	Régime	demeure	difficilement	cernable	puisque	les	sources	ne	les	mentionnent	que	
trop rarement. Les veuves elles-mêmes, qui pourtant gèrent le commerce familial avec la même rigueur 



Automne 2017

Histoire & Genre

58 59

que leur défunt époux, sont négligées dans les sources. Ainsi leur nom n’est que rarement mentionné et 
elles sont généralement désignées sous le terme de « veuve de »,	ce	qui	les	rend	difficilement	identifiables.	
Un silence des sources qui est assez compliqué à interpréter pour les historiens et qui peut se révéler 
problématique. Soit cette absence de sources sur la question signale tout simplement une absence de 
pratique, soit au contraire ce silence tait justement quelque chose que l’opinion publique ne veut pas voir 
mentionné ; un tabou, un non-dit. Dans le cas des bouchères genevoises, il faut considérer que l’absence 
de sources est due en partie à ces deux éléments. D’une part l’implication des femmes en boucherie reste 
assez marginale et les femmes qui font ce métier sont très peu nombreuses. Mais, d’autre part, la pratique 
pose peut-être un problème voire une gêne pour les villes d’Ancien Régime compte tenu des tabous qui 
enserrent les femmes qui manipulent de la viande. En conséquence, ces dernières sont probablement 
peu considérées puisque le métier est d’abord associé aux hommes dans l’esprit collectif de l’époque. 
Les	quelques	bouchères	qui	travaillent	seraient	ainsi	prises	au	piège	dans	les	confins	masculins	de	la	
profession	et	dans	une	sphère	extrêmement	stéréotypée.	Après	tout,	officiellement	du	moins,	les	femmes	
n’ont pas accès au métier de boucher qui dépend d’un apprentissage. La bouchère d’Ancien Régime 
demeure ainsi un non-sens puisque selon les normes tout du moins, elle n’existe pas.

Notes 

1   DOUSSET, 2006, p. 1.
2   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 24.
3   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 24.
4   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 24.
5   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 24.
6   Voir en particulier COLLINGS, PRINGLE, 1996, mais également ADAMS, 2010.
7   Voir en particulier DOUGLAS, 2001 ou encore ROUX, 1988.
8   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 27.
9    ROUX, 1988, p. 125.
10   ROUX, 1988, p. 62.
11   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 28.
12   COLLINGS, PRINGLE, 1996, p. 31.
13   Le dictionnaire de l’Académie française, quatrième édition, t. 1, 1762, « bouchère ».
14   DELAMARE, 1705-1710 ; DIDEROT, D’ALEMBERT, (dirs.), 1751-1772 ; Encyclopédie méthodique, 1782-1832.
15   Un constat qui ressort en tout cas à la lecture des règlements sur la boucherie et des registres du Petit Conseil  
notamment.
16   CH AEG, R.C. 236, 28 septembre 1736, p. 485.
17   PIUZ, MOTTU-WEBER, 1990, p. 357.
18   PIUZ, MOTTU-WEBER, 1990, p. 357.
19   CH AEG, P.C. 3e série 419, 30 juillet 1760. 
20    PIUZ, MOTTU-WEBER, 1990, p. 404.
21   DOUSSET, 2006, p. 7.
22   CH AEG, Jur. Pen. I.2.6, 18 septembre 1736, p. 274.
 CH AEG, Jur. Pen. I.2.7, 1er mai 1750, p. 246.
23   Une situation qui répond assez bien à ce que les historiens connaissent du veuvage sous l’Ancien Régime. A  
ce sujet, voir en particulier les travaux de Scarlett Beauvalet-Boutouyrie. 
24   CH AEG,	Jur.	Pen.	I.2.5,	7	avril	1723,	p.	229.	Un	ouvrier	qualifié	gagne	à	cette	époque	environ	2	florins	par	jour	
de	 travail.	L’amende	 infligée	 ici	 à	 cette	bouchère	 reste	donc	 importante	 au	 regard	des	 revenus	moyens	de	 la	population	



58

Article

59

Suisse

genevoise. 
25   DOUSSET, 2006, p. 7.
26   GARDEN, 2008, p. 145.
27   GARDEN, 2008, p. 136. A Genève, il faut supposer que les bouchers font de même puisque les sources montrent que 
les vendeurs de viande s’absentent régulièrement pour aller acheter du bétail, à Berne notamment.
28   PIUZ, MOTTU-WEBER, 1990, p. 403.   

Bibliographie 

Sources 

DELAMARE, Nicolas, Traité de la police, Où l’on trouvera l’histoire de son établissement,  les fonctions 
et les prérogatives de ses magistrats ; toutes les loix et tous les réglemens qui la concernent, Paris, J. et 
P. Cot., 1705-1710.

DIDEROT, Denis, D’ALEMBERT, Jean, (dirs.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des 
arts et des métiers, 17 vol., 1751-1772.

Encyclopédie méthodique par ordre de matières par une Société de gens de Lettres et d’Artistes, Paris, 
Panckoucke, 1782-1832

Le dictionnaire de l’Académie française, quatrième édition, t. 1, 1762, « bouchère ».

Le dictionnaire de l’Académie française, sixième édition, t. 1, 1835, « bouchère ».

CH AEG, Analyse des minutes des notaires, XVIIIe siècle, série 1 : archives notariales.

CH AEG, R.C. : Registres du Conseil.

CH AEG, Jur. Pen. I.2. : livres de police.

Littérature secondaire 

ADAMS, Carol, The sexual politics of meat : a feminist-vegetarian critical theory, London, Continuum, 
2010.

BATTAGLIOLA, Françoise, Histoire du travail des femmes, Paris, La Découverte, 2000.

BEAUVALET-BOUTOUYRIE, Scarlett, Etre veuve sous l’Ancien Régime, Paris, Belin, 2001.

BEAUVALET-BOUTOUYRIE, Scarlett, Les femmes à l’époque moderne (XVIe-XVIIIe siècles), Paris, Belin, 
2003.

COLLINGS, Susan, PRINGLE, Rosemary, « Les femmes en boucherie, quelques tabous culturels », Les 
Cahiers du Grif, n°1, 1996, p. 15-32.

DOUGLAS, Mary, De la souillure, Essai sur les notions de pollution et de tabou, Paris, La Découverte, 
2001.

DOUSSET, Christine, « Commerce et travail des femmes à l’époque moderne en France », Les Cahiers de 
Framespa, n° 2, 2006, p. 1-11.

GARDEN, Maurice, « Bouchers et boucheries de Lyon au XVIIIe siècle », in GARDEN, Maurice, Un historien 
dans la ville, Paris, Edition de la maison des sciences de l’homme, 2008, p. 121-153.

PIUZ, Anne-Marie, MOTTU-WEBER, Liliane, (dirs.), L’économie genevoise, de la Réforme à la fin de 



Automne 2017

Histoire & Genre

60 61

l’Ancien Régime : XVIe-XVIIIe siècles, Genève, Georg, 1990.

MAITTE, Corine, « Le travail invisible dans les familles artisanales (XVIIe-XVIIIe siècle) », Mélanges de 
l’École française de Rome - Italie et Méditerranée modernes et contemporaines, n° 128, 2016, p. 1-24.

MINVIELLE, Stéphane, La famille en France à l’époque moderne, XVIe-XVIIIe siècle, Paris, Armand Colin, 
2010.

MOTTU-WEBER,	Liliane,	«	L’insertion	économique	des	femmes	dans	la	ville	d’Ancien	Régime	:	réflexions	
sur les recherches actuelles », Société suisse d’histoire économique et sociale, n° 11, 1993, p. 26-33.

ROUX, Jean-Paul, Le sang, Mythes, symboles et réalités, Paris, Fayard, 1988.



60

Article

61

Contemporain

Clara SILVEIRA

Ida Wells et la campagne contre le lynchage aux Etats-Unis :

Trajectoire d’une militante noire face à l’imaginaire blanc

 

« Men ! whose boast it Is that ye

Come of fathers brave and free,

If there breathe on earth a slave

Are ye truly free and brave ?

If ye do not feel the chain,

When it works a brother’s pain,

Are ye not base slaves indeed,

Slaves unworthy to be freed ?

Women! Who shall one day bear

Sons to breathe New England air,

If ye hear without a blush,

Deeds to make the roused blood rush

Like red lava through your veins,

For your sisters now in chains,

Answer!	Are	ye	fit	to	be

Mothers of the brave and free? »1 



Automne 2017

Histoire & Genre

62 63

Ce poème est un extrait du pamphlet On lynchings d’Ida B. Wells (1862-1931) publié en 1892. 
A travers ces quelques vers, Ida Wells exprime son inquiétude envers la situation de la population afro-
américaine.	 Elle	 interpelle	 les	Afro-Américains	 avec	 ses	 réflexions	 qui	 visent	 à	 les	 sensibiliser	 à	 la	
discrimination et aux injustices commises par les Blancs. De son poème ressort une interrogation qui 
illustre son raisonnement et l’une des bases de son activisme : « if there breathe on earth a slave, are you 
truly free and brave? »2 

Le personnage d’Ida B. Wells est souvent comparé dans l’historiographie à sa contemporaine, 
Anna Julia Cooper (1858-1964). Cela dit, la cause défendue par Wells est presque exclusivement liée au 
combat contre le lynchage dans le Sud des Etats-Unis. C’est pourquoi ce sont surtout chez les auteurs 
écrivant sur cet acte qu’elle apparaît comme la seule voix, ou presque, s’élevant à son encontre.

Ils sont 2’500 Afro-Américains à avoir perdu la vie à la suite d’un lynchage, pendant la période 
de 1882 à 1930. Ces lynchages sont principalement pratiqués dans le Sud des Etats-Unis, car celui-ci 
applique des mesures ségrégationnistes, visant à exclure les Afro-américains de la société dirigée par les 
Blancs. Selon ces derniers, la population afro-américaine ne fait pas partie intégrante de la société, le 
système judiciaire ne peut pas leur être appliqué3. Le lynchage doit donc être compris comme un refus 
des Blancs du Sud de reconnaître les Afro-Américains en tant que citoyens. Les crimes commis par 
les Afro-Américains sont, par conséquent, punis en dehors du système légal mis en place, de manière 
très	répressive,	afin	de	faire	régner	la	terreur	au	sein	de	leur	communauté.	Dans	certains	Etats	comme	
le Tennessee, par exemple, des règles implicites sont appliquées, comme celles qui condamnent toute 
personne soupçonnée de viol à être lynchée4. Devant une telle discrimination envers les Afro-Américains, 
Ida B. Wells organise une campagne contre le lynchage à travers tous les Etats-Unis et l’Angleterre. Sa 
campagne donne lieu, par la suite, à la création de nombreux mouvements, militant non seulement 
contre le lynchage, mais aussi pour les droits des Afro-Américains. 

Il sera question dans cet article d’analyser les stratégies et les ressources qu’Ida B. Wells met 
en place pour faire appel à une véritable résistance afro-américaine face au lynchage. Par ailleurs, 
une	 importance	particulière	est	 accordée	aux	difficultés	 rencontrées	par	cette	militante.	Quelles	 sont	
les conséquences de ce combat sur sa vie et dans quelle mesure le fait que ce soit une femme afro-
américaine,	défendant	le	droit	des	Afro-Américains,	influence-t-il	son	militantisme	?	Enfin,	dans	une	
dernière partie, il faudra revenir sur la pratique du lynchage en tant que telle, pour mieux comprendre les 
enjeux et l’importance d’une telle résistance. La période traitée par cet article portera en priorité sur les 
années 1890, décennie qui est marquée par une concentration de ce phénomène, en raison d’un chômage 
croissant5.

Ida Bell Wells : trajectoire, campagne et résonnance internationale

Née esclave en 1862 dans la ville de Holly Springs dans l’Etat du Mississippi, Ida Bell Wells 
et sa famille sont libérées, en 1865, lorsque l’armée de l’Union prend possession de la ville6. En 1880, 
elle déménage à Memphis avec ses sœurs et sa cousine. Adulte, Ida Wells se destine dans un premier 
temps à l’enseignement, avant de se tourner vers le journalisme et l’activisme. En tant qu’enseignante 



62

Article

63

Contemporain

à Woodstock, elle gagne 30 dollars par mois, qu’elle reverse en partie à sa famille. Son passage à 
l’activisme s’effectue progressivement, lorsque deux événements viennent marquer sa vie. 

En	mai	1884,	elle	a	une	altercation	musclée	à	bord	d’un	train.	Deux	officiers	veulent	la	déloger	
de son siège dans le wagon des femmes en première classe7, pour la transférer en seconde classe avec 
les personnes de couleur8. Suite à son refus, elle est expulsée de force. À son retour à Memphis, elle 
décide d’attenter un procès à la compagnie de train, mais elle n’obtient pas gain de cause. C’est lors 
de ce premier événement qu’elle s’aperçoit que la justice discrimine les Afro-Américains, malgré le 
fait que la loi soit de leur côté. Le second événement se produit en mars 1892 lorsque l’un de ses amis, 
Thomas Moss (?-1892), est lynché en raison de la concurrence faite par son épicerie vis-à-vis de celle 
d’un homme blanc local. Cet événement provoque une révolte chez Ida Wells qui décide de se lancer 
dans le militantisme. 

Elle investit une part de l’argent qu’elle réussit à gagner en tant qu’enseignante, dans l’achat d’un 
petit journal de Memphis The Free Speech, dans lequel elle publie de nombreux articles dénonçant la 
violence du lynchage et de ce que Feimster relève comme « the rape myth »9. Ce mythe du viol est, selon 
Wells, ce qui sert d’excuse aux hommes blancs pour lyncher les Afro-Américains. La critique exercée 
par Ida Wells, envers le système dominé par les Blancs, provoque la colère des habitants de Memphis et 
elle	doit	se	résigner	à	s’exiler	à	New	York,	afin	de	ne	pas	être	lynchée	à	son	tour10. Son petit journal est 
détruit et elle ne pourra jamais revenir à Memphis. Elle va donc mettre en place sa campagne contre le 
lynchage depuis le Nord des Etats-Unis. 

Sa campagne est tout d’abord basée sur la collecte d’informations sur les cas de lynchage. 
Le résultat de sa recherche est imprimé et utilisé, lors de ses interventions publiques, pour dénoncer 
l’extrême violence de cet acte. Son étude se fonde sur des sources produites uniquement par des hommes 
blancs,	afin	d’éviter	des	accusations	de	diffamation11. Son ouvrage intitulé On lynchings est un exemple 
de son travail12. En ce qui concerne le contenu, elle ne répertorie pas seulement des cas de lynchage. En 
effet, elle cherche à sensibiliser, à travers des plaidoyers ou les paroles d’une balade, la classe moyenne 
afro-américaine, en l’incitant à agir contre cet acte qu’elle juge barbare13. 

The Remedy est un parfait exemple de son argumentation14. Dans ce chapitre, elle demande 
l’égalité entre les Afro-Américains et les Blancs, « equality before the law »15. Cette égalité est ce qui 
manque aux Etats du Sud qui vivent, selon Ida Wells, dans la « lawlessness »16. En outre, elle décrit le 
déroulement des arrestations et du procès, jusqu’au lynchage, selon un scénario qui rappelle le cas de 
Daniel Edwards. Son cas sera approfondi dans la seconde partie de cet article. Lors des procès : 

the word of the accuser is held to be true and the excited bloodthirsty mob demands that the rule of law be reversed 
and instead of proving the accused to be guilty, the victim of their hate and revenge must prove himself innocent17.

Ida Wells met donc l’accent sur un système judiciaire qu’elle juge inégalitaire. Il est vrai que le lynchage, 
de par ses acteurs multiples, rend à dessein l’exercice de la justice ainsi que la protection des prisonniers 
difficile.	Cependant,	 si	 le	 système	 judiciaire	avait	été	équitable,	des	moyens	de	préventions	auraient	
pu être mis en place. C’est, par conséquent, un laisser-faire de la justice qui permet au lynchage de 



Automne 2017

Histoire & Genre

64 65

se perpétuer. Dans le cadre de ce chapitre, Wells évoque, en outre, l’action que peuvent entreprendre 
tous ceux qui veulent lutter contre les lynchages. Elle cite comme exemple les églises et les sociétés 
missionnaires qui jouent un rôle déterminant dans cette campagne. Sur ce point, il faut dire que ces 
églises forment des réseaux et que les Afro-Américains y appartenant ont moins de probabilité d’être 
lynchés que les marginaux18. 

D’autres stratégies incluent les boycotts, les lobbyings et l’encouragement à tous les Afro-
Américains en ayant les moyens, de se relocaliser dans d’autres Etats19. Cette migration provoquerait un 
manque de main d’œuvre et rendrait l’économie des Etats du Sud plus fragile20. 

Grâce à son ouvrage On lynchings, Wells connaît une certaine notoriété, ce qui lui permet de 
mener sa campagne à un niveau international21. Elle est invitée à s’adresser à des auditoires en Angleterre 
et en Ecosse, par Catherine Impey (1847-1923), une quakeresse britannique et Isabelle Mayo (1843-
1914), une autrice écossaise. Arrivée à Liverpool le 1er avril 1893, elle commence son intervention le 
21 avril à Aberdeen. Lors de ses conférences, intitulées parfois « American Atrocities », elle aborde les 
cas de lynchage des hommes afro-américains et le viol et le lynchage des femmes noires et blanches22. 
Outre sensibiliser l’auditoire sur le sort des victimes, son but est d’attirer l’attention sur la diminution 
des	droits	des	Afro-Américains.	Afin	de	 convaincre	 son	public,	Wells	utilise	 comme	preuves	de	 ses	
dires, des extraits des journaux du Sud des Etats-Unis qui décrivent quelques exemples de lynchage. A 
partir de ces sources produites par des Blancs, elle introduit aussi les statistiques qu’elle a pu établir sur 
l’étendue de ces cas. 

Ses interventions et diverses interviews lui rapportent le soutien de nombreuses personnes 
en Ecosse, à Birmingham, à Manchester et à Londres23. Elle a pu compter, en outre, sur quelques 
associations britanniques pour récolter des fonds, en vue de sa campagne, comme la British Women’s 
Temperance Association, the British and Foreign Unitarian Association, the Aborigines Protection 
Society et des femmes membres de la Société des Amis. Suite à ses conférences est fondé le « Anti-
Lynching Committee » de Londres, dont les membres incluent des parlementaires et des élites de la 
société britannique24. Le but de ce comité est de soulever des fonds pour investiguer et exposer le 
lynchage aux Etats-Unis. 

Durant ces deux voyages, Ida Wells attire l’attention de la presse britannique qui s’intéresse, de 
près, à l’objet de sa recherche. Certains journaux décrivent Wells « not only as an exemplary woman 
but also as the attractive although highly unusual product of American miscegenation »25. D’autres 
sont plus mitigés, comme le Liverpool Weekly Review qui juge les interventions de Wells, comme « [a] 
lamentable, sickening list, at once a disgrace and degradation to nineteenth century sense and feeling »26. 
Quant à la réaction de la presse américaine, celle-ci est plus négative. Durant son premier voyage, les 
journaux	du	Sud	font	circuler	des	rumeurs	sur	la	vie	privée	d’Ida	Wells,	afin	de	nuire	à	sa	réputation	et	
la décrédibiliser face au public anglais. A son retour, ses travaux et articles sont censurés par la presse 
du Sud et par certains journaux du Nord. 

Pour Wells, ces voyages lui ont donné la possibilité de faire entendre son message d’égalité 
raciale, sans rencontrer une violente opposition. Tandis que pour les Britanniques, comme souligné par 
Feimster, c’était une opportunité « of educating themselves about the evils of lynching and organizing 



64

Article

65

Contemporain

for its end »27. 

Le lynchage ou l’expression du déni de l’abolition de l’esclavage 

Qu’est-ce	que	le	lynchage	?	Les	historiens	actuels	le	définissent	comme	«	un	rituel	commun	»,	
«	 une	 affirmation	 de	 l’unité	 blanche	 »	 ou	 encore	 un	 «	 rituel	 du	 bouc	 émissaire	 ».	Cela	 dit,	 lors	 de	
l’apparition de ce phénomène, les différentes organisations concernées par la lutte contre le lynchage 
ont	eu	du	mal	à	se	mettre	d’accord	sur	une	définition	générale	qui	puisse	convenir	à	la	majorité.	C’est	en	
1940,	qu’un	consensus	est	trouvé	et	que	la	définition	suivante	est	admise : « there must be legal evidence 
that a person has been killed, and that he met his death illegally at the ends of a group acting under the 
pretext of service to justice, race, or tradition » pour que l’acte soit considéré comme un lynchage28. 

Deux	éléments	sont	à	souligner	dans	cette	définition.	Le	premier	concerne	la	notion	de	meurtre	
extrajudiciaire, car dans la majorité des cas, les groupes participant au lynchage ne reçoivent jamais de 
sanction, encore moins de condamnation, pour avoir contribué à la mort d’un individu. Le second élément 
est	l’évocation	de	la	tradition,	comme	l’un	des	prétextes	du	lynchage.	Afin	de	comprendre	la	dimension	
de ce phénomène, il est important de prendre en considération que le lynchage est l’expression d’un 
mouvement et d’une volonté collectifs, revêtant même un aspect familial, lorsque plusieurs membres 
d’une même famille prennent part à cet acte. Ce qui explique pourquoi il n’est pas rare de constater la 
présence d’enfants venant assister à l’effervescence de la foule29. 

Cette foule qui pouvait aller de 60 à plus de 4’000 personnes donne au lynchage des allures 
de spectacle30. Composée d’amis, de voisins et autres, tous sont liés par un sentiment d’une injustice 
commise à leur égard et d’une volonté de vengeance. Les participants sont réconfortés, en outre, par 
l’inaction des autorités, comme le relève Fitzhugh Brundage :

communal participation in mob violence ensured that no single individual would be held responsible for the execution 
because mass lynchings became the expression of communal values of law and order, family honor and white 
supremacy rather than personal vengeance31. 

La foule a tous les droits et les exerce de manière extrêmement violente, en dépit des accusés qui n’ont 
aucun moyen pour se défendre et deviennent à leur tour des victimes.

La majorité des victimes de lynchage sont des hommes d’origine afro-américaine, dont l’âge 
moyen lors du lynchage a pu être estimé à 29 ans32. En ce qui concerne leur situation économique, il 
s’avère qu’une grande partie de ces hommes vit dans la pauvreté, ayant pour la plupart un emploi en 
lien avec l’agriculture. Ceux qui ont un statut social plus élevé sont moins exposés au risque de se faire 
lyncher. Cela s’explique par le fait qu’ils appartiennent à certains réseaux, comme celui d’une église 
locale ou encore qu’ils aient des « connaissances blanches » appartenant elles-mêmes à une classe 
sociale plus élevée. Cependant, il faut nuancer le fait que ces Afro-Américains, appartenant à une élite, 
soient protégés du risque de lynchage. En effet, Ida B. Wells répertorie dans son pamphlet certains cas 
d’Afro-Américains lynchés en raison de leur bonne situation économique, comme son ami Thomas 



Automne 2017

Histoire & Genre

66 67

Moss. 
Parmi les hommes lynchés, une victime sur cinq est un homme blanc33. Il est important, ici, 

de mentionner le fait que cette catégorie de victimes est composée d’immigrés et non pas de résidents 
locaux. Il s’agit par conséquent de marginaux qui n’ont aucun réseau dans la communauté dans laquelle 
ils se trouvent.

Une autre grande partie des victimes est représentée par des femmes afro-américaines. Entre 
1880 et 1930, ce sont au moins 130 femmes afro-américaines qui perdent leur vie suite à un lynchage34. 
En outre, leur condition de femme ne leur épargne pas le viol et les multiples mutilations avant l’acte 
en lui-même. Tout comme les hommes afro-américains, les femmes pauvres ont plus de risques de se 
faire lyncher que celles qui appartiennent à des groupes socio-économiques plus élevés. Là encore, 
tout comme les hommes, les femmes peuvent aussi être lynchées en raison de leur bonne situation 
économique35. La dernière catégorie de victimes est représentée par les femmes blanches. Celles-ci, 
comparées aux autres catégories, restent néanmoins plus rares. Pour la période entre 1880 et 1930, 26 
cas de femmes blanches lynchées sont répertoriés36. En ce qui concerne leur statut social, ces victimes 
ont un âge qui varie tout comme leur statut matrimonial, mais toutes ont comme point en commun de 
vivre	dans	une	situation	économique	difficile	et	d’être	socialement	isolées.	

Un	dernier	aspect	doit	être	abordé,	afin	de	compléter	le	profil	de	ces	victimes.	Il	s’agit	de	celui	
du stéréotype dominant dans chacune de leur catégorie. Pour l’homme afro-américain ce stéréotype, 
comme souligné notamment par Aline Helg, correspond à celui du « noir violeur ». Elle décrit que « in 
the South, the icon of the black rapist transformed all blacks into outcasts and singled out the alleged 
barbarism and animal sexuality of the entire male population of African descent »37. Pour les femmes 
afro-américaines, c’est l’image de la femme sexuellement dépravée qui domine. Un stéréotype mis en 
avant	par	la	presse	du	Sud	qui	fait	tout	pour	diaboliser	la	féminité	de	ces	femmes,	afin	de	justifier	les	
brutalités commises envers elles38. 

Avant la guerre de Sécession, ce phénomène ne se pratique pas dans le Sud des Etats-Unis, parce 
que les Afro-Américains, alors esclaves, représentent une valeur marchande pour leur propriétaire39. 
Autre élément important qu’il faut relever, c’est l’absence de cas de viol commis par un Afro-Américain 
sur une femme blanche. Le stéréotype du « noir violeur » n’est pas encore présent dans l’imaginaire de 
la population blanche. Absence notée notamment par William Pinar, lorsqu’il explique que la peur qui 
règne après la guerre civile, est celle de rétribution pour les années passées en esclavage et non pas la 
peur d’atteinte à la vertu de la femme blanche40. Le tournant s’opère donc après la guerre de Sécession. 
La peur de l’autre et surtout le déni de l’abolition de l’esclavage vont servir de moteur pour instaurer 
le lynchage, comme pratique de plus en plus commune, tout particulièrement entre les années 1880 et 
193041. 

Quant aux raisons pour lesquelles les victimes sont lynchées, elles varient par rapport à la catégorie 
à laquelle la victime appartient. Pour les femmes afro-américaines, les accusations se regroupent autour 
du meurtre et de l’agression, d’une part, et le vol et le déclenchement d’incendie d’autre part42. Il faut 
souligner que parmi ces accusations, l’empoisonnement reste tout de même une action attribuée aux 
femmes afro-américaines, en raison de la place qu’elles occupent au sein des habitations : cuisinières, 



66

Article

67

Contemporain

servantes, nourrices et autres qui rendent leurs relations avec leurs employeurs blancs particulièrement 
intimes. Pour les femmes blanches, en revanche, les accusations se rapportent d’une manière générale à la 
transgression de la morale, comme le cas des femmes prostituées ou celles qui commettent l’adultère43. 

Le lynchage en tant que tel se déroule généralement en trois, voire quatre étapes, à savoir : 
l’accusation, l’arrestation de l’accusé, parfois le procès et l’exécution de la sentence. Le lynchage de 
Daniel Edwards est un exemple de ce scénario. Edwards, « a colored man », travaillant près de Selma 
dans	l’Alabama	est	accusé,	probablement	par	le	père	d’une	fille	blanche	pour	lequel	il	travaille,	d’avoir	
violé cette dernière44. Il est arrêté et mis en prison. Une foule, composée des habitants et des voisins du 
père	de	la	fille,	fait	sortir	Edwards	de	force	de	prison	et	le	lynche.	Dans	son	cas,	Ida	Wells	ne	mentionne	
pas son procès, car probablement il n’a pas eu lieu. Pour certains cas de lynchage, Wells relève une 
tentative de mettre l’accusé devant un juge, lors d’un procès, mais ces procès n’ont pas de valeur légale. 
Il s’agit plutôt, comme le mentionne Helg, d’une « parody of justice »45. 

Le corps de Daniel Edwards est mutilé post-mortem, « his body riddled with bullets »46, ce qui 
est une pratique courante dans les cas de lynchage. Cependant, l’avertissement accroché à son cadavre, 
« warning to all Negroes that are too intimate with white girls. This is the work of one hundred best 
citizens of the South Side »47, n’est pas un phénomène recurrent selon Wells. De cet avertissement, il 
faut relever deux éléments. Le premier réside dans le besoin qu’ont les personnes ayant participé au 
lynchage de Daniel Edwards, de marquer l’esprit de toute la communauté afro-américaine de la région 
et d’accentuer, par conséquent, un rapport de supériorité des hommes blancs sur les Afro-Américains. Le 
second élément concerne le sentiment qui pourrait être comparé à un devoir de ces « one hundred best 
citizens of the South » de protéger l’honneur de la femme blanche48. 

Le cas d’Edwards souligne donc le fait que malgré une relation consentie, comme le soulève Ida 
B.	Wells,	il	est	tout	de	même	tué.	En	effet,	même	s’il	n’a	pas	commis	le	viol	de	cette	fille	blanche,	il	
a violé les codes raciaux. Par conséquent, selon les hommes blancs de la communauté, le lynchage de 
Daniel	Edwards	est	justifié,	l’angoisse	de	la	contamination	raciale	ayant	plus	de	pouvoir,	dans	ce	cas,	
que la loi49.

En conclusion, Ida Wells est l’une des premières à percevoir le lynchage comme un phénomène 
arbitraire, qui sert surtout à faire régner la terreur au sein de la communauté afro-américaine. Cette 
terreur, Wells essaye de la retranscrire dans son pamphlet. On lynchings est donc une source essentielle 
à l’étude de la pratique du lynchage, non seulement d’un point de vue des cas qui y sont répertoriés, mais 
aussi aux niveaux des statistiques qui viennent rendre compte de l’ampleur de ce phénomène. 

En ce qui concerne sa campagne, Ida Wells a été soutenue par différentes organisations afro-
américaines, comme : The Woman’s Loyal Union (1892), The Colored Woman’s League of Washington 
D.C. (1892), The National Federation of Afro-american Women (1895) et la National Association of 
Colored Women (1896)50. Il faut noter que depuis le début de la campagne lancée par Wells, le combat 
contre le lynchage est mené essentiellement par les femmes afro-américaines de classe moyenne51. C’est 
le cas surtout à partir des années 1920, où le rôle des femmes au sein de ces associations, devient 
prépondérant. Ce qui va distinguer ces mouvements des années 1920 de l’activisme de Wells est, selon 



Automne 2017

Histoire & Genre

68 69

Patricia Schechter, « the evangelicalism, the rhetoric of womenhood and the maternalism », dont ces 
mouvements sont imprégnés52.

En	définitive,	le	soutien	qu’Ida	Wells	obtient	en	Angleterre	et	aux	Etats-Unis,	ainsi	que	le	vaste	
écho au sein du milieu associatif montrent que sa campagne, malgré la censure de la presse américaine 
et les menaces permanentes contre sa vie, n’a jamais pu être marginalisée.



68

Article

69

Contemporain

Annexe	1	:	Illustration	de	Reginal	Marsh,	«	Her	first	Lynching	»,	paru	dans	le	New Yorker, 1934 in, 
FEIMSTER, 2009, chap 4, intitulé « organizing in defense of black womanhood», annexes entre les pages 
124-125.

53

Annexe 2 : THE REMEDY. 

It is a well established principle of law that every wrong has a remedy. Herein rests our respect for law. 
The Negro does not claim that all of the one thousand black men, women and children, who have been 
hanged, shot and burned alive during the past ten years, were innocent of the charges made against them. 
We have associated too long with the white man not to have copied his vices as well as his virtues. But 
we do insist that the punishment is not the same for both classes of criminals. In lynching, opportunity 



Automne 2017

Histoire & Genre

70 71

to not given the Negro to defend himself against the unsupported accusations of white men and women. 
The word of the accuser is held to be true and the excited bloodthirsty mob demands that the rule of law 
be reversed and instead of proving the accused to be guilty, the victim of their hate and revenge must 
prove himself innocent. No evidence he can offer will satisfy the mob; he is bound hand and foot and 
swung into eternity. Then to excuse its infamy, the mob almost invariably reports variably reports the 
monstrous falsehood that its victim made a full confession before he was hanged. […] Therefore, we 
demand a fair trial by law for those accused of crime, and punishment by law after honest conviction. 
No maudlin sympathy for criminals is solicited, but we do ask that the law shall punish all alike. […] 
What can you do, reader, to prevent lynching, to thwart anarchy and promote law and order throughout 
our land ? 
1st. You can help disseminate the facts contained in this book by bringing them to the knowledge of 
every one with whom you come in contact, to the end that public sentiment may be revolutionized. Let 
the facts speak for themselves, with you as a medium. 
2d. You can be instrumental in having churches, missionary societies, Y. M. C. A.’ s, W. C. T. U.’s and 
all Christian and moral forces in connection with your religious and social life, pass resolutions of 
condemnation and protest every time a lynching -takes place; and see that occur. 
3d. Bring to the intelligent consideration of Southern people the refusal of capital to invest where 
lawlessness and mob violence hold sway. Many labor organizations have declared by resolution that 
they would avoid lynch infested localities as they would the pestilence when seeking new homes. If the 
South wishes to build up its waste places quickly, there Is no better way than to uphold the majesty of the 
law by enforcing obedience to the same, and meting out the same punishment to all classes of criminals, 
white as well as black. «Equality before the law,» must become a fact as well as a theory before America 
is truly the «land of the free and the home of the brave.»
4th. Think and act on independent lines in this behalf, remembering that after all, it is the white man’s 
civilization and the white man’s government which are on trial. This crusade 
will determine whether that civilization can maintain itself by Itself, or whether anarchy shall prevail; 
whether this Nation shall write itself down a success at self government, or in deepest humiliation admit 
its failure complete; whether the precepts and theories of Christianity are professed and practiced by 
American white people as Golden Rules of thought and action, or adopted as a system of morals to be 
preached to heathen until they attain to the intelligence which needs the system of Lynch Law54.

Annexe 3 : LYNCHED AS A WARNING. 

Alabama furnished a case in point. A colored man named Daniel Edwards, lived near 
Selma, Alabama, and worked for a family, of a farmer near that place. This resulted in an intimacy 
between	the	young	man	and	a	daughter	of	the	householder,	which	finally	developed	in	the	disgrace	of	the	
girl. After the birth of the child, the mother disclosed the ‘act that Edwards was its father. The relationship 
had been sustained for more than a year, and yet this colored man was apprehended, thrown into jail 
from whence he was taken by a mob of one hundred neighbors and hung to a tree and his body riddled 



70

Article

71

Contemporain

with bullets. A dispatch which describes the lynching, ends as follows. “Upon his back was found pinned 
this morning the following: ‘Warning to all Negroes that are too intimate with white girls. This the work 
of one hundred best citizens of the South Side.’” There can be no doubt from the announcement made 
by this “one hundred best citizens” that they understood full well the character of the relationship which 
existed between Edwards and the girl, but when the dispatches were sent out, describing the affair, it was 
claimed that Edwards was lynched for rape55.

Notes 
1  WELLS-BARNETT, 2003, p. 198.
2  WELLS-BARNETT, 2003, p. 198.
3  VANDIVER, 2006, p. 89.
4  VANDIVER, 2006, p. 91.
5  VANDIVER, 2006, p. 141.
6  Pour plus d’informations sur sa biographie, voir : GIDDINGS, 2008, p. 20-48.
7  Le prix d’un billet en première classe, à cette époque, est de 30 centimes. GIDDINGS, 2008, p. 62.
8  La compagnie de train distinguait les personnes de couleur et les Blancs suivant la loi « séparés, mais égaux ». Le 
train possède donc un wagon de deuxième classe dans lequel voyage les hommes et les femmes de couleur. La particularité 
de cette compagnie c’est qu’il y a un wagon de première classe qui servait à l’aller aux Blancs et au retour aux femmes de 
manière générale sans distinction de couleur. Le fait que Wells s’asseye dans le wagon de la première classe, ne doit donc 
pas être vu comme un signe d’ascension sociale, étant donné qu’au retour ce wagon est utilisé par les femmes de manière 
générale. L’origine du problème est le mécontentement des autres passagers blancs. Ils n’ont pas accepté le fait qu’une 
femme de couleur voyage en première classe avec d’autres femmes blanches, voir : GIDDINGS, 2008, p. 61-62.
9  FEIMSTER, 2009, p. 89. 
10  PINAR, 2001, p. 465. 
11  WELLS-BARNETT, 2003, p. 4. 
12  Ida Wells fait publier cet ouvrage en octobre 1892, soit quelques mois après le lynchage de son ami, Thomas Moss. 
Il peut donc être interprété comme la réaction directe à cet événement marquant de sa vie.
13  Voir : Annexe 2. 
14  The Remedy est l’intitulé du chapitre X. WELLS-BARNETT, 2003, p. 192-199. 
15  Voir : Annexe 2. 
16  Voir : Annexe 2. 
17  Voir : Annexe 2.
18  Ida Wells ne mentionne pas d’exemples concrets, mais l’importance du soutien apporté par les églises afro-
américaines et soulevée dans BRUNDAGE, 1997. 
19  PINAR, 2001, p. 476. 
20  Pour des exemples concrets, voir : BRUNDAGE, 1997.
21  FEIMSTER, 2009, p. 106.
22  ZACKODNIK, 2005, p. 263.
23  FEIMSTER, 2009, p. 106.
24  ZACKODNIK, 2005, p. 269. 
25  ZACKODNIK, 2005, p. 259-260.
26  ZACKODNIK, 2005, p. 262.
27  FEIMSTER, 2009, p. 106.
28	 	Pour	plus	de	détails	sur	la	définition	actuelle,	voir	:	BRUNDAGE, 1993, p. 17. 
29  Voir : Annexe 1.
30  BRUNDAGE, 1993, p. 37-38.
31  BRUNDAGE, 1993, p. 40-41.
32  BAILEY, TOLNAY, 2015, p. 63.
33	 	Pour	plus	d’informations	sur	les	spécificités	de	cette	catégorie,	voir	:	BAILEY, TOLNAY, 2015, p. 184.
34  FEIMSTER, 2009, p. 159.
35  FEIMSTER, 2009, p. 171.
36  Les informations relatives à cette catégorie sont tirées de : FEIMSTER, 2009, p. 180-183.
37  HELG, 2000, p. 583.



Automne 2017

Histoire & Genre

72 73

38  FEIMSTER, 2009, p. 159.
39  BAILEY, et al., 2011, p. 414.
40  PINAR, 2001, p. 445.
41  BAILEY, 2011, p. 413.
42  À ces accusations, Feimster relève encore certains cas plus rares, comme la violation des codes raciaux. Par exemple, 
dans le cas où une femme noire s’est mariée avec un homme blanc ou encore les cas de femmes noires qui se défendent 
lorsqu’elles sont violées par un homme blanc. FEIMSTER, 2009, p. 160.
43  FEIMSTER, 2009. p. 176-180. 
44  Voir : Annexe 3. 
45  HELG, 2000, p. 581.
46  Dans certains cas les mutilations se font aussi ante-mortem. FEIMSTER, 2009, p. 174.
47  Voir : Annexe 3.
48  Voir : Annexe 3.
49  FEIMSTER, 2009, p. 175. 
50  PINAR, 2001, p. 461. 
51  Sur la perspective « genrée » des campagnes menées contre le lynchage, voir SCHECHTER, 1997. 
52  SCHECHTER, 1997, p. 292. 
53  FEIMSTER, 2009, chap 4, intitulé « organizing in defense of black womanhood», annexes entre les pages 
 124-125.
54  WELLS-BARNETT, 2003, p. 192-195. 
55  WELLS-BARNETT, 2003, p. 142-143.

Bibliographie 

Sources 

WELLS-BARNETT, Ida B., On lynchings. Southern horrors, A red record, Mob rule in New Orleans, North 
Stratford, Ayer Company Publishers, 2003. 

Littérature secondaire 

BAILEY, Amy Kate, TOLNAY, Stewart, Lynched. The victims of southern mob violence, Chapel Hill, 
University of North Carolina Press, 2015. 

BAILEY, Amy Kate, et al., « Targeting Lynch Victims. Social Marginality or status transgression ? », 
American Sociological Review, vol. 76, n°3, 2011, p. 412-436. 

BRUNDAGE, William Fitzhugh, Lynching in the New South. Georgia and Virginia, 1880-1930, Urbana, 
Chicago, University of Illinois Press, 1993. 

BRUNDAGE, William Fitzhugh, « The Roar on the Other Side of Silence. Black Resistance and White 
Violence in the American South, 1880-1940 », in BRUNDAGE, William Fitzhugh (dir.), Under Sentence of 
Death. Lynching in the South, Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1997, p. 271-291. 

FEIMSTER, Crystal Nicole, Southern horrors. Women and the politics of rape and lynching, Cambridge, 
Massachusetts, Londres, Harvard University Press, 2009. 

GIDDINGS, Paula, Ida, A Sword Among Lions: Ida B. Wells and the Campaign Against Lynching, New-
York, Amistad/Harper Collins, 2008.

HELG, Aline, « Black Men, Racial Stereotyping, and Violence in the U.S. South and Cuba at the Turn of 



72

Article

73

Contemporain

the Century », Comparative Studies in Society and History, vol. 42, n°3, 2000, p. 576-604. 

PINAR, William, « Black protest and the emergence of Ida B. Wells », Counterpoints. The gender of 
racial politics and violence in America: lynching, prison rape and the crisis of masculinity, vol. 163, 
2001, p. 419-486. 

SCHECHTER, Patricia, « Unsettled business. Ida B. Wells against lynching, or how antilynching got its 
gender », in BRUNDAGE, Fitzhugh (dir.), Under Sentence of Death. Lynching in the South, Chapel Hill, 
University of North Carolina Press, 1997, p. 291-318. 

VANDIVER, Margaret, Lethal punishment. Lynchings and legal executions in the south, New Brunswick, 
New Jersey, Londres, Rutgers University Press, 2006. 

ZACKODNIK, Teresa, « Ida B. Wells and ‘American atrocities’ in Britain », Women’s studies international 
Forum, n°28, 2005, p. 259-273.



Automne 2017

Histoire & Genre

74 75

Silvia CADEI

Le comité du CICR : une affaire d’hommes ?

   

	 Tandis	 que	 dans	 la	 plupart	 des	 pays	 les	 grandes	 figures	 tutélaires	 de	 l’humanitaire	 sont	 des	
femmes, le noyau fondateur du Comité international de la Croix-Rouge (CICR) est exclusivement 
masculin. Dès lors, comment la représentation des femmes a-t-elle évolué au sein du CICR ? Dans 
quelle mesure ces changements sont-ils corrélés à la transformation du contexte politique et social des 
acteurs impliqués ? Nous commencerons par étudier la représentation et l’action des femmes lors de la 
naissance et des débuts du CICR. Nous nous pencherons ensuite sur l’élection de la première membre au 
comité et mettrons en évidence l’évolution de l’activité féminine depuis lors. Nous terminerons par des 
témoignages contemporains recueillis dans le cadre d’un séminaire d’histoire suisse portant sur le genre 
de l’humanitaire.

Les débuts du CICR : représentation et action des femmes

En 1859, Henry Dunant (1828-1910) sollicite l’aide de Napoléon III (1808-1873), pour la conduite 
de ses affaires privées. Napoléon III est alors en guerre contre l’armée autrichienne, dans la province 
de Mantoue, en Lombardie. C’est dans ce cadre qu’a lieu, le 24 juin, la sanglante bataille de Solférino. 
Henry Dunant est témoin d’une extrême violence ainsi que de l’horreur qui en découle. En effet, cet 
affrontement laisse sans assistance médicale entre 30’000 et 40’000 soldats blessés1. Traumatisme ou 
véritable prise de conscience, en 1862 Dunant consacrera un ouvrage à cette bataille : Un souvenir de 
Solférino2. Le 17 février 1863, Dunant présente son écrit aux membres de la Société d’Utilité publique de 
Genève qui est composée de Gustave Moynier (1826-1910), du général Guillaume-Henri Dufour (1787-
1875), des docteurs Louis Appia (1818-1898) et Théodore Maunoir (1806-1869). Ensemble, ils fondent 
le Comité international de secours aux blessés — l’idée étant de créer dans chaque pays une Société 
de secours aux blessés. Le général Dufour sera le premier président du comité (1863-1864). Courte 
présidence puisque c’est en réalité la Première Convention de Genève pour la protection des blessés et 
malades dans les armées de campagne, rédigée le 22 août 1864, qui sera le véritable acte fondateur du 
Comité international de la Croix-Rouge et, par la même occasion, du Droit International Humanitaire 
(DIH). Gustave Moynier assurera la première présidence du CICR3. Ainsi, force est de constater déjà 
que la fameuse « Commission des Cinq » à l’origine de la Croix-Rouge ne compte aucune fondatrice. La 
Conférence de Genève non plus, puisqu’y participent vingt-six délégués exclusivement masculins4.
 L’exemplarité de Florence Nightingale (1820-1910) — La présence des femmes dans le 
mouvement philanthropique précède la création du CICR, notamment dans l’attention portée aux soldats 
blessés. La personne de Florence Nightingale s’impose ici parce qu’elle est incontournable, ce en raison 
de son action en Crimée entre 1854 et 1856. En effet, « de leur propre aveu, Dunant et Moynier ont été 
fortement marqués par l’exemple de Florence Nightingale »5. Gustave Moynier se référera explicitement 

Automne 2017

Histoire & Genre



74

Article

75

Suisse

à elle à de nombreuses reprises dans un traité co-écrit avec Louis Appia6. Par ailleurs, une année sur 
deux, à l’occasion du 12 mai, sa date de naissance, le CICR décernera la Médaille Florence Nightingale7, 
qui	correspond	à	une	haute	distinction	pour	les	infirmiers	impliqués	dans	la	cause	humanitaire.

 Le soutien de Valérie de Gasparin (1813-1894) — C’est à Valérie de Gasparin que s’adresse 
Henry	Dunant	en	juin	1859	pour	lui	confier	l’horreur	de	Solférino.	Bouleversée	par	la	lettre	de	Dunant,	
elle fait publier une grande partie de l’écrit dans l’édition du 9 juillet 1859 du Journal de Genève. Quatre 
mois plus tard, Valérie et son époux le comte Agénor de Gasparin (1810-1871) ouvrent l’école de « La 
Source	»,	à	Lausanne,	pour	former	des	jeunes	filles	au	métier	d’infirmière.	Dès	1903,	La	Source	sera	
admise en qualité de membre corporatif de la Croix-Rouge suisse et s’engage à fournir des contingents 
d’infirmières	à	l’institution	en	temps	de	guerre8.
 L’appui de la reine Augusta de Saxe-Weimar-Eisenach (1811-1890) et de l’impératrice Eugénie 
(1826-1920) — La reine Augusta invite son époux Guillaume Ier (1797-1888), roi de Prusse, à prendre 
connaissance de l’ouvrage de Dunant. En 1866, la reine Augusta reçoit ce dernier à la cour9. Quant à 
l’impératrice Eugénie, l’épouse de Napoléon III, elle demande en 1867 que la Convention de Genève 
soit étendue aux naufragés et soldats blessés lors de combats en mer. Ici, nous avons pris deux exemples 
représentatifs qui mettent en évidence l’importance des dames de cour car, étant donné le statut non-
gouvernemental de l’institution, l’atteinte des interlocuteurs politiques se fait par d’autres voies que les 
voies diplomatiques usuelles. Un souvenir de Solférino retient « l’attention des reines et des princesses 
qui, pour conduire vers un souverain époux, valent quelques ministres à elles toutes seules »10.
 Le relais transatlantique de Clara Barton (1821-1912) — En 1869, lors d’un séjour en Suisse, 
Clara	 Barton,	 enseignante	 et	 infirmière	 américaine,	 rencontre	 Louis	Appia.	 Suite	 à	 cette	 rencontre,	
Gustave Moynier demande à Clara Barton de faire campagne pour que les Etats-Unis adhèrent à la 
Convention de Genève. En 1878, alors de retour aux États-Unis, elle publie The Red Cross of the Geneva 
Convention : What It Is11.	Le	21	mai	1881,	 la	Croix-Rouge	américaine	est	officiellement	fondée.	En	
1884, Clara Barton représente les États-Unis lors de la Troisième Conférence internationale de la Croix-
Rouge et lors de la Conférence de la Paix à Genève12. 
 Ainsi, certains relais féminins ont été indispensables à la mise en place internationale de la 
Croix-Rouge, alors même que le noyau de création de l’institution était exclusivement masculin. Si les 
femmes ont sous-tendu le projet humanitaire de Dunant, qu’en est-il de leur représentation au sein de 
l’institution à ses débuts ?
	 En	 terme	 symbolique,	 la	 femme	 est	 représentée	 comme	 la	 personnification	 de	 la	 charité	 et	
incarne l’impartialité de l’action humanitaire. Elle se veut maternelle, bienveillante et empathique. Pour 
rejoindre	 les	 soins	 infirmiers	 encore	 au	 stade	de	développement,	 il	 est	 demandé	 aux	 infirmières	des	
qualités telles que la bonté de cœur13. 

Le CICR est resté longtemps ancré dans une conception traditionaliste et bourgeoise de la féminité. 
[…]	Aussi	ne	s’étonnera-t-on	pas	d’entendre	encore,	à	la	fin	des	années	1970,	des	dirigeants	du	CICR	
qualifier	 les	femmes	de	berceau de la vie qu’il faut chérir et protéger, et tenir éloigné du champ de 

bataille14.

75



Automne 2017

Histoire & Genre

76 77

 En	 terme	pratique,	 les	premières	 femmes	actives	au	CICR	sont	des	 infirmières.	Dès	1880,	 la	
direction	des	associations	de	la	Croix-Rouge	exige	de	préparer	systématiquement	les	soins	infirmiers	
à élaborer un plan de mobilisation, notamment un recensement du personnel. En 1882 est fondée une 
Union	des	établissements	de	formation	des	infirmières	sous	la	Croix-Rouge.	En	ce	qui	concerne	leur	
absence au sein du comité directeur, Gustave Moynier dira la chose suivante : 

Si les femmes ont un droit incontestable à faire partie des associations pour secourir les blessés, peut-on 
dire que leur place soit aussi nettement marquée au sein des comités directeurs ? Nous n’en sommes pas 
convaincus.	Elles	seront	infiniment	précieuses	au	moment	de	l’action,	lorsqu’il	y	aura	de	malheureuses	
victimes à soulager, et l’on devra leur faire alors une belle et large part ; mais, pour des fonctions 
purement	administratives,	elles	paraissent	en	général	moins	bien	qualifiées.	Nous	estimons	donc	que	la	

direction ne devrait appartenir qu’aux hommes15. 

Rappelons,	pour	contextualiser	ce	propos,	que	ce	n’est	qu’à	partir	de	1900	que	les	jeunes	filles	ont	la	
possibilité de suivre les cours du Collège, jusque-là réservés aux garçons. Il faut attendre 1922 pour que 
les	écoles	secondaires	et	supérieures	délivrent	des	certificats	de	maturité	permettant	aux	jeunes	filles	
d’entrer à l’université16.
 L’exclusion du système administratif semble toutefois évoluer. Le 15 octobre 1914, sur 
l’initiative	de	Gustave	Ador,	et	afin	de	pérenniser	son	activité,	le	CICR	ouvre	l’Agence	internationale	
des prisonniers de guerre (AIPG), à Genève. L’AIPG tend à internationaliser l’institution en prenant 
en charge la problématique des combattants capturés pendant la Grande Guerre. L’AIPG permet de 
rétablir la communication entre les prisonniers et leur famille. Le CICR entreprend la démarche auprès 
des belligérants pour obtenir des listes de prisonniers ; ces listes sont ensuite classées selon un système 
alphabético-numérique permettant de recouper les informations provenant des familles et des puissances. 
Dans ce contexte, le CICR recrute plus de 1’200 volontaires : la composition de l’AIPG « reste cependant 
caractérisée	par	la	présence	des	couches	supérieures	de	la	société.	Les	jeunes	filles	de	bonne	famille	y	
sont fortement représentées »17.

1918 : La première membre du comité du CICR et l’évolution de l’activité féminine depuis lors

 Renée-Marguerite Cramer (1887-1963) étudie le droit à Genève et à Paris. Elle obtient une 
licence de l’Université de Genève en 1910 et Renée-Marguerite se dirige ensuite vers la recherche 
historique ; ses travaux lui valent le Prix Ador. Alors qu’elle se destinait à devenir professeur suppléante 
à l’Université de Genève, Renée-Marguerite Cramer devient la première élue au comité directeur du 
CICR, le 29 juin 1918. En 1914, durant la Première Guerre mondiale, Renée-Marguerite s’était occupée 
du service des prisonniers de l’Entente au sein de l’AIPG. Son élection en tant que membre du comité 
a posé un certain nombre de problèmes, notamment liés au genre. Mais en réalité, Renée-Marguerite 
répond à tous les critères d’admission : elle fait partie de la haute bourgeoisie genevoise protestante. En 

Automne 2017

Histoire & Genre

76



76

Article

77

Suisse

entrant au CICR, Renée-Marguerite « poursuit une tradition familiale puisque son grand-père maternel, 
Louis Micheli, en avait été un des premiers membres »18. En outre, siègent en même temps qu’elle, 
un oncle, Horace Micheli (1866-1931), trois de ses cousins (Lucien Cramer, Alec Cramer et Jacques-
Barthélemy Micheli) et un parent par alliance, Guillaume Pictet (1860-1926). Ses liens avec le CICR 
se resserrent encore lorsqu’en 1920 Renée-Marguerite épouse Edouard Frick, délégué général du CICR 
pour l’Europe orientale.
 Après son élection, elle participe à de nombreuses conférences et prend part à l’élaboration 
des conventions internationales visant à protéger les militaires et civils victimes de la guerre. Renée-
Marguerite est l’un des principales autrices du projet qui a donné naissance à la Convention de 1929 
sur le traitement des prisonniers de guerre. En outre, elle représente le CICR lors de la Conférence 
diplomatique de 1929 et à l’occasion de la XVe Conférence internationale de la Croix-Rouge, tenue à 
Tokyo en 1934. Renée-Marguerite a également été la première femme déléguée du CICR en effectuant 
des missions à Berlin, Copenhague et Stockholm pendant sa période à l’AIPG, en 1917.
 En 1922, alors que son époux est accusé à tort de détourner des fonds de l’institution, installée 
en Allemagne et estimant qu’elle ne pouvait pas exercer correctement ses fonctions, Renée-Marguerite 
démissionne du comité. Elle en devient membre honoraire jusqu’en 1939, date à laquelle elle est réélue. 
Durant la Seconde Guerre mondiale, elle essaie d’attirer l’attention de ses confrères sur la nécessité de 
venir en aide aux prisonniers du Reich, sans succès. Le comité s’interroge sur le lancement d’un appel 
public qui viserait à s’élever contre la situation en Allemagne. Renée-Marguerite y est favorable mais 
la	situation	est	délicate	pour	la	Confédération	et	l’appel	ne	sera	pas	lancé.	A	la	fin	de	la	Seconde	Guerre	
mondiale, le CICR est critiqué pour n’avoir pas pris position face au Reich. L’institution demande 
à	Renée-Marguerite	 de	 justifier	 le	 non-appel	 ;	 en	 sa	 qualité	 de	 juriste,	 elle	 apportera	 des	 arguments	
d’ordre législatif. Renée-Marguerite démissionne du comité le 3 octobre 1946. Elle est nommée membre 
honoraire et gardera ce titre jusqu’à son décès le 22 octobre 1963.
 Le tableau en annexe19, quoiqu’imprécis tend à montrer que Renée-Marguerite Frick-Cramer 
a bel et bien ouvert la porte du comité directeur aux femmes. Or, malgré une certaine continuité dans 
leur représentation, les dames restent somme toute très minoritaires. En effet, la présence féminine 
reste	exceptionnelle	au	sein	de	 l’équipe	dirigeante.	«	Entre	1919	et	fin	1965,	elles	ne	seront	en	effet	
que six à entrer au comité contre 56 nouveaux membres hommes »20. En 1971, on assiste à l’obtention 
du droit de vote des femmes à l’échelon fédéral, et parallèlement à l’accession des femmes au conseil 
exécutif qui assume la conduite générale des affaires du CICR. On peut également observer une certaine 
systématisation dans l’élection des femmes du comité qui procède comme par « vagues » : la première 
aux alentours des années 1980 et la seconde aux alentours des années 2010. En fait, le CICR s’ouvre 
à des femmes qui ne sont plus exclusivement de la seule élite genevoise ; il s’étend à l’ensemble de la 
Confédération.

Suisse

Article

77



Automne 2017

Histoire & Genre

78 79

Témoignages contemporains

 Dans le cadre du séminaire mené par la professeure Irène Herrmann, nous avons été à la rencontre 
de trois personnalités féminines au cœur de l’institution. Dans une perspective d’histoire orale, nous 
avons interviewé madame la vice-présidente, Christine Beerli, la professeure Maya Hertig-Randall, 
membre du comité, madame Anne Petitpierre-Sauvain, ancienne vice-présidente et membre honoraire 
du comité.
 Christine Beerli, Maya Hertig-Randall et Anne Petitpierre-Sauvain sont suissesses et ont toutes 
trois une vocation pour les études de droit et les causes politiques. Au terme de leurs études, Maya Hertig-
Randall et Anne Petitpierre-Sauvain l’enseignent à l’Université de Genève. Anne Petitpierre-Sauvain 
et Christine Beerli, toutes deux vice-présidentes, prennent part activement à la politique helvétique. 
Christine Beerli siège au Conseil des Etats pendant douze années et quitte son activité parlementaire en 
2003. Anne Petitpierre-Sauvain travaille sur les aspects juridiques de la protection de l’environnement. 
Elle donne à ce propos des conférences auxquelles assistent des représentants de partis politiques qui lui 
proposent d’entrer au Grand Conseil. Anne Petitpierre-Sauvain accepte et siège huit ans au Grand Conseil 
genevois ; elle est en parallèle présidente de la Fondation suisse du World Wildlife Fund (WWF).
 En 1987, un ancien collègue du Grand Conseil, membre du CICR, prend contact avec Anne 
Petitpierre-Sauvain et lui propose d’intégrer l’institution. Ayant étudié le droit international à l’Institut de 
hautes études internationales (IHEID), elle accepte. Ce choix lui semble logique, étant donné sa formation 
en droit international et son intérêt pour la politique ; le CICR se présente comme la possibilité d’allier 
ces deux activités. Parente du conseiller fédéral Max Petitpierre, nous pouvons considérer qu’Anne 
Petitpierre-Sauvain s’inscrit d’une certaine façon dans la « tradition » de recrutement du CICR.
 « Le comité a un système de cooptation, c’est l’Assemblée elle-même qui choisit des nouveaux 
membres. Il y a une commission de recrutement qui étudie des dossiers, principalement sur proposition 
de ses membres »21. En 2008, le CICR propose Christine Beerli à la vice-présidence. Elle a terminé sa 
période politique et accepte avec enthousiasme car le CICR lui offre la possibilité d’étendre ses fonctions 
à l’échelon international. En 2014, c’est le président Peter Maurer qui propose à Maya Hertig-Randall de 
devenir membre du comité. 

Dans ma famille, ma grand-mère avait été active à la Croix-Rouge pendant la Deuxième Guerre mondiale, 
elle m’avait depuis petite toujours parlé de la Croix-Rouge. […] mais je suis aussi au courant que durant la 
Seconde Guerre mondiale, il y a eu des politiques contestées et contestables. 

(M.Hertig-Randall)

Aussi remarquons-nous que pour les cas de Petitpierre-Sauvain et Beerli, nous avons affaire à un 
recrutement « traditionnel » en lien avec la famille et/ou les sphères politiques.
 Les valeurs que les pères fondateurs du CICR attribuent aux femmes sont selon Maya Hertig-
Randall trop stéréotypées :

78

Automne 2017

Histoire & Genre



78

Article

79

Suisse

Des stéréotypes qui peuvent d’un côté être perçus comme positifs parce que les femmes sont dotées de cette 
empathie	;	mais	de	l’autre	côté	qui	justifient	à	beaucoup	d’égards	d’enfermer	les	femmes	dans	des	rôles,	de	
les exclure du marché du travail, de les exclure des positions dirigeantes. 

Pour Christine Beerli, il n’y a pas de valeurs exclusivement masculines ou féminines. L’idée du genre 
tend ici à laisser place à l’individu. En outre, la vice-présidence prône le partenariat :

Je pense que partout, c’est d’ailleurs la position du CICR, nous devrions avoir des teams mélangées 
parce que, si hommes et femmes travaillent ensemble, la pertinence est meilleure que s’il n’y a que l’un 
ou l’autre […] Je pense que c’est extrêmement important de pouvoir travailler ensemble, échanger, 
avoir des visions ensemble. C’est enrichissant, je pense que c’est seulement dans un échange entre les 
genres	que	nous	pouvons	avancer	finalement.

 Comme en témoigne Anne Petitpierre-Sauvain, à l’époque de Denise Bindschedler-Robert, les 
femmes du comité s’intéressent beaucoup au statut de la femme à l’intérieur de l’institution. Elles sont 
très vite sensibles au fait qu’il y a un problème de représentativité concernant les collaborateurs. Renée 
Guisan, qui se préoccupe de voir que les femmes n’ont peut-être pas la place qu’elles estiment être la 
leur, lance une étude « de satisfaction » auprès des collaboratrices par rapport à une organisation en 
grande majorité masculine. C’est-à-dire par rapport aux possibilités d’avancement qu’elles ont pour 
devenir, par exemple, cheffe de délégation ou d’une division administrative. « Je suis arrivée à un 
moment où l’on commençait à se dire qu’il y avait [cette problématique] à résoudre qu’il faudrait peut-
être [la] prendre en main »22 remarque Anne Petitpierre-Sauvain. Et Christine Beerli rappelle, au-delà de 
la question de l’équité, la nécessité de la présence des femmes sur le terrain pour avoir accès à toute la 
communauté	féminine	touchée	par	les	conflits	et	qui	est	extrêmement	importante.
 En ce qui concerne l’organe exécutif du CICR, le directeur général Yves Daccord a veillé à une 
répartition paritaire de sa composition. Par conséquent l’augmentation ou l’équilibrage de l’effectif 
féminin est issu d’une volonté délibérée. En 2017, aucune femme n’a encore été présidente du CICR. 
Qu’en pensent les vice-présidentes ? Christine Beerli loue les qualités et le travail de son confrère sans 
exclure la possibilité de voir, un jour, cette fonction exercée par une femme.

Il faut juste que les personnes qui l’élisent, c’est-à-dire les membres du comité, essayent de ne pas 
toujours	se	faire	un	profil	qui	a	l’air	d’être	plus	masculin	que	féminin	;	mais	à	mon	avis	c’est	tout	à	fait	
possible, ça aurait peut-être même déjà pu être fait. (A. Petitpierre-Sauvain) 

De son côté, Christine Beerli est optimiste concernant la position des femmes au sein de 
l’organisation :

Je pense que les femmes avant nous, la génération avant moi encore, ont tout de même dû se battre 

Suisse

Article



Automne 2017

Histoire & Genre

80 81

beaucoup pour arriver aussi à avoir le droit de vote, pour avoir la possibilité d’accès aux Universités, aux 
professions,	etc.,	et	de	ce	fait,	je	suis	très	reconnaissante	à	toutes	ces	femmes	qui	nous	ont	finalement	
pavé le chemin si vous voulez. C’était plus facile pour moi que pour les générations avant moi. Et 
j’espère que cela va être encore plus facile pour les générations après moi.

 En conclusion, si le moment historique de création du CICR a été porté et incarné exclusivement 
par	des	hommes,	il	a	prolongé	la	préoccupation	philanthropique	de	femmes	inspiratrices	et	bénéficié	de	
relais féminins qui ont été indispensables à l’affermissement international du projet de la Croix-Rouge. 
Cette occupation exclusivement masculine des fonctions dirigeantes est en large partie explicable par 
le contexte politique et social de l’époque. Au cours du XXe siècle, la représentation symbolique et 
physique des femmes au CICR a évolué en lien avec la transformation du contexte politique et social 
des acteurs impliqués, soit la société bourgeoise genevoise puis helvétique. Il faut attendre 1918 pour 
que	 la	nomination	d’une	première	 femme	au	comité	 fasse	office	de	 rupture.	Cette	première	élection	
féminine s’inscrit dans le contexte d’un élargissement progressif du comité qui s’ouvre par exemple à 
des dirigeants suisses durant l’entre-deux-guerres et à une première femme non-protestante en 1988. 
Ainsi d’une part, le CICR se présente comme une institution illustrant l’évolution des mœurs de la 
société suisse ; d’autre part, la prégnance d’une tradition de recrutement au comité du CICR, valable 
également pour les femmes, révèle à quel point la structure et le mode de désignation par cooptation de 
l’institution continue à conditionner la représentation socio-culturelle de ses membres. 

Notes

1  BUGNION, 2014.
2  DUNANT, 1863.
3  HERRMANN, 2017.
4  CHAPONNIÈRE, 2010-2011.
5  CHAPONNIÈRE, 2010-2011.
6  MOYNIER, APPIA, 1867.
7  CICR, 2010.
8  http://www.ecolelasource.ch ; page consultée le 1er septembre 2017.
9  DUNANT, cop. 1971.
10 CHAPONNIÈRE, 2010-2011.
11  BARTON, 1878.
12  RISJORD, 2002.
13  RIESENBERGER, 1995, p. 206.
14  PALMIERI, 2007, p. 189-199. 
15  MOYNIER, APPIA, 1867.
16  ASFDU, 2014.
17  COTTER, HERRMANN, 2014, p. 240-265, COTTER, 2016, p. 23-25.
18  PALMIERI, 2005, p. 182-183.
19  Construit à partir de la « Base de données des élites suisses au XXe siècle », 2017.
20  PALMIERI, 2007, p. 189-199.
21  CADEI, 2017.
22  CADEI, 2017.

80



80

Article

81

Suisse

Bibliographie

Sources 

BARTON, Clara, The Red Cross of the Geneva Convention. What It Is, [Washington D.C., 1878], 
National Historic Site of Maryland, 2015, (https://www.nps.gov/clba/learn/historyculture/rcwhat.htm ; 
page consultée le 1er septembre).

CADEI, Silvia, Le CICR et les femmes : Témoignages contemporains, Genève, Université de Genève, 
audiovisuel, 2017.

CICR, Les membres du Comité International de la Croix-Rouge, (https://www.icrc.org/fr/document/

les-membres-du-cicr ; page consultée de 1er septembre 2017).

DUNANT, Henry, Mémoires, Lausanne, L’Age d’Homme, cop. 1971.

DUNANT, Henry, Un souvenir de Solférino, Genève, J.-G. Fick, 1863.

MOYNIER, Gustave, APPIA, Louis, La guerre et la charité : Traité théorique et pratique de philanthropie 
appliquée aux armées en campagne, Genève - Paris, Cherbulliez, 1867.

Littérature secondaire 

ASFDU, Association suisse des femmes diplômées des universités, Nous sommes des naines juchées sur 
des épaules de géantes, Bâle, 2014, (http://www.akademikerinnen.ch/fr/geneve/portrait/notre_histoire ; 
page consultée le 1er septembre 2017).

BUGNION, François, CICR : L’humanitaire dans tous ses états, Genève, 2014 (https://www.youtube.com/
watch?v=tuW60WmX7qY ; page consultée de 1er septembre 2017).

CHAPONNIÈRE, Corinne, Le rôle des femmes dans la genèse du mouvement humanitaire, acte de colloque, 
[s.l.] décembre 2010 - août 2011.

CICR, Présent au plus fort des crises : des infirmières, infirmiers et auxiliaires de santé exceptionnels, 
Brochure, Genève, 2010, (https://www.icrc.org/fre/assets/files/other/icrc_001_4035.pdf ; page consultée 
le 1er septembre 2017).

COTTER, Cédric, « Les élites genevoises au service de la Croix-Rouge », Passé simple : Mensuel romand 
d’Histoire et d’Archéologie, n°14, 2016, p. 23-25.

COTTER, Cédric, HERRMANN, Irène, « Quand secourir sert à se protéger : La Suisse et les œuvres 
humanitaires », in ROSSFELD, Roman, BUOMBERGER, Thomas, KURY Patrick (éds.), 14/18 La Suisse et la 
Grande Guerre, Baden, Hier und Jetzt, 2014, p. 240-265.

GROSSI, Verdiana, « Les femmes dans la Genève internationale », in DEUBER-ZIEGLER, Erica, TIKHONOV, 
Natalia (dirs.), Les femmes dans la mémoire de Genève (du XVe au XXe siècle), Genève, Femmes & 
Histoire — Editions Suzanne Hurter, 2005, p. 164-165.

Suisse

Article



Automne 2017

Histoire & Genre

82 83

PALMIERI, Daniel, « Guerre, humanité, féminité : le Comité international de la Croix-Rouge et les femmes 
(1863-1965) », in DELAUNAY, Jean-Marc, DENÉCHÈRE, Yves (éds.), Femmes et relations internationales 
au XXe siècle, Paris, Presse Sorbonne Nouvelle, 2007, p. 189-199.

PALMIERI, Daniel, « Marguerite Frick-Cramer ; Genève 1887-1963 » in DEUBER-ZIEGLER, Erica, TIKHONOV, 
Natalia (dirs.), Les femmes dans la mémoire de Genève (XVe au XXe siècle), Genève, Femmes & 
Histoire — Editions Suzanne Hurter, 2005, p. 182-183.

RIESENBERGER,	Dieter,	«	Femmes	entre	guerre	et	paix.	L’histoire	des	infirmières	de	la	Croix-Rouge	»,	in 
HOOCK-DEMARLE (dir.), Marie-Claire, Femmes, Nations, Europe, Paris, Centre d’études et de recherches 
intereuropéennes contemporaines, 1995, p. 206-217.

RISJORD, Norman, Representative Americans: the Civil War generation, Lanham, Rowman & Littlefield,	
2002.



Entretien

83

ANNEXE : 
Tableau des membres féminins du Comité International de la Croix-Rouge et fonctions exercées18

Lé
ge

nd
e 

: 
 - 

Le
 ja

un
e 

re
pr

és
en

te
 la

 p
ar

tic
ip

at
io

n 
en

 ta
nt

 q
ue

 m
em

br
e 

du
 c

om
ité

 ;
 - 

Le
 ja

un
e-

gr
is

 si
gn

al
e 

la
 p

ar
tic

ip
at

io
n 

au
 c

on
se

il 
ex

éc
ut

if 
;

 - 
Le

 b
le

u 
si

gn
al

e 
la

 V
ic

e-
Pr

és
id

en
ce

 ; 
 - 

Le
 ro

se
 in

di
qu

e 
la

 p
ar

tic
ip

at
io

n 
en

 ta
nt

 q
ue

 m
em

br
e 

du
 c

on
se

il 
du

 
   

co
m

ité
 ;

 - 
Le

s d
at

es
 d

an
s l

es
 c

as
es

 c
or

re
sp

on
de

nt
 a

ux
 a

nn
ée

s d
’a

ct
iv

ité
 a

u 
C

IC
R

.

Article

Suisse



Automne 2017

84 85

Lucinda PASCHE

Les femmes sur une place publique genevoise

 

GEISSLER, Christian Gottlieb, Genève, place du Molard, Genève, 1794, gravure sur cuivre aquarellée, 276 x 377 mm, 
Bibliothèque de Genève : Centre d’iconographie genevoise (n° d’inventaire : 20P Mo 01).

 Christian Gottlieb Geissler est un graveur augsbourgeois établi à Genève entre 1768 et 1814. Il 
dépeint les places publiques genevoises animées de personnages vaquant à leurs activités du quotidien. 
Il représente plusieurs marchandes et chalandes à la place du Molard. Les images de marchés sont peu 
courantes en Suisse au XVIIIe siècle, mais se répandent largement au cours du XIXe siècle, surtout dès 
les années 1880 avec le développement de la photographie1. 

Le rôle primordial des femmes au marché est manifeste dans la gravure du Molard. Elles 
dominent la place en nombre et sont les plus actives. L’approvisionnement familial en nourriture est 
une occupation à plein temps pour les épouses modestes et pauvres, donc pour la plus grande partie des 
femmes2. La majeure partie des dépenses des ménages est effectuée par elles, et donc, selon l’estimation 
d’Anne-Marie Piuz près de 80% des dépenses de la majorité de la population sont faites par des femmes3. 
D’ailleurs, il est intéressant de noter que les personnages féminins chez Geissler sont les seuls à acheter 
les denrées alimentaires vendues par les marchandes. Anne Radeff constate en effet, suite à une étude de 
sources iconographiques suisses du XIXe siècle, que « l’on voit fréquemment des hommes traverser le 
marché, mais ils n’y aquièrent ni denrées ni marchandises »4. 

Histoire & Genre



84

Analyse Iconographique

85

L’artiste a-t-il représenté la réalité du marché du Molard de son temps ou a-t-il dépeint autant de 
marchandes	pour	satisfaire	la	demande	de	clients	?	Difficile	de	le	savoir.	Néanmoins,	la	prépondérance	
des femmes dans les sources iconographiques de marchés du XIXe siècle en Suisse occidentale constatée 
par Anne Radeff se retrouve aussi chez Geissler en 17945.

Au premier plan à droite de la gravure du Molard n°20P Mo 01, quatre femmes du peuple se 
battent, attirant les regards moqueurs de deux hommes, le geste inquiet d’un représentant de l’ordre 
portant une épée et une cocarde à son chapeau, et provoquant l’expression apparemment exaspérée d’un 
homme aisé au jabot de dentelles tenant un parapluie sous le bras. Les bagarreuses sont prises d’une telle 
colère que l’une d’elles s’est fait décoiffer le bonnet. Au XVIIIe siècle, et même jusqu’au XXe siècle, 
enlever la coiffe d’une autre est un terrible affront, c’est « l’insigne d’un honneur perdu et la femme en 
cheveux, le parangon de tous les vices »6. 

Cette scène de dispute entre commères dans l’image de 1794 ne semble pas là par hasard. Leur 
colère pourrait évoquer indirectement la crise économique de cette année-ci, même si elle ne se dirige 
pas contre les privilégiés au premier plan de l’estampe. Lors des émeutes de subsistance, les femmes 
sont en effet de présence massive et violentes7.	La	figure	féminine	sans	bonnet	et	l’une	des	journalières	
cherchant du travail portent en outre des haillons, signes de leur misère, un accoutrement invisible dans 
les représentations plus tardives des autres places de Geissler.

	 Tel	sur	une	scène	de	théâtre,	Geissler	fait	figurer	les	Genevois	au	Molard,	d’une	manière	pittoresque	
et amusante, donnant une rare image des usagers féminins des places publiques genevoises.

Notes 

1  RADEFF, 1993, p. 66.
2  MOTTU-WEBER, 1993, p. 30.
3  MOTTU-WEBER, 1993, p. 30.
4  RADEFF, 1993, p. 66.
5  RADEFF, 1993, p. 66.
6  PELLEGRIN, 1989, p. 62.
7  MOTTU-WEBER, 1993, p. 31.

Bibliographie  

RADEFF,	Anne,	 «	 Femmes	 au	marché	 (Suisse	 occidentale,	 fin	XVIIIe-début XXe) », in HEAD-KÖNIG, 
Anne-Lise, TANNER Albert (éds.), Frauen in der Stadt. Les femmes dans la ville, Zurich, Chronos, 1993, 
p. 61-72.

MOTTU-WEBER,	Liliane,	«	L’insertion	économique	des	femmes	dans	la	ville	d’Ancien	Régime.	Réflexions	
sur les recherches actuelles », in HEAD-KÖNIG, Anne-Lise, TANNER Albert (éds.), Frauen in der Stadt. Les 
femmes dans la ville, Zurich, Chronos, 1993, p. 25-33.

PELLEGRINI, Nicole, Les vêtements de la liberté : abécédaire des pratiques vestimentaires en France de 
1780 à 1800, Aix-en-Provence, Alinea, 1989.



Automne 2017

Histoire & Genre

86 87

Clara SILVEIRA

GAY-SYLVESTRE, Dominique, Etre femme à Cuba. Des premières militantes féministes 

aux militantes révolutionnaires, Paris, L’Harmattan, 20061

 Dominique Gay-Sylvestre est professeure de civilisation latino-américaine à l’Université de 
Limoges. Autrice de plusieurs ouvrages en français et en espagnol, elle publie aux éditions IDEA Luchar 
y no morir en el intento. Mujeres de Cuba y de Venezuela, en 2009. Son intérêt se porte non seulement 
sur les problématiques liées à la famille et aux femmes, ainsi que leur place dans les sociétés latino-
américaines, mais aussi sur leur rôle dans les mouvements contestataires à Cuba, au Venezuela ou encore 
au Panama.

 Dans son étude Etre femme à Cuba. Des premières militantes féministes aux militantes 
révolutionnaires, Dominique Gay-Sylvestre propose non pas une histoire du féminisme à Cuba, mais 
une recherche axée sur les transformations sociales, politiques et juridiques, qui ont eu lieu depuis 1959, 
en faveur des femmes et de leurs conditions de vie. Cet ouvrage se base, d’une part, sur des documents 
émis par le gouvernement cubain regardant la politique entreprise à l’égard des femmes, et, d’autre part, 
sur des témoignages et entretiens réalisés lors de trois séjours, répartis entre 1989 et 1992.

 Ce livre se divise en cinq chapitres. Le premier pose le cadre dans lequel les changements pour la 
condition des femmes voient le jour. Un événement marquant est le premier Congrès de femmes réalisé à 
la Havane, en 1923. Ce congrès réunit 31 associations féminines et discute, entre autres, de la différence 
des droits entre les hommes et les femmes. Néanmoins due à « l’absence d’une idéologie uniforme, seule 
la campagne en faveur du droit de vote pour la femme fait l’objet d’un consensus » (p. 37). Le chapitre II, 
intitulé Le combat pour la liberté, se focalise sur les débuts des mouvements de contestation des femmes 
à l’encontre du gouvernement cubain. Tout d’abord, il est question de la violente opposition lancée par 
les femmes contre la dictature de Gerardo Machado y Morales (1871-1939) entre 1925 à 1933. Puis, 
Dominique	Gay-Sylvestre	met	 en	 avant	 des	figures	 féminines	 importantes	qui	 vont	 lutter	 jusqu’à	 la	
Révolution cubaine de 1959, comme Clodomira Acosta Ferrals (1936-1958) ou encore María Lara2.

 Le chapitre suivant Le grand départ (1959-1962) retrace les débuts de la Fédération des Femmes 
Cubaines ou FMC (Federacíon de Mujeres Cubanas). La création de cette organisation est possible, selon 
Gay-Sylvestre, grâce à la position favorable de Fidel Castro (1926-2016) et sa volonté « de favoriser 
l’éveil d’une nouvelle conscience dans la population féminine » (p. 65). Cette organisation est le centre 
de la campagne d’alphabétisation qui est discutée au sein du IVe chapitre, Transformation de la société 
(1963-1976). Le dernier chapitre est consacré à l’évolution de l’Etat socialiste de 1976 à 1989. Dans ce 
chapitre, l’autrice fait un bilan sur la situation des femmes et de la famille, et des acquis de ces plusieurs 
décennies de lutte pour l’égalité entre hommes et femmes. En conclusion, Gay-Sylvestre constate que 



86 87

Compte Rendu

les conditions de traitement des femmes évoluent, que cela soit au niveau de leur degré d’éducation ou 
de leur insertion dans le milieu du travail.

 Cette étude, bien documentée, vient combler un vide au niveau de l’historiographie concernant la 
situation des femmes cubaines. Malgré quelques répétitions et un ton engagé, Dominique Gay-Sylvestre 
fait	une	analyse	fine	du	cadre	et	des	différents	acteurs	qui	jouent	un	rôle	déterminant	dans	cette	longue	
lutte pour l’égalité.

Notes

1  Cet ouvrage sera lu et analysé dans le cadre de la première séance du club de lecture de l’AEHG. 
2  La première est recrutée par le commandement central de La Plata, en 1958 et chargée par Fidel Castro d’accomplir 
des missions dangereuses. Elle est arrêtée le 11 septembre 1958, à la Havane et est assassinée en prison. La seconde organise 
un groupe de femmes pour transporter des armes, des explosifs et des ravitaillements pour les révolutionnaires (voir p. 59).



Automne 2017

Varia

88 89

Thomas GINDRAT

L’Irlande de 1300 à 1330 : du modus vivendi entre Irlandais et 
pouvoir anglais à la confrontation

Les buts initiaux de l’installation des Anglo-Normands en Irlande

L’invasion anglo-normande de l’Irlande dans la seconde moitié du XIIe siècle est le résultat 
d’une politique envisagée par Henri II Plantagenêt (1133-1189), roi d’Angleterre. Toutefois, ce ne sont 
pas les troupes royales qui investissent le royaume irlandais de Leinster en l’an 1171, mais bien une 
armée	privée	recrutée	par	un	roi	irlandais	pour	régler	un	conflit	de	succession.	Les	officiers	royaux	ne	se	
rendront en Irlande que l’année suivante. Le souverain Plantagenêt projetait selon toute vraisemblance 
une intervention dans l’île et en avait reçu l’aval du Pape Adrien IV (1100-1159), lui-même d’origine 
anglaise, par la Bulle Laudabiliter. Les buts de cette campagne restent toutefois strictement conditionnés 
par des motifs religieux : il s’agit en effet pour Henri II de faire respecter l’application dans l’Eglise 
d’Irlande de la réforme grégorienne, voulue par la papauté et déjà observée dans le reste de l’Europe 
occidentale et en Angleterre. Les ecclésiastiques irlandais y restent toutefois réfractaires dans certains 
domaines, notamment le paiement de la dîme au pape, le mariage des prêtres et des évêques, et le 
divorce et le remariage en général. La hiérarchie ecclésiastique irlandaise reste en effet très attachée 
à ces coutumes nuisant à la bonne marche de l’Eglise pour le pouvoir papal. C’est dans ces domaines 
précis que la couronne d’Angleterre est chargée d’intervenir, sans abuser ni outrepasser les termes de 
cette mission. Le texte de la Bulle Laudabiliter reste précis sur les droits et devoirs du souverain anglo-
normand : « que le peuple de ces contrées te reçoive et t’honore comme son seigneur et maître, sauf le 
droit des églises, qui doit rester intacte et inviolable, sauf aussi la pension annuelle d’un Denier, due au 
bienheureux Pierre par chaque maison. »1

Les motivations qui poussent Henri II à accomplir cette mission semblent toutefois surtout 
stratégiques : depuis que les Normands se sont imposés en Angleterre avec Guillaume Ier (1028-1087) 
en 1066, ceux-ci sont confrontés à de réguliers problèmes de soulèvements dans lesquels l’Irlande sert 
de	 lieu	de	 retraite	pour	 les	 rebelles.	Dès	 la	fin	du	XIe siècle, les princes gallois et même les nobles 
anglo-saxons en lutte contre la domination normande se réfugient fréquemment sur l’île pour échapper 
à l’emprise de la couronne et reviennent dès que possible pour continuer leur lutte2. La côte irlandaise 
peut également servir de point d’appui pour les puissances rivales de l’Angleterre, telles que la France 
ou l’Ecosse, pour menacer sa côte ouest. L’Irlande elle-même ne semble cependant pas constituer 
une	menace	directe	pour	le	royaume	Plantagenêt	:	loin	d’être	unifiée,	elle	est	à	la	veille	de	l’invasion	
anglo-normande, divisée en cinq royaumes, Munster, Connaught, Ulster, Leinster et Meath, eux-mêmes 
morcelés en différents clans, dont les familles dirigeantes élisent le roi3. Ces rois élus font de même 
en élisant un haut-roi de l’île parmi eux et dont ils reconnaissent l’autorité nominale. Les clans sont 
fréquemment	en	conflit	les	uns	contre	les	autres	pour	les	trônes	régionaux	ou	pour	le	trône	du	haut-roi.	
Ainsi, au milieu du XIIe	 siècle,	ces	 luttes	finissent	par	coûter	 le	 trône	régional	de	Leinster,	 royaume	



88

Article

89

Médiéval

de la côte est, à Dermott Mac Murrough4, lequel se réfugie à la cour d’Henri II (cela montre d’ailleurs 
que les Irlandais se réfugient aussi en Angleterre). Plus encore, Dermott Mac Murrough sollicite l’aide 
armée	d’Henri	II	pour	reconquérir	son	trône.	Celui-ci,	occupé	par	de	nombreux	conflits	sur	ses	territoires	
continentaux (Normandie et ouest de la France actuelle), ne prend pas une telle initiative mais donne à 
Mac Murrough la permission de recruter une armée parmi la noblesse anglo-normande des marches du 
Pays-de-Galles, à l’ouest de l’Angleterre, pour l’aider à reprendre le trône de Leinster.

Ces barons des marches ont alors pour charge de servir de rempart contre les attaques galloises 
sur	les	plaines	de	l’ouest	de	l’Angleterre	en	échange	d’une	très	large	autonomie	sur	leurs	fiefs.	Présents	
depuis plusieurs générations et mélangés par intermariages aux dynasties galloises, ces barons connaissent 
déjà	 les	moeurs	 celtiques.	Mais	 irrésistiblement	 repoussés	 par	 les	Gallois,	 ils	finissent	même	par	 se	
battre entre eux pour les rares terres restées sous leur contrôle. Envoyer un certain nombre d’entre eux 
combattre en Irlande semble alors être un moyen pour le roi d’Angleterre de calmer la situation sur sa 
frontière galloise en plein effondrement. Il ordonne toutefois à ses vassaux de revenir sur leurs terres à 
la	fin	de	l’expédition.	Les	événements	prendront	une	toute	autre	forme5.

Dermott Mac Murrough recrute donc dans les marches galloises, une armée commandée par 
Richard Fitz Gilbert de Clare (1130-1176), dit « Strongbow », comte de Pembroke6. Cette force débarque 
en Leinster en 1171 et ne rencontre qu’une faible résistance des adversaires de Mac Murrough. Contre 
toute	attente,	le	royaume	est	reconquis	en	quelque	mois	et	Strongbow	obtient	la	main	de	la	fille	de	Mac	
Murrough en échange de ses services7. Mais un événement change tout : le décès soudain de Dermott 
Mac Murrough. La mort, vraisemblablement accidentelle, du roi de Leinster tout juste réinstallé met 
autant les Irlandais que le roi d’Angleterre dans l’embarras, car si aucun testament n’a été déclaré, 
Strongbow, tout nouveau gendre du roi défunt, peut désormais réclamer son trône et installe son armée 
sur le sol irlandais, dans le Leinster8. Il s’approprie de fait un bon quart de l’île9. Ce qui n’était qu’un 
simple	conflit	dynastique	devient	une	menace	pour	Henri	 II,	car	 il	 suffirait	aux	barons	normands	de	
l’expédition de demander l’aide d’un ennemi des Plantagenêt, comme le roi de France, pour constituer 
avec son aide un nouveau royaume anglo-normand sur sol irlandais et menacer l’Angleterre10. Henri II 
intervient donc dès l’année suivante, en 1172, et débarque en Leinster avec l’armée royale pour prendre 
possession des nouveaux territoires. Strongbow et les seigneurs des marches, pas encore bien établis, 
ne peuvent résister et se soumettent à leur souverain11. Henri II impose un compromis : il se réserve la 
côte	est	de	l’Irlande	face	à	l’Angleterre	et	au	Pays	de	Galles,	gérée	par	ses	officiers	et	où	Normands	
et Irlandais dépendent directement de lui. Les barons sont autorisés à rester dans l’intérieur des terres 
et	 à	 s’étendre	 aux	 dépens	 des	 clans	 irlandais,	mais	 le	 domaine	 royal	 traverse	 leurs	 fiefs,	 ce	 qui	 les	
empêche	de	s’unir.	Ils	doivent	en	outre	se	déclarer	vassaux	du	roi	d’Angleterre.	Enfin,	les	nombreux	
chefs irlandais échappant à tout contrôle anglo-normand et leur haut-roi se doivent de payer la dîme à 
la	couronne	Plantagenêt,	conformément	à	la	mission	confiée	à	Henri	II	par	la	papauté	par	le	biais	de	
la Bulle Laudabiliter12 et laisser s’opérer la réforme de l’Eglise irlandaise. Ceci est aisé, car nombre 
d’ecclésiastiques voulaient aussi une réforme de leur côté et accueillent favorablement les directives du 
pape13. Henri II doit désormais gérer en Irlande, un territoire anglais composé de diverses communautés, 
dont certaines restent insoumises à son autorité.



Automne 2017

Varia

90 91

La vision de l’Irlande par les conquérants et la cohabitation

Avant même l’arrivée des seigneurs anglo-normands dans l’île, l’Irlande possédait déjà une 
image bien marquée dans l’imaginaire occidental. Pays du bout du monde dès l’Antiquité, elle ne fut 
en effet jamais rattachée à l’Empire romain, présent en Grande-Bretagne. L’Irlande, ce territoire connu 
uniquement par ouï-dire, gagne vite une réputation de contrée restée dominée par les éléments naturels, 
avec des habitants aux mœurs rudes et ne reconnaissant aucune loi du monde civilisé14.

A cela s’ajoute toutefois une réputation d’« île des saints et des docteurs » dès sa conversion 
au christianisme au Ve siècle. Devenue par son isolement relatif un refuge pour la culture chrétienne 
antique, menacée par l’effondrement de l’Empire romain d’Occident, l’Irlande devient une terre de 
moines missionnaires partant convertir ou reconvertir l’Europe. C’est paradoxalement dans le domaine 
religieux que l’image ambiguë de l’île se forme peu à peu au cours du Moyen-Age : ces missionnaires, 
vivant et voyageant souvent seuls, contribuent à forger au clergé irlandais une réputation d’ecclésiastiques 
proches de la nature, mais aussi prêts à se battre, signe du chaos de leur terre d’origine et réticents à 
obéir aux commandements du pape15. Cette réputation progresse après l’an Mil, avec l’établissement 
de la réforme grégorienne dans la majeure partie de la chrétienté occidentale. En effet, l’une des causes 
poussant la papauté à autoriser à Henri II Plantagenêt la conquête de l’Irlande réside dans le refus du 
clergé local d’abandonner certaines pratiques telles que le mariage des prêtres et la transmission de leurs 
charges à leurs enfants, pratiques dénoncées par la papauté du XIIe siècle sous les termes de « simonie » 
et de « nicolaïsme »16.

En effet, la majeure partie des Gaëls, les habitants de l’Irlande, vivent alors en fermes, fortins 
et hameaux isolés. De nouveaux centres se constituent après la christianisation, sous la forme de bourgs 
d’artisans, de nouveaux monastères. Mais les véritables villes n’apparaissent qu’au Xe siècle sur les 
côtes,	créées	par	les	envahisseurs	vikings.	D’abord	combattus	par	les	Gaëls,	ils	finissent	par	être	tolérés	
sur le littoral. Dublin, notamment, est une ville créée par ces Vikings, appelés en Irlande Ostmen 
(« Orientaux »). Ils y sont marchands et leurs réseaux commerciaux relient l’Irlande au reste de l’Europe 
du nord et à la mer Baltique17. L’île n’est donc pas aussi refermée sur elle-même que sa réputation le 
laissait penser. Les Anglo-Normands vont se mettre à l’explorer par leurs propres moyens, quitte à revoir 
leurs certitudes.

Enfin,	si	l’image	de	peuple	rustre	et	aux	mœurs	peu	évoluées	que	portent	les	Irlandais	dans	le	
reste de l’Occident semble se perpétuer, il faut en relativiser les raisons. En effet, on peut se demander 
si	une	description	si	sombre	des	Irlandais	n’est	pas	influencée	par	un	certain	nombre	de	malentendus	
bien concrets entre les Gaëls et les barons normands. Ces derniers ont certes souvent de la famille 
galloise, dont les mœurs celtiques ne sont pas sans rappeler celles des Gaëls, ce qui les aide à s’implanter 
progressivement18. Ils n’en demeurent pas moins des nobles anglo-normands, formés à la vie seigneuriale 
de type continental et ont une vision bien précise de la hiérarchie. De leur côté, les Gaëls ne perçoivent 
pas l’autorité ni la façon de guerroyer de la même manière : rappelons-le, les rois irlandais sont élus 
parmi les chefs de clan et sont aisément destituables. Les clans eux-mêmes sont un regroupement de 



90

Article

91

Médiéval

familles	et	de	communautés	vivant	dans	un	territoire	défini.	Ce	lien	demeure	un	choix	délibéré	et	il	est	
toujours possible, dans certains cas, de voir des communautés ou des individus quitter un clan pour un 
autre19. En outre, la terre en Irlande est un bien commun, la propriété individuelle ne reposant pas sur 
elle, mais sur les têtes de bétail, notamment les bovins. Ceux-ci sont achetables, vendables ou louables 
et servent de monnaie d’échange, l’argent étant rare20. Le mode de guerre lui-même est bien davantage 
basé sur le raid pour s’emparer des cheptels que sur l’annexion de territoires21. Les Anglo-Normands 
au contraire construisent immédiatement des forteresses sur toute terre conquise et y développent 
l’économie céréalière. Le sort des paysans y évolue, comme nous le verrons avec le cas des betagh. 
Gaëls et Normands s’affrontent de façon permanente pendant deux siècles. Un modus vivendi se crée 
cependant peu à peu, notamment par le biais d’intermariages entre les deux groupes et par l’assimilation 
progressive de nombreux seigneurs anglo-normands aux mœurs locales. Un jeu complexe de relations 
de pouvoir entre la Couronne, les barons normands et les indigènes gaëls se met en place au XIIIe siècle. 
Puis les catastrophes (famine et épidémies) frappent et déstabilisent l’Irlande anglo-normande entre 
1300 et 1330, période décisive dans l’histoire de l’île.

Le comté de Louth : rapports de force dans l’Irlande anglo-normande

Certains lieux de la colonie illustrent bien les rapports de force et les relations politiques 
et sociales ayant cours sur les terres du roi. Tel est le cas du Comté de Louth, situé sur la côte est, 
entre Dublin au sud et l’Ulster au nord. Ce territoire conquis sur le royaume d’Uriel est très tôt intégré 
au domaine royal, avec ses populations gaéliques et ses barons normands22. Ceux-ci ont repoussé la 
plupart des Gaëls restés à l’économie d’élevage sur les hauteurs, où le pâturage reste le meilleur moyen 
d’exploiter le territoire. Le reste des terres arables sont divisées en domaines seigneuriaux, avec en leur 
centre le manoir. Autour s’étendent les terres à blé, cultivées tant pour la consommation locale que pour 
l’exportation23. Ces terres peuvent être cultivées par des colons amenés d’Angleterre. Il reste cependant 
des Irlandais sur ces domaines24. Ceux-ci étaient appelés betagh avant la conquête. Ce terme gaélique 
désigne un hôte hébergeant les chefs de leur clan lors de leurs déplacements. Comme il est toujours 
possible de changer de clan, une telle fonction honore ceux qui s’y adonnent. Elle n’est par ailleurs que 
temporaire, les chefs de clans se déplaçant régulièrement25. Les seigneurs anglo-normands, qui sont 
venus pour rester, dénaturent sensiblement cette fonction en en faisant une sorte de servage. Les betagh 
sont réduits à l’état de travailleurs contraints sur leurs propres terres. Il reste cependant probable que des 
Gaëls libres subsistent aux marges des domaines seigneuriaux, sur les espaces voués à l’élevage26. Ce 
système de manoir est relié aux villes qui se développent sur les côtes. Ces ports connectent l’Irlande 
des Plantagenêt avec le reste de leur royaume et à l’Europe entière. Une population cosmopolite s’y 
installe et participe à l’essor commercial de l’agriculture irlandaise. Les Gaëls indépendants eux-mêmes 
en	profitent	pour	vendre	les	produits	provenant	de	leurs	troupeaux	(viande,	lait,	laine,	cuir,	etc.)	contre	
des denrées agricoles issus de la partie anglo-normande de l’île, des céréales notamment27.

La couronne Plantagenêt contrôle le domaine royal en Irlande par ses envoyés royaux dans 
les comtés, les comtes et son représentant (Justiciar), résidant à Dublin. Mais elle entretient aussi des 



Automne 2017

Varia

92 93

divisions entre les groupes sociaux. En Angleterre, les populations dépendent d’un système de lois 
complexe s’ajoutant ou s’opposant au droit seigneurial, la Common Law, ou « loi de la communauté »28. 
Son application renforce le pouvoir royal face aux barons sur tout le territoire anglais et laisse les 
émissaires royaux juges des affaires en dépendant. Les successeurs d’Henri II cherchent à mettre sous 
la Common Law les populations gaéliques du domaine royal. Cela permet au roi d’être soutenu par les 
autochtones contre l’obtention de droits et libertés. Le contexte s’y prête largement, car de nombreux 
Irlandais cherchent à passer sous la Common Law, et obtenir ainsi les droits des sujets de la couronne 
d’Angleterre. Le phénomène montre qu’à défaut d’une volonté de s’intégrer au royaume des Plantagenêt, 
les populations gaëlles vivant au coeur des terres royales se défendent contre les abus avec les moyens 
de la société féodale anglaise29.	Le	pouvoir	royal	utilise	cette	situation	à	son	profit.	On	peut	voir	que	
d’une certaine façon, la progression de la Common Law parmi les Irlandais semble suivre la montée 
ou	la	baisse	de	la	puissance	royale	:	ainsi,	lorsque	Jean	sans	Terre	(1167-1215)	se	trouve	en	difficulté	
sur le trône d’Angleterre, il favorise les Irlandais dans le domaine royal face à la noblesse normande, 
qui	voudrait	profiter	de	sa	faiblesse	pour	gagner	plus	d’autonomie	face	aux	officiers	de	la	couronne30. 
Le roi surveille également ces derniers et en cas de trop nombreuses plaintes pour abus, les rappelle en 
Angleterre, comme ce sera le cas pour Guillaume FitzAlan (d. 1210) et Jean de Lacy (c. 1192-1240), qui 
avaient tenté de déposséder certains héritiers de la famille De Clare31. De façon générale, le parlement 
reçoit	les	plaintes	pour	abus	en	provenance	d’Irlande.	Edward	II	en	1321	intègre	finalement	partout	les	
betagh, « libre ou non » à la Common Law32. Ce genre de mesure augmente sous son règne, car une grave 
crise menace le royaume d’Angleterre en général et ses territoires irlandais en particulier.

Le XIVe siècle entre problèmes climatiques et troubles politiques

Les années allant de 1300 à 1330 marquent un tournant majeur dans l’histoire des îles 
britanniques et de l’Irlande médiévale. Certes, les changements véritables ne se feront sentir que cent 
ans plus tard avec ce qui sera appelé la « Reconquête Gaélique », mais c’est en ce début du XIVe siècle 
que commence le recul anglais sur l’île.

Tout semble pourtant, sous Edouard Ier (1239-1307), favoriser la Couronne d’Angleterre, qui 
renforce son emprise sur son territoire et repousse ses frontières en soumettant le Pays de Galles en 1287 
et en s’emparant du trône d’Ecosse en 129633. La mer d’Irlande semble en train de passer sous contrôle 
anglais	et	la	stratégie	maritime	d’Henri	II	Plantagenêt	finalement	porter	ses	fruits	lorsque	des	années	
d’intempéries et de disette surgissent. Le climat devient en effet subitement plus humide et pluvieux que 
les décennies précédentes. L’Irlande le ressent dans son ensemble, mais les territoires anglo-normands 
sont plus durement touchés, car ils dépendent des rendements céréaliers, qui s’effondrent sous l’ampleur 
des	 pluies.	Certes	 les	 disettes	 frappaient	 déjà	 régulièrement	 l’Irlande,	mais	 celles-ci	 sont	 amplifiées	
par ce nouveau climat. L’année 1315 est ainsi marquée par une grave famine dans les domaines tenus 
par les Anglo-Normands. Elle fait diminuer de moitié les rendements des domaines agricoles. Ce n’est 
toutefois pas le seul problème pour l’économie locale, car la couronne d’Angleterre aggrave la situation 
par	ses	ponctions	fiscales34.	Celles-ci	sont	devenues	très	lourdes	pour	financer	la	guerre	contre	l’Ecosse	



92

Article

93

Médiéval

qui s’est révoltée. Edouard Ier, mort en 1307, laisse une situation préoccupante à son successeur Edouard 
II (1284-1337). Son règne (1307-1337) devient une période cruciale pour l’Irlande. Les Ecossais défont 
les armées d’Edouard II en 1314 à Bannockburn et Robert Ier Bruce est couronné roi d’Ecosse. Un 
clan gaélique cherche alors l’aide de Bruce : celui des O’Neill, qui contrôle le Donegal et l’ouest de 
l’Ulster, appelés Great Irishery, ou Grande Irlande. Ce territoire, le plus important en taille des Gaëls 
indépendants, jouxte le domaine royal, dont le comté de Louth. Le clan O’Neill montre alors de grandes 
ambitions	et	a	l’intention	de	profiter	du	recul	de	la	puissance	anglaise	pour	les	réaliser.

Son chef, Domnhall O’Neill (? - 1325) offre la couronne d’Irlande à Edouard Bruce, frère du 
roi d’Ecosse35. La situation semble alors propice à son débarquement, car la couronne d’Angleterre 
a beaucoup perdu de son crédit chez ses administrés irlandais, dont les barons normands : les taxes 
pour l’effort de guerre combinées avec la famine ont forcé nobles et villes à s’endetter pour pouvoir 
payer. Les vivres sont également devenus rares à cause des réquisitions pour les armées combattant en 
Ecosse36. Dans ce contexte, des nobles se sont déjà révoltés : en 1311, Robert de Verdon, chef d’une 
dynastie anglo-normande prestigieuse du Louth se soulève contre l’autorité royale et défait les troupes 
de	la	Couronne	l’année	suivante.	L’auteur,	pourtant	capable	de	tenir	en	échec	les	officiers	royaux,	se	
rend : « Robert de Verdon, with many of his men, gave himself up to the king’s mercy at Dublin »37.

Les conditions du déclenchement de la révolte restent obscures, mais l’on peut penser à la 
pression des Gaëls aux frontières et à l’intrusion de l’autorité d’Edouard II dans des domaines juridiques 
relevant du domaine local. Les participants à cette révolte sont pour moitié des colons anglais et des 
betagh gaëls pour le reste38.	Enfin,	si	Robert	de	Verdon	se	rend,	il	est	possible	d’y	voir	une	sorte	d’appel	
à l’aide des nobles à la couronne. La répression n’en est pas moins dure, malgré la reddition volontaire, 
mais il est intéressant de voir que les meneurs d’origine irlandaise sont graciés par le jury local quand 
les Anglais sont pendus39.

C’est dans ce contexte qu’Edouard Bruce envahit l’Irlande via l’Ulster. Mais l’accueil ne prend 
pas la forme attendue : loin d’accueillir les Ecossais en libérateurs, les populations locales s’opposent à 
eux. Les premiers raids de pirates menés par Edouard Bruce en 1311, au moment de la révolte de Robert 
de Verdon, avaient déjà été repoussés par les habitants d’Ulster40. Lorsque le gros de son armée débarque 
en Irlande en 1315, il ne trouve pas le ravitaillement nécessaire à sa campagne. Les villes subissent la 
famine et préfèrent affronter l’armée d’Ecosse que la ravitailler. Les barons normands se défendent 
pratiquement seuls, tel Thomas Mandeville (s.d.), qui libère la forteresse de Carrickfergus, en Ulster, des 
Ecossais	en	1316	et	meurt	dans	ce	combat	:	«	fighting	in	his	own	country	for	his	own	rights	»41.

Cela montre combien la noblesse anglo-normande de l’île se sent désormais attachée à sa terre, 
davantage qu’à l’Angleterre. L’expédition écossaise tourne court, en dépit de l’arrivée de Robert Ier 
Bruce en personne. Un récit de cette expédition nous est donné par Jean de Fordun (s.d.-env. 1384)42. 
Ce	clerc	écossais	entreprend	à	la	fin	du	XIVe siècle de rédiger la Scotichronicon, résumé de l’histoire 
écossaise de la création jusqu’à son temps. Pour ce faire, il voyage lui-même en Ecosse et en Irlande 
sur les lieux des faits historiques pour recueillir des témoignages. Son récit de la campagne irlandaise 
ne brille pas en faveur des Ecossais, malgré le patriotisme de l’auteur : « in the year 1316, King Robert 
went to Ireland, to the southern parts thereof, to afford his brother succour and help. But, in this march, 



Automne 2017

Varia

94 95

many	died	of	hunger,	and	the	rest	lived	on	horseflesh.	The	king,	however,	at	once	returned,	and	left	his	
brother there »43.

Les	difficultés	de	Robert	Ier montre combien l’île est touchée par une sévère disette. Mais sa 
retraite laisse son frère dans une situation intenable et Edouard meurt deux ans plus tard en 1318, à la 
bataille	de	Dundalk.	C’est	 la	fin	de	l’expédition	écossaise	en	Irlande.	Jean	de	Fordun	nous	livre	une	
explication intéressante à l’attitude de Robert Bruce :

The cause of this war, was this: Edward was a very mettlesome and high-spirited man, and would not  dwell together 
with his brother in peace, unless he had the kingdom to himself; and for this reason was stirred up, in Ireland, this 
war, wherein, as already stated, he ended his life44.

La	fin	de	la	campagne	aventureuse	d’Edouard	Bruce	ne	signe	pas	un	coup	d’arrêt	aux	succès	
des O’Neill. Cela ne ramène pas non plus le calme dans les possessions anglaises, d’autant plus que les 
barons,	qui	ont	fait	les	frais	de	ce	conflit,	accueillent	le	renforcement	de	l’autorité	royale	avec	hostilité.	
En effet, quand en 1319 John de Birmingham (? – 1329) est nommé comte de Louth, sa politique est 
perçue comme abusive et brutale45. C’est à cette époque qu’Edouard II met tous les betagh du domaine 
royal sous la juridiction de la Common Law. Un tel acte peut laisser supposer à quel point le roi y 
pense	son	autorité	affaiblie.	Cela	se	confirme	même	deux	ans	après	sa	mort,	en	1327,	par	l’assassinat	
de John de Bermingham, ainsi que d’une bonne part de sa famille et de ses vassaux, en 1329. Il s’agit 
cette fois de bien plus qu’une révolte comme celle de Robert de Verdon. En effet, les assassins sont 
décrits comme étant « les hommes d’Uriel »46. Cela semble faire référence aux seuls Gaëls. Mais peu 
après, ce sont les barons qui attaquent les domaines du comte assassiné « en représailles des injures des 
de Bermingham »47. Plus encore : ils se mettent à plaider la cause des assassins irlandais, ou du moins 
tentent de le faire :

On trinity Sunday June 18 (of 1329), the brothers John and William Gernon, came to Dublin, Requesting for the 
men of Uriel, that what had happened should be tried by the common law ; but when they understood that William 
Birmingham was coming, they went away48.

Voici donc les Anglo-Normands défendant une attaque menée par les Gaëls sur les représentants 
de la Couronne avec sa propre Common Law. Ennemie des Gaëls, la noblesse anglo-normande devient 
hostile au roi d’Angleterre, avant de chercher à s’allier avec eux contre lui. La politique royale consistant 
à diviser pour mieux régner se retourne contre la Couronne, favorisant les Gaëls indépendants, qui 
trouvent	en	les	barons	normands	des	alliés	inattendus.	Les	O’Neill	pensent	tirer	profit	de	la	situation	et	
contester la raison même de la présence anglaise en Irlande : l’autorisation du pape.

L’appel au pape en 1317 : remise en cause de la présence anglaise et sentiment d’appartenance

Domnhall O’Neill n’agit aucunement de façon précipitée : il attend qu’Edouard Bruce, à qui 
il a promis le trône d’Irlande, débarque avec le gros de son armée en 1316 pour envoyer au pape Jean 



94

Article

95

Médiéval

XXII (v.1245-1334) siégeant à Avignon, un appel composé d’un grand nombre de doléances envers 
le pouvoir anglais, accusé de faillir à sa mission première de réformer l’Eglise et demandant le droit 
pour la couronne d’Ecosse de reprendre la suzeraineté sur le territoire irlandais49. Domnhall O’Neill 
profite	de	ce	contexte	pour	s’affirmer	comme	représentant	légitime	de	tous	les	Irlandais	libres.	Une	telle	
plainte est effectivement jugée extrêmement grave et seuls des souverains reconnus ont le droit d’y avoir 
recours50.

Ce sera l’un des points problématiques du débat, O’Neill n’étant pas considéré par tous les clans 
gaéliques comme leur porte-parole51. L’argumentaire de la plainte n’en est pas moins soigneusement 
conçu	pour	montrer	des	cas	d’abus	vérifiables,	quoique	bien	orientés	pour	mettre	les	seuls	Anglais	en	
cause (O’Neill omet parfois de signaler des cas où les Gaëls bafouent les règles). Parmi les exemples 
soigneusement choisis on peut trouver des cas démontrant que le « contrat » des rois d’Angleterre avec 
la papauté n’est pas respecté et où l’Eglise elle-même subit des abus de la part des Anglais :

likewise, wherever the English can oppress an Irishman by main force they in no way suffer the Irish to dispose of 
their property by their last wishes or to make a last will and testament; nay, they appropriate to themselves all the 
goods of those persons, and deprive the Church of its right and of their own authority make serfs by violence of the 
blood that has been free for all antiquity52.

Ce passage est intéressant car ici O’Neill cherche à montrer que les Anglais outrepassent leur 
mission religieuse en s’appropriant ce qui ne leur appartient pas, y compris les biens de l’Eglise elle-
même. Le pouvoir royal ne contrôle pas ses troupes en Irlande. En outre, les cas de personnes réduites au 
servage mentionnés ici semblent rappeler la mésentente entre Gaëls et Normands sur le rôle des betagh, 
vus par ces derniers comme une main d’oeuvre servile. D’autres passages mettent en cause l’autorité 
royale elle-même, l’accusant de partialité dans le domaine ecclésiastique. L’exemple fait référence à un 
concile tenu en 1310 à Kilkenny53:

it is agreed that it be enjoined on all religious that abide in the land of peace among the English that they do not receive 
into their order or religion any except those that are English by nation; and if they do otherwise the Lord King will 
take them as disobedient and in opposition to this ordinance made by the common counsel of the whole land of Ireland 
among the English54.

O’Neill donne donc un exemple concret pour accuser la couronne d’Angleterre de faire usage 
de népotisme sur le clergé, qui est sensé rester ouvert aux deux peuples, seul comptant la réforme de 
ses moeurs et de son organisation. L’argument est poussé plus loin concernant les monastères : « yet, 
the monasteries of monks and canons where at the present day the Irish are refused were, generally 
speaking, founded by them. »55

On peut déceler un changement dans la vision que les Gaëls ont d’eux-mêmes : un sentiment 
d’appartenance plus solide qu’avant la conquête semble s’esquisser, alimenté par des abus tels que ceux 
décrits.	L’identité	irlandaise	s’affirme	autrement	que	par	une	simple	allégeance	à	un	haut-roi	de	l’île.

Jean XXII répond à l’appel, mais en prenant garde de ne pas nuire au rôle de médiateur que 



Automne 2017

Varia

96 97

la papauté cherche à jouer au milieu des puissances européennes : établie à Avignon depuis 1309 pour 
fuir	les	luttes	d’influences	à	Rome,	celle-ci	utilise	ce	lieu	au	centre	de	la	chrétienté	continentale	et	non	
loin	des	terres	anglaises	de	Guyenne	(Aquitaine)	pour	exercer	une	influence	plus	poussée	sur	les	rois	
d’Occident, notamment la France et l’Angleterre. Le climat est tendu entre elles (la guerre de Cent 
Ans éclatera peu après, en 1337) et l’affaire irlandaise doit être traitée conformément aux règles alors 
en vigueur : s’adresser aux souverains légitimes. C’est pourquoi le pape ne répond pas à O’Neill, car 
il n’est pas perçu comme légitime par tous les Irlandais, mais écrit au roi d’Angleterre Edouard II, lui 
demandant d’agir face à cette situation et à l’Eglise d’Angleterre pour lui demander des explications. 
Mais	le	pape,	en	dépit	de	son	influence	en	Irlande	ne peut, faute d’armées, intervenir seul. Domnhall 
O’Neill le sait et n’envoie son appel au pape qu’un an après l’arrivée d’Edouard Bruce en Ulster. L’armée 
pouvant intervenir est ainsi sur place et O’Neill demande également au Pape le droit de faire reconnaître 
Edouard Bruce roi par l’ensemble des clans irlandais, à la manière de l’élection traditionnelle du haut-
roi. L’expédition écossaise tourne court et Edouard Bruce périt. Domnhall O’Neill est alors destitué 
par des membres de son propre clan. S’il retrouve son trône peu après, l’appel au ape n’a eu que peu 
d’effet sur place et la mort de Robert Ier en 1329 déstabilise l’Ecosse56. Les Anglais envoient peu après 
une contre plainte à Jean XXII contre les abus commis cette fois par les Gaëls sur leurs ressortissants. 
Le pape, estime que, quatorze ans ayant passé depuis l’appel de 1317, la prescription s’impose. Une 
telle lenteur peut toutefois s’expliquer par une autre crise politique, en Angleterre cette fois, suite à la 
mort d’Edouard II en 1327. Le domaine royal en Irlande est lui-même affecté par des troubles, comme 
le prouve l’assassinat de John de Bermingham en 1329. Ce meurtre, commis par les « gens d’Uriel »57, 
montre	également	que	les	bénéficiaires	de	ce	chaos	sont,	plus	que	tout	autre,	les	Gaëls.

Les accords de Kilkenny : progression des clans gaéliques et acculturation des nobles anglo-
normands

Le XIVe siècle voit se tourner une nouvelle page de l’histoire irlandaise, surtout pour les clans. 
Ceux-ci ne semblent pas autant affectés par le refroidissement du climat, leur économie étant toujours 
basée sur l’élevage et donc sur les pâturages humides, au contraire des domaines céréaliers des barons. 
De plus, leur avancée s’est arrêtée par manque de bonnes terres à conquérir, mais aussi par le changement 
de stratégie des Gaëls, qui se mettent à construire des châteaux à leur tour pour occuper le terrain. 
Ces forteresses, même modestes, stabilisent la frontière de part et d’autres58.	Enfin	lorsqu’en	1348,	la	
grande peste se déclare dans toute l’Europe, décimant environ un tiers de sa population totale, l’Irlande 
est également touchée de plein fouet, mais les populations gaéliques, vivant en habitat plus dispersé, 
semblent moins atteintes que celles des territoires mieux connectés au reste du monde59. Occupée par 
ses guerres, la Couronne réagit peu en trente ans, puis tente une reprise en main en 1366 par les accords 
de Kilkenny. L’évolution de la société anglo-normande en Irlande est telle que le pouvoir royal semble 
sur le point de perdre tout contrôle. Les intermariages entre les deux communautés ont toujours existé, 
mais	connaissent	ici	un	pic	et	les	Normands	confient	leurs	enfants	en	fosterage (envoi chez un tuteur 
pendant l’adolescence) à des chefs gaéliques. Ils se mettent à se vêtir et à se comporter comme de 



96

Article

97

Médiéval

Gaëls au point que les Anglais venus de métropole les voient comme « dégénérés » et sauvages60. Ces 
statuts	de	Kilkenny	sont	pour	la	Couronne	une	tentative	de	séparer	définitivement	les	deux	groupes	en	
menaçant de dépossession et de poursuites les seigneurs normands adoptant les moeurs des Gaëls, se 
mariant avec eux et envoyant leurs enfants chez eux en fosterage61. L’échec de ces menaces semble 
bien montrer plusieurs faits sur le terrain : tout d’abord, les barons normands se montrent déterminés à 
rester, quitte à s’entendre avec les clans. Ils sont déjà imprégnés des moeurs celtiques et s’adaptent à la 
situation. De leur côté, les Gaëls se sont toujours disputé le trône de l’île, faisant vaguement allégeance 
au dirigeant le plus puissant du moment. Le roi d’Angleterre imposait sa prédominance et sa légitimité 
par la Bulle Laudabiliter délivrée par la papauté. Il n’échappe toutefois pas à l’habitude gaélique de 
disputer la prédominance à qui ne peut plus la tenir. Les crises du XIVe siècle mettent à mal l’hégémonie 
de la Couronne d’Angleterre sur l’île. Ce qui reste de la domination anglaise en 1500 est la bande de 
terre autour de Dublin et Dundalk, appelée « The Pale » (la poche)62. Les rois d’Angleterre avaient 
incontestablement des visées sur l’Irlande dès le XIIe siècle, mais ne semblent pas avoir recherché 
l’annexion totale de l’île, du moins jusqu’au XVe siècle.

Notes

1 JOANNON, 2006, p. 38.
2 MAUND, 1991, p. 138-139.
3 DILLON, CHADWICK, 1974, p. 41-43.
4 FLANAGAN, 2002, p. 354.
5 CURTIS, 1995, p. 48.
6 FLANAGAN, 2002, p. 556.
7 JOANNON, 2006, p. 39.
8 JOANNON, 2006, p. 40-41.
9 JOANNON, 2006, p. 40-41.
10 JOANNON, 2006, p. 40-41.
11 FAVIER, 2004, p. 254.
12 JOANNON, 2006, p. 37-38.
13 FAVIER, 2004, p. 255.
14 BOIVIN, 1988, p. 138-139.
15 FAVIER, 2004, p. 250.
16 CONNOLLY, 2002, p. 160.
17 FAVIER, 2004, p. 249.
18 CURTIS, 1995, p. 48.
19 DILLON, CHADWICK, 1974, p. 41-43 ; THOMAS, 2002, p. 105-106.
20 DILLON, CHADWICK, 1974, p. 41-43.
21 SIMMS, 1975, p. 100-101.
22 SMITH, 1999, p. 74-77.
23 SMITH, 1999, p. 74-77.
24 SMITH, 1999, p. 74-77.
25 MCNIOCAILL, 1970-71, p. 513-518.
26 BRENDAN SMITH, 1999, p. 78-80.
27 JOANNON, 2006, p. 42-43.
28 MULHOLLAND, 2002, p. 229.
29 SMITH, 1999, p. 78-80.
30 SMITH, 1999, p. 78-80.



Automne 2017

Varia

98 99

31 FRAME, 2002, p. 103-104.
32 CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 46-47.
33 FRAME, 1990, p. 124-125.
34 JOANNON, 2006, p. 42-43.
35 SIMMS, 2002, p. 431.
36 JOANNON, 2006, p. 42-43.
37 “Annales Hiberniae” (Grace’s Annals), p. 61.
38 SMITH, 1999, p. 80.
39 SMITH, 1999, p. 80.
40 Annales Hiberniae, p. 69.
41 Annales Hiberniae, p. 71.
42 « John of Fordun (d.c.1384) ».
43 SKENE, SKENE, 1872, p. 340.
44 SKENE, SKENE, 1872, p. 340.
45 FRAME, 2002, p. 48.
46 Annales Hiberniae, p. 113.
47 Annales Hiberniae, p. 113.
48 Annales Hiberniae, p. 113.
49 HAYEZ, 2002, p. 809-810.
50 LEMAITRE, 2002, p. 100.
51 SIMMS, 2002, p. 101-102.
52 CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 41-42.
53 CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 41-42.
54 CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 41-42.
55 CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 41-42.
56 SIMMS, 2002, p. 431.
57 Annales Hiberniae, p. 113.
58 JOANNON, 2006, p. 42-43.
59 JOANNON, 2006, p. 42-43.
60 JOANNON, 2006, p. 44-45.
61 NI CHONAILL, 2002, p. 213-214 ; CURTIS, MCDOWELL, 1978, p. 52.
62 JOANNON, 2006, p. 46-47.

Bibliographie 

Sources

CURTIS, Edmund, MCDOWELL, Robert Brendan, Irish Historical Documents, 1172-1922, London, 
Methuen, 1978, p. 41-42 ; 46-47.

SKENE, William Forbes, SKENE, Felix James Henry, John of Fordun’s Chronicle of the Scottish Nation, 
Edinburgh, Edmonston and Douglas, 1872, p. 340.

« Annales Hiberniae (Grace’s Annals) », in Celt, The online Resource for Irish History, Literature and 
Politics, consultable à l’URL (http://www.ucc.ie/celt/), p. 61 ; 69 ; 71 ; 113.



98

Article

99

Médiéval

Littérature Secondaire

BOIVIN, Jeanne-Marie, « Le mythe irlandais dans la littérature du Moyen Age », in HARFLANCNER, Laurence, 
BOUTET, Dominique (dirs.), Pour une mythologie du Moyen Age, Paris, Ecole Normale Supérieure, 1988, 
p. 137-150.

CURTIS, Edmund, A history of Ireland, Londres, Routledge, 1995.

DILLON, Myles, CHADWICK, Nora K., Les royaumes celtiques, Paris, Fayard, 1974.

FAVIER, Jean, Les Plantagenets : origine et destin d’un empire : XIe-XIVe siècles, Paris, Fayard, 2004.

FLANAGAN, Marie Therese, « Mac Murchada, Diarmait », « Strongbow » ; CONNOLY, Sean J., « Divorce » ; 
FRAME, Robin, « Clare », « Birmingham, John de » ; SIMMS, Katharine, « Clan », « O’Neill, Donall » ; 
NI CHONAILL, Bronagh, « Fostering » ; CHARLES-EDWARD, Thomas, «  Clientship », in CONNOLLY, Sean J. 
(ed.), The Oxford Companion to Irish History, Oxford, Oxford University Press, 2002.

FRAME, Robin, The political development of the British Isles : 1100-1400, Oxford ; New York, Oxford 
University Press, 1990.

HAYEZ, Anne-Marie, « Jean XXII », LEMAITRE, Jean-Loup, « Appel », in GAUVARD, Claude, DE LIBERA, 
Alain, ZINK, Michel (dirs.), Dictionnaire du Moyen Age, Paris, Presses Universitaires de France, 2002, 
p.797-798 ; 874 ; 1046-1047.

JOANNON, Pierre, Histoire de l’Irlande et des Irlandais, Paris, Perrin, 2006.

« John of Fordun (d.c.1384) », Online Information, consulté le 06.09.2010.

MAUND, Karen L., Ireland, Wales and England in the Eleventh Century, Woodbridge, The Boydell Press, 
1991.

MCNIOCAILL, Gearóid., « A propos du vocabulaire social Irlandais du Bas Moyen Age », Etudes Celtiques, 
n°12, 1970-71, p. 512-546.

MULHOLLAND, Maureen, « Common Law », in CANNON, John (ed.), The Oxford Companion to British 
History, Oxford, Oxford University Press, 2002.

SIMMS, Katharine, « Warfare in the medieval Gaelic Lordships », The Irish Sword, vol. 12, n°47, 1975, 
p. 98-110.

SMITH, Brendan, Colonisation and Conquest in Medieval Ireland : The English in Louth, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1999.



Automne 2017

Varia

100 101

Florence BURGY
Regards croisés sur Robert Bruce et l’indépendance écossaise (1306-1329) 

à travers deux chroniques du XIVe siècle

Robert Bruce, une figure controversée

Considéré de nos jours en Ecosse comme un héros national, Robert Bruce (1274-1329) reste 
néanmoins	une	figure	 très	controversée	pour	 les	historiens,	confrontés	au	problème	de	 la	distinction	
entre éléments historiques et propagande à travers les sources, particulièrement les chroniques. Ces 
dernières, relativement nombreuses, peuvent offrir des points de vue bien différents sur l’homme et ses 
actions, remettant parfois en question la qualité de héros de l’indépendance qui lui est conférée. Certains 
de ses succès et de ses apports à son pays et à ses sujets restent pourtant indéniables et ne doivent pas 
être négligés. Nous allons tenter de montrer que, malgré les différences dans le contenu des chroniques, 
les	ajouts	et	les	omissions	qui	font	de	Robert	Bruce	une	figure	controversée,	son	héritage	n’en	est	pas	
moins considérable.

Nous nous concentrerons dans un premier temps sur quelques éléments de controverses liés aux 
circonstances de sa rébellion contre Edouard Ier (1239-1307), à savoir ses motivations, la légitimité de 
son pouvoir et la question du meurtre de John Comyn (?-1306). Puis nous étudierons d’autres éléments, 
concernant cette fois la suite de son règne et ses succès : le soutien qu’il a reçu, l’effort de guerre de 
ses	années	de	règne,	ainsi	que	les	troubles	politiques	en	Angleterre	à	cette	époque.	Enfin,	nous	nous	
pencherons sur des éléments cette fois peu ou pas controversés de l’héritage laissé par Robert Bruce : 
les	relations	entretenues	à	la	fin	de	son	règne	avec	la	France,	la	papauté	et	bien	sûr	l’Angleterre.

Nous aborderons ces différents éléments en nous fondant sur deux sources narratives : une 
chronique anglaise, la Scalacronica de Thomas Gray (?-1369) et une chronique écossaise en latin, la 
Chronica Gentis Scotorum de Jean de Fordun (?-v. 1384)1. Dans ce travail, nous nous focaliserons 
plus particulièrement sur les années 1306 à 1329. Il semble cependant bon de résumer brièvement les 
événements des années qui ont précédé le règne de Robert Bruce pour mieux appréhender sa situation 
au moment qui nous intéresse.

La succession d’Alexandre III et ses conséquences

La mort du roi d’Ecosse Alexandre III (1241-1286) déclenche une crise de succession majeure, 
qui sera plus tard considérée comme le point de départ des guerres d’indépendance. De fait, il laisse 
pour	seule	héritière	au	trône	une	petite-fille,	Marguerite,	fille	du	roi	Éric	II	de	Norvège	(1266-1299),	
âgée alors d’à peine quelques années. Dans l’attente de son arrivée en Ecosse et de sa majorité, le 
royaume est gouverné par six gardiens, ou custodes, à savoir deux évêques, deux comtes et deux barons. 
Cependant, Marguerite meurt en septembre de la même année, ce qui laisse le trône écossais vide. 
Nombre de prétendants à la succession se présentent cependant, si bien que les gardiens font appel au 
roi anglais pour arbitrer cette Grande Cause, comme elle fut appelée par la suite2.



100

Article

101

Médiéval

Parmi les principaux compétiteurs se trouvent Robert Bruce l’Ancien (v. 1215-1295), grand-
père du futur roi Robert Ier, et Jean Balliol (v. 1249-1314), tous deux descendants de David de Huntingdon, 
frère de deux anciens rois d’Ecosse, Malcolm IV (1141-1165) et William I (v. 1143-1214). Après leur 
avoir	demandé	de	lui	prêter	serment	de	fidélité	–	serment	qui	permettra	par	la	suite	au	roi	d’Angleterre	
d’affirmer	que	le	roi	d’Ecosse	est	son	vassal	–,	Edouard	Ier se prononce en faveur de Jean Balliol, qui 
se fait alors couronner à Scone en 1292. Les rivalités existant déjà entre les Bruce et les Balliol ne font 
que s’accentuer, et lorsque le nouveau roi Jean Ier d’Ecosse conclut une alliance avec la France en 1295 
et tente infructueusement une attaque contre l’Angleterre, le père du futur roi Robert Ier s’engage aux 
côtés de ses adversaires3.

Vaincu en 1296, Jean Ier est déposé avant d’être exilé, tandis qu’Edouard prend le contrôle de 
son royaume, bien que le système des gardiens soit conservé. Néanmoins, la révolte se prépare, sous 
l’égide de William Wallace (?-1305), entre autres, mais malgré la victoire écrasante de Stirling Bridge 
en	1297,	les	Ecossais	finissent	par	être	battus	à	Falkirk	en	1298,	et	l’Angleterre	peut	alors	étendre	son	
pouvoir au-delà de la Tweed et dans la région de Galloway4. Cependant, des rumeurs commencent à 
courir	à	propos	du	retour	du	roi	Jean	en	Ecosse.	Ainsi,	Robert	Bruce,	né	le	11	juillet	1274,	petit-fils	du	
précédent compétiteur au trône, décide en 1302 de s’allier à Edouard Ier, sans doute pour protéger ses 
intérêts propres avant tout. Jean Balliol n’étant pas revenu, le roi d’Angleterre a donc le champ libre 
pour avancer ses troupes en Ecosse et en 1304 il obtient la soumission des Ecossais, négociée par l’un 
des gardiens, John Comyn de Badenoch (?-1306). Or, deux ans plus tard, en 1306, Robert Bruce brise 
son	serment	de	fidélité	et	se	soulève	contre	l’autorité	anglaise5. Si les raisons de son acte ne sont pas 
totalement claires, il est intéressant de s’interroger sur ce que nous en disent les sources.

Motivations et objectifs de la rébellion

En ce qui concerne les raisons de la rébellion de Robert Bruce et de la guerre qu’il mena par 
la suite, les sources ne sont pas des plus éloquentes. La Scalacronica ne fait qu’allusion au fait qu’il 
espérait « toutditz accioun de soun droit, du chalange du successioun du realme Descoce »6. Il s’agirait 
donc de la pure défense de ses intérêts. A l’opposé, la Chronica Gentis Scotorum présente le futur roi 
comme un « saviour and champion », et ses motivations sont présentées ainsi :

this man, seeing them stretched in the slough of woe, and reft of all hope of salvation and help, was inwardly touched 
with sorrow of heart ; and putting forth his hand unto force, underwent the countless and unbearable toils of the heat 
of day, of cold and hunger, by land and sea, gladly welcoming weariness, fasting, dangers and the snares not only of 
foes, but also of false friends, for the sake of freeing his brethren7.

L’image proposée ici est bien différente : Robert Bruce est présenté comme un héros, presque un martyr, 
agissant	et	se	sacrifiant	pour	libérer	ses	compatriotes	du	joug	anglais.

Le fait que ces deux sources soient aussi contradictoires est compréhensible : rédigées 
respectivement	par	un	Ecossais	et	par	un	Anglais,	elles	reflètent	l’opinion	et	les	biais	de	leurs	auteurs.	
Ces deux points de vue ne sont cependant pas incompatibles. En effet, la proposition que l’on trouve chez 



Automne 2017

Varia

102 103

la plupart des historiens correspond à un entre-deux. En effet, si le folklore écossais retient l’image de 
Robert Bruce comme héros de l’indépendance, cette guerre d’indépendance était également une guerre 
civile. Ses ennemis n’étaient pas seulement les Anglais, mais également des Ecossais qui soutenaient 
la cause de Balliol ou d’Edouard Ier, souvent à cause de querelles personnelles plus anciennes et le plus 
souvent sans lien avec la question de l’indépendance. Il était donc nécessaire de gagner la guerre civile 
pour	pouvoir	mener	un	combat	efficace	contre	l’extérieur.

Quoi qu’il en soit, la lutte contre ses ennemis à l’intérieur de l’Ecosse ne prend véritablement de 
l’ampleur qu’à la mort d’Edouard Ier en juillet 1307, événement qui permet alors à Bruce de s’organiser8. 
Avant	cela,	il	cherche	probablement	plutôt	à	conquérir	le	trône	afin	de	gagner	en	influence,	comme	le	
présente la Scalacronica, mais il est tout de même peu probable que cela ait été son seul motif de 
rébellion. Si la proposition de Fordun semble un peu romanesque, il n’est pas complètement absurde 
qu’une volonté de libérer l’Ecosse ait également mené Bruce à agir comme il l’a fait en 1306. Mais, de 
même que pour la proposition de Gray, cela ne saurait être la seule raison, sachant qu’il a commencé 
par éliminer ses ennemis personnels. Si l’on ne peut avoir de réponse sûre, on peut néanmoins se faire 
une idée de la situation générale qui aurait poussé Robert Bruce vers la révolte et la prise du pouvoir, et 
c’est sur cette prise du pouvoir que nous allons maintenant nous pencher.

Légitimité au trône

Parmi les premiers actes de révolte de Robert Bruce, l’un des plus importants reste son 
couronnement à Scone le 25 mars 1306, selon les rites établis. Du moins autant que possible, étant 
donné que la Pierre de Destinée sur laquelle les rois écossais devaient traditionnellement être couronnés 
avait été emmenée à Westminster par Edouard Ier, et que le comte de Fife, Duncan IV (1289-1353), en 
charge de l’investiture royale, était absent et fut remplacé par sa sœur. En fait de couronnement, il faut 
plutôt	parler	d’intronisation,	cette	cérémonie	n’étant	pas	alors	officiellement	reconnue	par	la	papauté9. 
La question qui se pose à la lecture des sources est celle de la légitimité au trône de Robert Bruce. La 
Scalacronica relève brièvement que Jean Balliol et Robert Bruce l’Ancien ont tous deux des prétentions 
au trône fondées, mais que l’assemblée réunie par Edouard Ier, formée à la fois d’Anglais et d’Ecossais, 
s’était prononcée en faveur de Balliol et que le droit au trône lui « estoit awardez par lez .xl. persouns 
de touz .ij. lez realmes sure lour serement ». Le roi d’Angleterre ne fait alors que suivre leur verdict en 
faisant de Jean Balliol le souverain légitime du Royaume d’Ecosse. A la suite de cela, le grand-père et le 
père de Robert Bruce auraient refusé de faire hommage à Balliol, contrairement à Robert lui-même10.

Dans la Chronica Gentis Scotorum est	 inséré	 un	 compte	 rendu	 de	 la	 filiation	 des	 deux	
compétiteurs, se terminant par une invitation à des « skilled men » de faire les recherches nécessaires 
pour déterminer qui était le plus légitime. Cependant, une anecdote rapportée par Fordun laisse à penser 
qu’il avait sa propre opinion en la matière. Il est dit en effet, que le roi Edouard, à force de se renseigner 
auprès de l’assemblée qui délibérait sur la légitimité des prétendants, comprend que « according to 
law and approved custom, the right of Robert the Bruce was the stronger ». Après quoi Edouard aurait 
demandé à Robert Bruce l’Ancien « wether he would hold the aforesaid kingdom of him in chief, so 



102

Article

103

Médiéval

that he – Edward – might make him king thereof ». Ce dernier n’acceptant pas ses conditions, le roi 
d’Angleterre demande la même chose à Jean Balliol, qui accepte, et c’est pourquoi il se voit désigné 
« the lawful heir in the succession to the throne ». Fordun relève encore que Robert Bruce l’Ancien 
aurait	toujours	refusé	de	prêter	hommage	à	Balliol,	mais	il	n’est	nulle	part	fait	mention	de	son	petit-fils	
Robert Bruce, le futur roi11. Encore une fois, ces deux sources entrent en opposition. Cependant, sous 
les	détours	que	prennent	les	textes,	on	retrouve	bien	deux	éléments	communs	:	la	difficulté	à	reconnaître	
qui	des	deux	compétiteurs	était	l’héritier	le	plus	légitime,	et	le	choix	final	de	Jean	Balliol.

Le problème de la légitimité peut être posé en ces termes : il fallait choisir entre le descendant 
de	la	première	fille	de	David	de	Huntingdon	au	troisième	degré	de	filiation,	Balliol,	et	le	descendant	de	
la	deuxième	fille	au	second	degré	de	filiation,	Robert	Bruce	l’Ancien.	La	complexité	de	la	situation	est	
résumée ainsi par Fordun : « different people felt differently about those rights »12. La question reste 
délicate de nos jours encore, d’autant plus que si Robert Bruce l’Ancien est un descendant de David 
au	deuxième	degré	de	filiation,	Robert	Ier	l’est	au	quatrième.	Eut	égard	des	liens	de	filiation	seuls,	Jean	
Balliol serait plus légitime. Or, sa déposition et son exil en 1306 rendent sa candidature, et celle de son 
fils,	Edouard	Balliol	plus	difficile	à	faire	valoir.	La	question	de	l’hommage	pose	également	problème	:	
si	tant	est	que	Robert	Bruce,	le	futur	roi,	ait	reconnu	Balliol	comme	son	souverain,	son	acte	ferait	figure	
d’usurpation, bien plus que s’il ne l’avait pas fait.

Le problème reste entier, mais le fait que Robert Ier	soit	mort	en	fonction	et	que	son	fils	David	lui	
ait succédé montre qu’au moins une partie de ses sujets le reconnaissait comme souverain légitime, bien 
qu’une autre souhaitait encore le retour de Balliol et de ses descendants et considérait le couronnement 
de Bruce comme une usurpation et non une révolution13. La légitimité contestée de Robert Ier n’est pas 
la	seule	cause	de	cette	opposition	continue.	Celle-ci	est	également	liée	d’une	part	à	des	conflits	internes	
individuels et d’autre part à un événement particulier qui eut lieu peu avant le couronnement de Robert 
Bruce : le meurtre de John Comyn.

Le meurtre de John Comyn

Ce qui est intéressant avec la mort de Comyn est que l’on sait quand, où et par qui il a été tué, 
mais que les raisons données à cet acte diffèrent largement d’une source à l’autre. John Comyn, seigneur 
de Badenoch, est un partisan de Balliol qui avait été nommé gardien depuis l’exil de celui-ci et avait 
tenté de parlementer avec Edouard Ier pour permettre le retour de Balliol sur le trône. Lui et sa famille 
sont considérés comme les plus puissants seigneurs écossais à cette époque, ce qui est fondamental pour 
l’examen des raisons de sa rencontre avec Robert Bruce le 10 février 1306 dans le couvent franciscain 
de Dumfries, où il fut tué par ce dernier14. Nos deux sources se recoupent en partie quant aux raisons de 
la mort de John Comyn : d’une part, Bruce aurait proposé une alliance à Comyn, impliquant que celui-ci 
le soutienne dans son ascension au trône en échange de ses terres, ou qu’à l’inverse, Comyn donne ses 
terres à Bruce en échange de la couronne d’Ecosse ; d’autre part, la dénonciation par Comyn des projets 
de Bruce à Edouard Ier.

La version de la Scalacronica place l’offre de Bruce le jour du meurtre, alors même que ce 



Automne 2017

Varia

104 105

dernier avait déjà prémédité son crime. En effet, il aurait envoyé ses frères tuer Comyn, mais ceux-ci 
auraient reçu un si bon accueil qu’ils « ne sez purroint assenter de ly fair nul mal, mes sez acorderent 
qe lour freir enfeist soun meillour », et l’auraient amené au couvent de Dumfries où les attendaient 
leur frère. Robert Bruce lui aurait donc fait sa proposition d’alliance, et devant le refus de Comyn de 
trahir le roi d’Angleterre, à qui il était lié « de serement et homage », il l’aurait accusé ainsi : « si mas 
descouery au roy par tes lettres, pur quoi, viuaunt toy, ne pusse escheuer moun voloir » avant de le 
poignarder devant l’autel, de tuer l’oncle de Comyn qui se trouvait dans l’église et de s’enfuir15. La 
Chronica Gentis Scotorum place en revanche cette proposition avant la rencontre à Dumfries. John 
Comyn l’accepte avant de dénoncer Bruce au roi d’Angleterre, devant qui Bruce doit répondre de ces 
accusations. Edouard Ier prévoit de le condamner à mort, mais Bruce parvient à s’enfuir avant et, par la 
suite, retrouve Comyn à Dumfries pour se venger, et l’assassine dans l’église16.

Ces deux versions coïncident sur un certain nombre de points, ce qui est d’autant plus frappant 
après avoir remarqué à quel point elles peuvent différer au sujet d’autres événements. Si l’image de 
Comyn est plus mauvaise dans la chronique de Fordun que dans celle de Gray, dans les deux cas, le 
meurtre est prémédité et motivé par la vengeance. Il est donc très intéressant de voir que les historiens 
n’adhèrent pas tous à cette version des faits. Certains estiment que Bruce n’avait pas retrouvé Comyn 
dans le but de le tuer, et que le meurtre est le résultat d’une discussion qui s’est envenimée – que ce soit 
à propos d’une alliance ou d’une trahison – ce qui aurait fait perdre son sang-froid à Bruce, dont le geste 
n’aurait donc pas été calculé17.

Que le meurtre de Comyn ait été prémédité ou non, et que Bruce ait eu de bonnes raisons pour 
le commettre ou non, son image en a été nettement ternie. En outre, Comyn, en tant que partisan de 
Balliol, et l’un des seigneurs les plus puissants d’Ecosse, avait de nombreux alliés qui se retournèrent 
contre	Bruce	après	 sa	mort.	 Ils	 lui	 infligèrent	deux	défaites	militaires	considérables	qui	 le	 forcèrent	
à fuir quelques temps après son couronnement. Une autre conséquence importante de ce crime fut 
l’excommunication de Robert Bruce, et la mauvaise presse qu’il eut longtemps auprès de la papauté 
pour avoir – entre autre – commis un meurtre dans une église.

Le soutien reçu

Au moment de sa révolte, en 1306, les partisans de Robert Bruce sont assez peu nombreux. 
Fordun les décrit d’ailleurs ainsi : « [they] were as one drop of water compared with the waves of the sea, 
or a single grain of any seed with the multitudinous sand », et l’historien Duchein estime que ce soutien 
représentait « à peine un tiers ou un quart de la noblesse écossaise »18. La mort de Comyn n’arrange pas 
les choses, et après sa fuite consécutive aux défaites militaires subies après son couronnement, tous ses 
frères hormis un seul sont capturés et exécutés ainsi que nombre de ses proches et familiers, tandis que 
les femmes, dont sa propre épouse, sont emprisonnées. Fordun écrit qu’il est alors un « outcast among 
the nobles ». Si telle était sa situation par rapport aux autres nobles, certains historiens pensent que la 



104

Article

105

Médiéval

majorité de la population ne le soutenait pas non plus19.
La mort d’Edouard Ier en 1307 semble pourtant marquer un tournant quant au soutien dont il 

pouvait disposer, car nos sources situent le retour en force de Robert Bruce à ce moment-là, ou du moins 
au	moment	des	conflits	internes	auxquels	doit	faire	face	son	successeur,	Edouard	II	(1284-1327),	peu	
après. En effet, Bruce parvient alors à rassembler des forces autour de lui, puis à constituer une véritable 
armée. Ses hommes sont principalement originaires du sud-ouest de l’Ecosse – région d’où il vient lui-
même, mais il s’associe également par la suite des hommes du nord et des îles de l’ouest, comme le 
relève	Thomas	Gray	dans	sa	chronique,	et	le	confirme	Barrow 20.

Contrairement à l’image que l’on peut avoir de Bruce guidant seul son armée vers la victoire, 
il convient de rappeler qu’il était soutenu par d’autres nobles écossais qui lui fournissaient des troupes 
et gagnaient des batailles en son nom, tels Edouard Bruce – son frère, Walter Stewart – son futur 
gendre, James Douglas et Thomas Randolph, pour ne citer qu’eux21. L’œuvre de Robert Bruce n’est 
donc pas celle d’un seul homme, mais bien d’un homme de plus en plus soutenu par ses pairs, qui lui ont 
permis d’asseoir son pouvoir au nord de la Tweed et de se rallier la majorité des Ecossais. Cela n’aurait 
cependant pu se faire sans combattre.

L’effort de guerre

Il n’est pas ici question d’énumérer les succès militaires de Robert Bruce, ceux-ci étant trop 
nombreux.	En	effet,	 il	 agit	 en	fin	 stratège	dès	1307,	 et	 surtout	 au	moment	de	 la	 célèbre	bataille	de	
Bannockburn, en 1314, où, ayant reconnu la supériorité de la cavalerie lourde anglaise, il organise ses 
hommes en schiltroms, bataillons de piquiers presque impénétrables, et choisit un terrain peu adapté 
aux charges des chevaux22.

La tactique de base utilisée de préférence durant toutes ces années reste la « guerilla », décrite 
ainsi dans Robert Bruce and the community of the realm of Scotland : « speed, surprise, mobility, small-
scale engagements, scorched earth and dismantling of fortresses »23. Nos deux sources concordent 
d’ailleurs à ce sujet. On trouve en effet dans la Chronica Gentis Scotorum des phrases telles que « 
King Robert marched into England in hostile wise, and utterly laid it waste as far as York, sacking the 
monasteries,	and	setting	fire	to	a	great	many	cities	and	towns	»,	ou	encore	«	the	Scots	entered	the	northern	
parts	of	England	with	a	strong	hand,	on	the	15th	of	June,	and	wasted	it	with	fire	and	sword	».	Il	semble	
s’agir de raids plus que d’une guerre organisée, une impression présente aussi dans la Scalacronica qui 
rapporte	que	«	lez	Escoces	cheuacherount	outre	le	Walde,	et	deuuant	Euerwyk,	et	firent	damage	a	lour	
pleser, sauz countre ester de nully, tanqe bel lour fust de retourner »24. L’une des différences entre nos 
deux sources sur la question de l’action militaire est l’accent mis sur la magnanimité de Robert Bruce 
par Fordun : « The king, in his clemency, spared the rabble, and granted forgiveness to those that asked 
it »25. Thomas Gray ne mentionne cela nulle part mais il ne présente pas non plus Bruce comme une 
brute sanguinaire.

On trouve cependant dans la Scalacronica un élément qui n’apparaît pas dans la chronique 
de Fordun : des traîtres anglais auraient facilité la tâche à Robert Bruce et à l’armée écossaise. On 



Automne 2017

Varia

106 107

peut surtout noter deux épisodes à ce sujet : la bataille de Bannockburn, dans lequel Gray mentionne 
Alexandre Seton, un Anglais qui serait passé dans le camp des Ecossais pour les prévenir de la situation 
de leurs ennemis et du fait que le moment était propice pour les attaquer, ce qui aurait alors permis à 
Robert Bruce de remporter le combat plus facilement ; et la prise de Berwick, où l’on lit que James 
Douglas serait parvenu à prendre la ville « par couyne de tresoun de vn de la vile Perys de Spalding ». 
Fordun, de son côté, ne cite pour seul appui que Dieu, au paragraphe CXXXI entre autres, concernant 
Bannockburn : « through the help of Him to whom it belongeth to give the victory »26. La question 
de l’aide apportée par des transfuges nous mène à considérer un autre élément essentiel concernant 
les succès de Robert Bruce pendant les années suivant son retour en Ecosse, élément auquel les deux 
chroniques accordent une importance bien différente : les circonstances politiques en Angleterre à la 
même époque.

Circonstances politiques en Angleterre

Il semble en effet nécessaire de rappeler brièvement quelle était la situation politique en 
Angleterre alors que Robert Bruce remportait victoire sur victoire. Nous avons déjà signalé plus haut 
l’influence	 qu’a	 eu	 la	mort	 d’Edouard	 Ier, dont le surnom « Malleus Scotorum » en dit long sur la 
virulence de son combat contre les Ecossais et le poids de son autorité au nord de son royaume27.

En revanche, son successeur Edouard II est décrit comme un roi apathique et incapable, et 
même Gray, qui lui attribue quelques mérites par la suite, le décrit comme « pas oeurous, ne amez 
dez grauntz de soun realme »28. Qu’il n’était pas apprécié se voit aussi dans le fait qu’il eut à faire 
face à des soulèvements de nobles anglais contre lui, dans le Northumberland entre autres, comme le 
raconte la Scalacronica. Ces soulèvements seraient entre autres causés par le refus du roi d’accéder aux 
exigences de Robert Bruce, alors que le nord de l’Angleterre subissait alors des raids réguliers de la 
part des Ecossais. La façon de gouverner d’Edouard II et les dissensions internes auxquels il dut faire 
face auraient en fait permis à Robert Bruce de vaincre plus facilement, rencontrant alors une opposition 
moins forte et moins bien préparée que du temps d’Edouard Ier29.

De plus, entre 1326 et 1327, le complot d’Isabelle de France (1295-1358), femme d’Edouard 
II, et de Roger Mortimer (1287-1330), amant de la reine, pour renverser Edouard II et le remplacer par 
son	fils,	le	futur	Edouard	III	(1312-1377),	influence	également	la	victoire	de	Robert	Bruce,	la	royauté	
et la noblesse anglaise se trouvant fortement désorganisées. Le nouveau roi Edouard III étant mineur, 
sa	mère	prend	en	charge	la	régence	et	décide	de	mettre	fin	à	cette	guerre	en	donnant	à	Bruce	ce	qu’il	
souhaite : la reconnaissance de son titre et de l’indépendance de l’Ecosse30.

Il est intéressant de noter que la Scalacronica détaille le récit de ces événements sur près de 
trois pages – dans l’édition d’Andy King – tandis que Fordun n’y accorde qu’une dizaine de lignes – 
dans l’édition de William Skene31. Une hypothèse pour expliquer cela serait le fait que le récit de tels 
déboires politiques met à mal l’image de héros et de grand stratège de Robert Bruce et son mérite en tant 
que vainqueur, car il nuance l’aspect prodigieux de ses succès militaires ; mais il est aussi probable que 
Gray se soit étendu sur le sujet parce que cela concerne son propre pays, contrairement à Fordun pour 



106

Article

107

Médiéval

qui il s’agit d’histoire allogène.
Si les différences entre ces chroniques offrent un portrait contrasté de Robert Bruce et de ses 

actes, il reste clair qu’il a mené à bien ses campagnes militaires, ainsi que ses relations diplomatiques. 
Nous allons maintenant nous pencher sur ces dernières pendant son règne, et surtout sur l’état de ces 
relations à la mort de Bruce en 1329, en commençant par ses liens avec la France.

La France et l’Auld Alliance

En 1295 déjà, Jean Balliol conclut une alliance avec la France de Philippe le Bel (1268-1314) 
contre l’Angleterre, avec laquelle les deux parties s’engagent à ne pas faire la paix séparément. 
Durant le règne de Balliol et celui de Robert Bruce par la suite, le roi français soutient l’Ecosse contre 
l’Angleterre,	étant	lui-même	en	conflit	avec	Edouard	Ier. De ce fait, certains historiens considèrent que 
l’origine des guerres d’indépendance n’est pas à chercher uniquement dans une volonté d’Edouard Ier 
d’asseoir	son	autorité	sur	les	Ecossais,	mais	aussi	dans	le	conflit	entre	Français	et	Anglais	qui,	à	cause	
des termes de cette alliance, mettait en danger les intérêts de l’Angleterre sur leur territoire insulaire32. 
L’historien Bruce Webster en vient même à écrire, à propos de ladite alliance : « it seldom did Scotland 
any good »33.

Dans tous les cas, pendant cette période, cette alliance règle les relations franco-écossaises, 
mais	influence	également	les	rapports	avec	d’autres	parties.	A	titre	d’exemple,	près	de	vingt	ans	avant	
la royauté anglaise, Philippe le Bel reconnaît Robert Bruce comme roi d’Ecosse et le soutient dans la 
négociation d’une trêve avec le roi d’Angleterre. Cependant, les mauvaises relations entre le roi de 
France et le pape Boniface VIII (v. 1230-1303) enveniment également les rapports entre l’Ecosse et la 
papauté34. On peut donc se rendre compte de la portée de l’association de ces deux entités politiques 
et des aspects favorables comme défavorables de cette union. Malgré cela, il faut noter que le lien 
diplomatique avec la France offre, pendant la guerre, la possibilité aux exilés écossais de trouver refuge 
et protection sur le continent et à leurs dirigeants d’obtenir du soutien contre leur ennemi commun. Il 
permet de plus à l’Ecosse de ne plus être isolée face à l’Angleterre et au reste de l’Europe, lui assurant 
alors un poids politique non négligeable 35.

Ce n’est pas pour rien donc qu’en 1325, Robert Bruce envoie en France une délégation, menée 
par	Thomas	Randolph	(?-1332),	afin	de	renouveler	cette	alliance	–	connue	plus	tard	sous	le	nom	d’Auld 
Alliance, l’ancienne alliance en scots. Le traité de Corbeil, signé en avril 1326, atteste de l’engagement 
pris par les deux souverains, Robert Ier et Charles IV (1294-1328), de se soutenir mutuellement sur le 
plan militaire. Ce renouvellement crée un précédent qui servira de modèle aux souverains suivants, et 
permet à l’Auld Alliance de se perpétuer jusqu’au XVIe siècle, et même plus tard. A la mort de Bruce, 
l’Ecosse est donc à nouveau rapprochée du royaume de France, et ses successeurs ont alors un allié 
territorial pour se protéger de l’Angleterre, l’« Auld Inemie », comme l’appelle Grant36.



Automne 2017

Varia

108 109

La papauté et la Déclaration d’Arbroath

Les liens entre l’Ecosse et la papauté varient remarquablement sous les règnes de Balliol et 
de	Bruce	et	ce	jusqu’à	la	mort	de	ce	dernier.	Sous	le	pontificat	de	Boniface	VIII,	en	effet,	les	Ecossais	
semblent recevoir un soutien considérable de la part de Rome, probablement, entre autres, à cause de 
quelques rancœurs dudit pape envers Edouard Ier et sa gestion du clergé anglais. La bulle Scimus fili 
adressée au roi anglais en 1299 atteste de ce soutien, déclarant :

that Scotland was a possession of the Roman church and not feudally subject to the king of England, and pointing 
out that during the negotiations for Queen Margaret to marry his son, Edward had promised that Scotland would be 
free37.

	Avec	de	telles	remontrances,	le	pape	semble	se	placer	entre	le	roi	anglais	et	le	peuple	écossais	afin	de	
protéger ce dernier. Ses successeurs ne suivent pas tous sa ligne de conduite. Clément V (v. 1264-1314), 
par exemple, excommunia Bruce en 1306 après le meurtre de Comyn, commis, rappelons-le, dans une 
église38. Jean XXII (1244-1334), quant à lui, apparemment désireux de proclamer une nouvelle croisade, 
souhaitait	mettre	fin	aux	querelles	entre	royaumes	chrétiens	et,	tenant	Bruce	pour	responsable	du	conflit	
avec l’Angleterre, menaça de placer l’Ecosse sous interdit avant de mettre ses menaces à exécution en 
1319, et ce après le refus de Bruce de négocier une trêve avec les Anglais, sous prétexte que les bulles 
papales ne s’adressaient pas à lui en tant que roi d’Ecosse39.	Barrow	affirme	néanmoins	que	les	Ecossais	
« gained more from the support given by Boniface VIII before 1302 than they lost from the opposition 
of his sucessors between 1305 and 1323 »40.

Dans les dernières années du règne de Robert Bruce, les rapports avec le pape tendent vers 
l’amélioration. La Déclaration d’Arbroath, rédigée en latin et datée de 1320, est à la fois une tentative 
pour	se	placer	à	nouveau	sous	la	protection	de	la	papauté	et	une	affirmation	de	l’indépendance	historique	
de l’Ecosse. Si la réaction du pontife ne fut pas immédiate, elle aboutit à la levée de l’excommunication 
de Robert Bruce et de l’interdit placé sur l’Ecosse et, plus tard, à la reconnaissance manifeste de la 
royauté écossaise par le droit octroyé aux rois d’être oints et couronnés en bonne et due forme41. C’est 
donc une Ecosse en paix avec les papes d’Avignon que Bruce laisse derrière lui à sa mort. Reconnu 
comme souverain légitime d’un royaume indépendant par l’Eglise et par la France, son but semble 
atteint, mais le plus important et le plus dur reste encore les négociations avec l’ennemi.

Les relations avec l’Angleterre et l’indépendance de l’Ecosse

Le	 plus	 grand	 héritage	 laissé	 par	 Robert	 Bruce	 à	 la	 fin	 de	 son	 règne	 est	 sans	 nul	 doute	
l’aboutissement	 de	 ce	 pour	 quoi	 il	 s’était	 battu	 toutes	 ces	 années,	 et	 que	Barrow	 définit	 ainsi	 dans	
son ouvrage : « [the] king of Scots’ consistent objective during this period was to win from England 
recognition of his own position and a full renunciation of the English Crown’s claims to suzerainty 
over Scotland »42. Il parvient en effet à accomplir cet objectif grâce à la régente Isabelle de France qui, 



108

Article

109

Médiéval

face aux soulèvements dans le nord de l’Angleterre dus aux raids écossais réguliers et à la menace 
d’annexion du Northumberland par l’Ecosse, décident de traiter avec Robert Bruce43.

Les négociations qui s’ensuivent mènent à la signature du traité d’Edimbourg Northampton, 
conclu	en	Ecosse	le	17	mars	1328	et	ratifié	en	Angleterre	le	4	mai	de	la	même	année.	Son	contenu	inclut	
cinq des six revendications d’origine de Bruce que liste Nicholson :

he	was	to	have	the	realm	of	Scotland	ʻfree,	quit,	and	entire,	without	any	kind	of	feudal	subjection,	for	himself	and	
his	heirs	foreverʼ.	There	was	to	be	a	marriage	between	his	son	and	the	sister	of	the	English	king.	[...]	There	was	to	
be an alliance between both kings for mutual support in so far as they did not infringe the Franco-Scottish alliance. 
Edward	was	to	use	his	good	offices	to	persuade	the	pope	to	revoke	the	sentences	of	excommunication	and	interdict.	
The	Scots	would	pay	Edward	£20’000	within	three	years	after	the	confirmation	of	peace44.

Le sixième point est le suivant : « No claim was to be presented for the restoration of those 
disinherited by either side ». Ce point reste non-traité du fait de l’impossibilité pour les deux parties de 
trouver un compromis, et l’incertitude quant à la situation de ces « Deshérités » – ceux qui avaient perdu 
des territoires pendant la guerre – est l’une des raisons principales de la recrudescence de la guerre, 
quelques années après la signature du traité45.

Si la paix entre Anglais et Ecossais n’est alors qu’éphémère, ce traité est d’une importance 
capitale. En effet, il crée un précédent : la royauté anglaise a reconnu la légitimité de Bruce et de ses 
successeurs,	ainsi	que	l’indépendance	du	royaume	d’Ecosse,	et	si	Edouard	III	relance	le	conflit	par	la	
suite, les Ecossais ont tout de même gagné un poids non négligeable sur la scène politique britannique et 
européenne, et leur existence en tant que communauté distincte du royaume d’Angleterre est reconnue 
à	l’étranger	sur	la	base	de	documents	officiels.	Tel	est	l’héritage	majeur	de	Robert	Bruce.

L’héritage de Robert Bruce

Robert	Bruce	décède	le	7	juin	1329,	laissant	pour	héritier	son	fils,	David,	encore	trop	jeune	
pour régner, et donc assisté par Thomas Randolph et, à la mort de ce dernier, par le comte Donald de 
Mar.	A	ce	moment	est	 relancé	 le	conflit,	du	 fait	d’une	expédition	militaire	qui	aurait	été	menée	par	
les	Déshérités	anglais	et	Edouard	Balliol,	fils	de	Jean	Balliol,	le	roi	déchu,	apparemment	désireux	de	
reconquérir	 son	 trône.	Ce	 n’est	 pas	 avant	 1357	 que	 l’Ecosse	 reconfirme	 son	 indépendance,	 qu’elle	
conservera jusqu’au XVIIIe siècle46.

Nous l’avons vu, s’il est clair que Robert Ier Bruce a accompli de grandes choses durant son 
règne, il n’en est pas moins un sujet de controverses, comme on peut s’en rendre compte à la lecture de 
chroniques médiévales. Qu’il s’agisse du déroulement de différents événements, de l’état d’esprit du 
sujet ou encore de la prise en compte de circonstances extérieures, les différences peuvent parfois être 
nettes, et offrent ainsi un portrait du roi d’Ecosse tout en nuances.

Barrow écrit : « clearing away the legend does not necessarily reveal the man », mais là n’était 
pas notre but47. Il est sans doute impossible, à notre niveau du moins, de distinguer totalement réalité 
et	fiction	concernant	un	personnage	tel	que	Robert	Bruce,	fort	éloigné	de	nous	dans	le	temps	et	dont	



Automne 2017

Varia

110 111

la	figure	a	tant	été	altérée	et	manipulée	par	souci	d’en	faire	l’un	des	grands	héros	nationaux	écossais.	
En revanche, Robert Bruce a bel et bien vécu et a marqué les esprits écossais comme anglais par ses 
succès militaires et politiques, mais surtout par le fait qu’il symbolise le triomphe d’un peuple luttant 
pour obtenir, ou, dans le cas présent, maintenir son indépendance et faire reconnaître sa souveraineté 
aux puissances qui l’entourent.



110

Article

111

Médiéval

Notes
1   Pour la Scalacronica : KING, 2006, p. XVIII-LXIV et p. 31-115 ; pour la Chronica Gentis Scotorum : SKENE, 1872,  

  p. 305-346.
2   DUCHEIN, 1998, p. 89-90 ; NICHOLSON, 1974, p. 33-35 ; BARRELL, 2000, p. 96-100.
3   DUCHEIN, 1998, p. 94-95 ; WEBSTER, 1997, p. 73 ; NICHOLSON, 1974, p. 47-49.
4   NICHOLSON, 1974, p. 50-60.
5   BARROW, 1988, p. 26 ; BARRELL, 2000, p. 135-136 ; p. 111-113.
6  KING, 2006, p. 50.
7   SKENE, 1872, p. 330.
8   NICHOLSON, 1974, p. 76-77.
9   Ou 27 mars selon les historiens, cf BARROW, 1988, p. 152 ; BARRELL, 2000, p. 115 ; LEBECQ, 2007, p. 213.
10   KING, 2006, p. 30-34.
11   SKENE, 1872, p. 309-312 ; p. 308-309.
12   DUCHEIN, 1998, p. 94 ; SKENE, 1872, p. 306.
13   DUCHEIN, 1998, p. 109.
14   LYNCH, 2005, p. 105 ;  BARRELL, 2000, p. 100 ; p. 114-115.
15   KING, 2006, p. 50-52.
16   SKENE, 1872, p. 330-333.
17   Pour cette hypothèse, voir BARREL, 2000, p. 114 ; NICHOLSON, 1974, p. 71 ; BARROW, 1988, p. 146
18   SKENE, 1872, p. 333 ; DUCHEIN, 1998, p. 109.
19   NICHOLSON, 1974, p. 75 ; SKENE, 1872, p. 335 ; GRANT, 1984, p. 5 ; BARREL, 2000, p. 115.
20   Voir KING, 2006, p. 70 ; SKENE, 1872, p. 336-337 ; GRANT, 1984, p. 6 ; KING, 2006, p. 88 ; BARROW, 1988, p. 210.
21   BARROW, 1988, p. 195-196 ; 210.
22   NICHOLSON, 1974, p. 86-90.
23   BARROW, 1988, p. 171.
24   SKENE, 1872, p. 342 ; 344 ; KING, 2006, p. 88.
25   SKENE, 1872, p. 338.
26   KING, 2006, p. 74 ; 78. ; SKENE, 1872, p. 339.
27   DUCHEIN, 1998, p. 111.
28   Voir BARREL, 2000, p. 117 et BARROW, 1988, p. 173-174 ; KING, 2006, p. 64.
29   KING, 2006, p. 78 ; BARREL, 2000, p. 117.
30   LEBECQ, 2007, p. 245-246 ; p. 271.
31   KING, 2006, p. 90-96 ; SKENE, 1872, p. 343.
32   NICHOLSON, 1974, p. 47 ; BARROW, 1988, p. 62.
33   WEBSTER, 1975, p. 188.
34   DUCHEIN, 1998, p. 112  ; BARREL, 2000, p. 111.
35   LYNCH, 2005, p. 245.
36   GRANT, 1984, p.32. Voir NICHOLSON, 1974, p. 117 ; LYNCH, 2005, p. 243-245.
37   BARRELL, 2000, p. 109-110.
38   LYNCH, 2005, p. 81.
39   WEBSTER, 1997, p. 87 ; LYNCH, 2005, p. 81 ; BARREL, 2000, p. 120.
40   BARROW, 1988, p. 236.
41   NICHOLSON, 1974, p. 120 ; LEBECQ, 2005, p. 271.
42   BARROW, 1988, p. 233.
43   NICHOLSON, 1974, p. 119.
44   NICHOLSON, 1974, p. 119-120.
45   NICHOLSON, 1974, p. 119-120 ; BARREL, 2000, p. 125.
46   BARREL, 2000, p. 126 ; DUCHEIN, 1998, p. 125.
47   BARROW, 1988, p. 312.



Automne 2017

Varia

112 113

Bibliographie

Sources 

GRAY, Thomas, Scalacronica (1272-1363), ed. KING, Andy, Woodbridge, The Surtees Society, 2006, 
p. xviii-lxiv et 31-115.

FORDUN, John, Chronicle of the Scottish nation, ed. SKENE, William F., Edinburgh, Edmonston and 
Douglas, 1872, p. 305-346.

Littérature secondaire 

BARRELL, Andrew D.M., Medieval Scotland, Cambridge, Cambridge University Press, 2000.

BARROW, Geoffrey W.S., Robert Bruce and the community of the realm of Scotland, Edinburgh, Edinburgh 
University Press, 1988.

DUCHEIN, Michel, Histoire de l’Ecosse, Paris, Fayard, 1998.

GRANT, Alexander, Independence and Nationhood: Scotland 1306-1469, Edinburgh, Edinburgh 
University Press, 1984.

LEBECQ, Stéphane et al., Histoire des îles Britanniques, Paris, PUF, 2007.

LYNCH, Michael (ed.), The Oxford companion to Scottish history, Oxford, Oxford University Press, 
2005.

NICHOLSON, Ranald, Scotland : the later Middle Ages, Edinburgh, Oliver&Boyd, 1974.

WEBSTER, Bruce, Scotland from the eleventh century to 1603, London, The Sources of History, 1975.

WEBSTER, Bruce, Medieval Scotland : the making of an identity, Basingstoke, Macmillan Press, 1997.



112

Article

113

Contemporain

François COURVOISIER

Le Comité international de la Croix-Rouge et la chute du dernier empereur :
Visite en prison à l’empereur Haïlé Sélassié Ier le 11 décembre 1974

Alors	que	 le	 reste	de	 l’Afrique	accédait	enfin	aux	 indépendances	et	était	 le	cadre	d’une	 lutte	
d’influence	sanglante	entre	les	blocs	soviétique	et	américain,	l’Ethiopie	a	vu	son	Empire	disparaître	en	
1974 dans une indifférence quasi-générale. La chute de cette dynastie millénaire n’a pourtant été que très 
peu étudiée par une historiographie tantôt conciliante, tantôt critique. Dans le cadre de leur activité de 
visites aux prisonniers, les délégués du Comité international de la Croix-Rouge (CICR) sont les derniers 
observateurs à avoir pu rencontrer l’empereur Haïlé Sélassié Ier (1892-1975) dans sa prison, quelques 
mois	avant	sa	disparition,	aussi	controversée	que	la	fin	de	règne.	L’ouverture	des	archives	générales	du	
CICR pour la période allant de 1966 à 1975 donne aujourd’hui accès au sous-fonds « B AG 225 072 
– Ethiopie », couvrant les années 1968 à 1980. Ces nouvelles sources, encore jamais étudiées, offrent 
l’occasion d’analyser l’action du CICR dans un cas de changement de régime et permettront peut-être 
d’éclairer	la	fin	de	ce	règne	unique	en	son	genre.	A	quels	risques	d’instrumentalisation	le	CICR	s’est-il	
trouvé confronté ? Quelle est sa capacité d’adaptation à un nouveau régime ? Y a-t-il hiérarchisation des 
interventions ? Après une description du contexte éthiopien et des nombreux événements qui ont mené à 
la chute de l’Empire, la deuxième partie retrace l’histoire éthiopienne du CICR dans le contexte de son 
implantation en Afrique et d’une concurrence accrue d’autres organisations non-gouvernementales. La 
complexité	de	la	situation,	mêlant	une	crise	humanitaire,	deux	conflits	armés	internes	ainsi	qu’un	conflit	
international,	sera	l’occasion	d’identifier	et	d’étudier	les	particularités	d’application	de	l’article	3	des	
Conventions de 1949, suite à un changement brutal de régime. 

Un Empire libre et un monarque habile

Considérée comme l’un des plus anciens systèmes monarchiques au monde, l’Ethiopie est aussi 
l’unique territoire d’Afrique à avoir échappé au partage du continent par les puissances coloniales 
européennes lors de la Conférence de Berlin en 1885. Visée par des tentatives d’annexion de l’Italie qui 
occupait déjà l’Erythrée voisine, l’Ethiopie arriva à repousser les assauts italiens en sortant victorieuse 
de cette première guerre italo-éthiopienne après la bataille d’Adoua le 1er mars 1896. Prouvant ainsi son 
statut	d’Empire	indépendant,	l’Ethiopie	s’affirme,	d’une	part,	comme	le	seul	allié	africain	des	puissances	
occidentales1,	 et	 d’autre	 part,	 comme	 le	 symbole	 de	 la	 grandeur	 africaine	 et	 la	 figure	 de	 proue	 du	
panafricanisme2 naissant. Nommé régent en 1916 à l’âge de 24 ans, le jeune Tafari Makonnen fut sacré 
Roi des rois en 1930, devenant ainsi le 225ème empereur d’Ethiopie, sous le nom de Haïlé Sélassié Ier. Il 
hérite d’une monarchie absolue de droit divin et d’un système féodal, basé sur l’esclavagisme.

Il commence à réformer le pays dès son accession au pouvoir et propose une première Constitution 



Automne 2017

Varia

114 115

en 1931 qui met en place la première Assemblée parlementaire du pays. Cherchant à « renforcer l’unité 
de l’Empire, assurer l’égalité devant la loi, affermir la dynastie ou amener le peuple à participer à 
la lourde tâche du gouvernement »3, la Constitution lui confère surtout un pouvoir de plus en plus 
centralisé,	 nécessaire	 pour	 imposer	 d’autres	 réformes.	L’Etat	 central	 devient	 ainsi	 le	 bénéficiaire	 de	
taxes et d’impôts jusque-là réservés aux gouverneurs de région. L’empereur obtient aussi le droit de 
nommer les ministres et les sénateurs ainsi qu’une autorité totale en termes de politique étrangère et 
d’affaires militaires. Progressiste et visionnaire, il engage un nombre considérable de réformes, toujours 
centralisatrices, qui se heurtent systématiquement aux acquis des féodaux et de l’Eglise. Le premier 
chantier d’envergure est celui de l’abolition de l’esclavage. Son programme de modernisation économique 
et sociale se consacre ensuite à différents domaines comme la réforme des tribunaux et du droit, de 
l’Eglise et de l’enseignement, de la santé publique et du statut de la paysannerie. Il est aussi à l’origine 
de la création de la compagnie aérienne nationale Ethiopian Airlines et de la Banque centrale éthiopienne 
ainsi que l’instigateur de la modernisation de l’armée. Sous son règne, l’Ethiopie se dotera ainsi de ses 
premières écoles, universités et hôpitaux ainsi que de ses compagnies nationales de télévision, de radio et 
d’électricité4. L’absence d’une puissance coloniale implique moins d’investissements étrangers et donc, 
en comparaison de colonies voisines, un certain retard en termes de développement des infrastructures 
et du commerce international. Forcée de multiplier les coopérations avec tous les partenaires possibles, 
l’assistance	internationale	est	souvent	peu	efficace,	en	raison	de	rivalités,	de	changements	de	méthode	
ou de programmes d’aide partiels5. En septembre 1923, l’Ethiopie est le premier pays africain à entrer 
à la Société des Nations (SDN). Cette reconnaissance internationale et le discours de Haïlé Sélassié 
devant	la	SDN	à	Genève	ne	suffisent	pourtant	pas	à	convaincre	ses	alliés	occidentaux	de	réagir	lorsque	
le régime fasciste de Mussolini envahit l’Ethiopie en 1936. 

Attentif aux troubles éclatants à la frontière entre l’Erythrée italienne et l’Ethiopie dès 1934, 
le CICR, préoccupé par la situation, « s’adressa directement à l’empereur Haïlé Sélassié lui suggérant 
de donner son adhésion aux Conventions de Genève et de créer une société nationale de la Croix-
Rouge »6.	Le	15	juillet	1935,	l’empereur	ratifie	la	Convention	de	Genève	de	1929	pour	la	protection	des	
blessés et des malades dans les armées en campagne ainsi que le Protocole de Genève de 1925 prohibant 
l’usage des gaz asphyxiants, toxiques ou similaires. La Société nationale de la Croix-Rouge éthiopienne, 
placée sous le haut patronage du gouvernement éthiopien, est reconnue par le Comité international le 26 
septembre 1935, juste une semaine avant que n’éclate cette seconde guerre italo-éthiopienne7. Contraint 
de s’exiler en Grande-Bretagne lors de ces quelques années d’occupation, l’empereur regagne son pays, 
finalement	libéré	par	les	Alliés,	en	1941.	

Membre de l’Organisation des Nations Unies (ONU) dès sa fondation, l’Ethiopie s’est très vite 
rapprochée du groupe formé par les nations afro-asiatiques. Elle est l’un des cinq Etats africains à 
participer à la Conférence de Bandung du 18 au 24 avril 19558, rejoignant alors le mouvement des 
non-alignés, que l’empereur conçoit comme « la conscience collective du monde »9. Il multiplie les 
rencontres avec des membres d’un bloc comme de l’autre, en voyageant en URSS, en Yougoslavie, 
en France et aux Etats-Unis. Dès la première Conférence des Nations Unies sur le commerce et le 
développement (CNUCED) en 1964, il entre dans le « Groupe des 77 », qui prône un nouvel ordre 



114

Article

115

Contemporain

économique international (NOEI), puis rejoint à sa création en 1971 le Groupe des 24 (G24), pendant du 
Groupe	des	8	(G8)	pour	les	pays	en	voie	de	développement.	Méfiant	envers	le	panarabisme	nassérien10 
et	l’influence	grandissante	de	l’Egypte	voisine,	Haïlé	Sélassié	n’en	a	pas	moins	été	l’un	des	plus	fervents	
défenseurs du panafricanisme. Il participe à convaincre les autres dirigeants libres d’Afrique de l’utilité 
d’unir le continent et sera l’un des grands artisans de la création de l’Organisation de l’Union Africaine 
(OUA) en 1963, qui sera d’ailleurs établie à Addis-Abeba.

Une fin de règne marquée par les crises

Le	14	décembre	1960,	malgré	une	nouvelle	réforme	de	la	Constitution	en	1955,	des	officiers	de	la	
Garde Impériale et de l’armée, soutenus par la jeunesse étudiante, s’emparent des principaux bâtiments 
administratifs, de la radio, de la télévision et de l’aéroport d’Addis-Abeba. Ils prennent en otage une 
vingtaine de dignitaires proches de l’empereur, dont une quinzaine seront exécutés dans un moment 
de	panique.	Les	officiers	restés	loyaux	à	la	Couronne,	avec	l’appui	de	la	police,	arriveront	finalement	
à	contenir	la	rébellion.	Trois	des	quatre	initiateurs	de	ce	coup	d’état	figuraient	parmi	les	plus	proches	
collaborateurs de l’empereur, « les seuls en Ethiopie qui eussent accès à [sa] chambre […] à toute heure 
du jour et de la nuit »11. Malgré une opinion publique qui lui est plutôt favorable, l’empereur vieillissant 
s’en	sort	esseulé,	isolé	et	méfiant.

A l’issue de la Seconde Guerre mondiale, l’empereur avait revendiqué les colonies limitrophes de 
l’Italie vaincue, qui rendraient à l’Ethiopie un accès à la mer. Si une partie de ces prétentions territoriales 
pouvaient	se	justifier	par	une	histoire,	une	langue	et	une	religion	commune,	ce	n’était	pas	le	cas	pour	
l’ensemble	du	territoire	convoité.	Par	ailleurs,	cinquante	ans	d’occupation	italienne	«	avaient	fini	par	
faire de l’Erythrée une entité particulière »12. En 1952, « sur décision de l’ONU, […] l’Erythrée est 
fédérée à l’empire éthiopien en tant que territoire autonome »13, avant que cette fédération ne soit abolie 
en 1962, faisant de l’Erythrée une province éthiopienne. Dès septembre 1961, la résistance érythréenne 
s’organise avec le Front de Libération de l’Erythrée (FLE), puis le Front Populaire de Libération de 
l’Erythrée (FPLE), qui mènent la guérilla et deviennent de plus en plus populaires dans les campagnes. 
Soutenus	par	 la	Somalie	ainsi	que	par	des	Etats	arabes	soucieux	de	 leur	 influence	sur	 la	mer	Rouge	
(Syrie,	 Iraq,	 Lybie),	 armés	 et	 financés	 par	 l’Union	 soviétique,	 les	 indépendantistes	 ne	 parviendront	
cependant	pas	à	menacer	l’Empire.	En	habile	diplomate,	l’empereur	parvient	à	éviter	que	le	conflit	ne	
s’internationalise,	puis	profite	de	heurts	violents	pour	décréter	 l’état	d’urgence	en	1970	et	mobiliser	
15’000	hommes	supplémentaires	afin	de	contenir	 les	 troubles,	 faisant	alors	de	nombreux	prisonniers	
politiques. La guerre d’indépendance érythréenne dure bien au-delà du règne d’Haïlé Sélassié et ne 
s’achève qu’en 1993 avec l’indépendance de l’Erythrée14. 

En 1973, les provinces du Tigre et du Wollo voient leurs cultures et leurs troupeaux décimés par la 
sécheresse. Malgré toute une série de mesures, 100’000 à 200’000 personnes perdent la vie. Les secours 
ont	été	trop	lents,	trop	tardifs,	mais	surtout	entravés	par	«	l’insuffisance	des	voies	de	communications,	
l’inexistence d’un réseau de distribution et les réticences des intéressés eux-mêmes »15. Ajoutons 



Automne 2017

Varia

116 117

aussi l’isolement de l’empereur à qui les autorités locales, opposées à sa politique de centralisation, 
« cherchaient à cacher la réalité »16. Les contestations menées par les étudiants et les syndicats reprirent 
de	plus	belle.	«	Le	fléau	se	prêtait	certes	à	une	exploitation	qui	venait	précisément	à	l’appui	des	thèmes	
favoris de la révolution : les inégalités, le régime agraire [et] les lacunes de l’administration impériale »17. 
Si	l’empereur	pouvait	compter	sur	la	fidélité	des	hauts	gradés	de	l’armée,	de	jeunes	sous-officiers,	issus	
de	tous	les	corps	d’armes,	ont	profité	de	ces	troubles	pour	constituer	un	comité	d’environ	200	membres,	
le Conseil national militaire (DERG), prêt à étêter la hiérarchie militaire et devenir le nouveau centre 
de décisions politiques. Le 26 février 1974, cette junte anonyme, également armée et soutenue par 
l’URSS, s’empare des positions stratégiques de la plus grande ville d’Erythrée, Asmara. Le 27, elle 
prend le contrôle de l’aéroport, de la gare, des télécommunications et des principales banques d’Addis-
Abeba et impose à l’empereur de changer de gouvernement. Celui-ci réforme à nouveau la Constitution, 
mais l’agitation populaire ne diminue pas. Progressivement l’étau des militaires se referme sur Haïlé 
Sélassié. Les putschistes gagnent le soutien des étudiants, des syndicats et seront bientôt rejoints par 
les minorités musulmanes. Le comité militaire, toujours dans l’ombre, cherche à s’accaparer le pouvoir 
et	 vise	 clairement	 la	 fin	 du	 régime	 impérial.	 Les	 anciens	 ministres	 sont	 accusés	 de	 génocide	 pour	
leur	manque	d’efficacité	dans	la	famine	du	Wollo.	L’empereur	espérait	conserver	le	rôle	de	«	sage	»,	
«	d’ultime	recours	»	au-dessus	des	conflits.	Mais	dès	juillet,	les	révolutionnaires	s’attaquent	aux	derniers	
dignitaires libres et à la famille de l’empereur, qui sera lui-même arrêté le 5 septembre. Les acteurs de 
cette	révolution	progressive	auront	mis	à	profit	ces	quelques	mois	pour	isoler	de	plus	en	plus	le	souverain	
et « ruiner le prestige impérial »18. L’empereur sera confronté, en Ethiopie comme à l’étranger, à une 
violente campagne de dénigrement, comprenant photos montrant le faste de la vie au palais, rumeurs 
de trésor caché à l’étranger et accusations de corruption. Les révolutionnaires du DERG mettent en 
place leur gouvernement militaire le 12 septembre 1974, décrètent la loi martiale et interdisent toutes 
manifestations19. Le DERG, à la tête duquel émergera le colonel Mengitsu Haile Mariam (1937-1991), 
imposera sa dictature militaire marxiste-léniniste jusqu’en 1991. 

Le CICR et l’Afrique

Dans ce contexte d’instabilité politique, il convient d’examiner le rôle joué par le CICR, non 
sans avoir préalablement précisé à quelles conditions le droit international l’habilite à intervenir en 
cas	de	guerre	civile.	Dès	la	fin	de	la	Seconde	Guerre	mondiale,	et	au	vu	de	la	multiplication	de	guerres	
d’indépendance et de guerres civiles, la question du traitement des blessés et des prisonniers en cas de 
conflit	armé	interne	à	un	pays,	abordée	à	la	Conférence	de	Stockholm	en	1948,	a	été	réglée	par	l’adoption	
de l’article 3, commun aux quatre Conventions de Genève de 1949. Cet article 3 offre une base légale à 
l’action du CICR pour « toute action armée concertée, présentant un caractère collectif et un minimum 
d’organisation »20. La guerre d’indépendance érythréenne (dès 1961) et la guerre civile éthiopienne 
(dès	1974)	sont	deux	conflits	internes	à	l’Ethiopie.	Ils	impliquent	tous	deux	le	gouvernement	éthiopien	
et respectivement des mouvements de libération armés dans le premier cas et des révolutionnaires 



116

Article

117

Contemporain

également	armés	et	organisés	dans	le	second	cas.	Il	s’agit	donc	dans	les	deux	cas	de	conflits	armés	non	
internationaux, pour lesquels l’article 3 peut s’appliquer. Dans un « souci d’encrage de l’action de la 
Croix-Rouge et du droit humanitaire dans les pays d’Afrique »21, le CICR décide de l’implantation de deux 
délégations régionales permanentes sur le continent en 1970. La première, pour l’Afrique occidentale, 
s’installe le 14 mai 1970 à Yaoundé et sera transférée à Lomé en 1974, la seconde, pour l’Afrique 
orientale, à Addis-Abeba le 5 août 1970. L’une des priorités principales de ces délégations africaines 
consiste à visiter les détenus politiques et « il y a là un vaste domaine d’action pour le CICR »22. La 
Croix-Rouge éthiopienne a continué à se développer après la guerre et entretenait de très bons rapports 
avec	l’empereur.	L’Ethiopie	a	signé	l’Acte	final	de	la	Conférence	diplomatique	de	Genève	le	12	août	
1949. Le rapport d’activité de 1954 mentionne la visite de l’empereur au siège du Comité International, 
en présence de Max Petitpierre (1899-1994), alors conseiller fédéral. Le 2 octobre 1969, l’empereur 
confirme	l’adhésion	de	 l’Ethiopie	en	ratifiant	 les	Conventions	de	Genève	de	1949.	L’ouverture	de	 la	
délégation à Addis-Abeba est l’occasion pour le CICR « d’approfondir ses contacts avec l’Ethiopie, sans 
toutefois pouvoir aborder directement la question de l’Erythrée, territoire où une guerre civile (et des 
informations sur la famine qui y sévit) a lieu depuis le début des années 1960 »23. En 1971, le président 
du CICR Marcel Naville (1919-2003) effectue une tournée africaine au cours de laquelle il est reçu en 
audience par l’empereur Haïlé Sélassié et rencontre également plusieurs ministres. En 1972, le nouveau 
délégué continental Jacques Moreillon (1939) effectue une visite à Addis-Abeba, au cours de laquelle il 
rencontre le ministre des Affaires étrangères ainsi que le ministre d’Etat auprès du Premier ministre et 
secrétaire honoraire de la Croix-Rouge éthiopienne24.

Visite aux prisonniers et à l’ex-empereur (1974)

Faisant suite à une demande du gouvernement impérial formulée la même année, le CICR offre 
ses services d’assistance dans les prisons à partir de 197225. « L’offre formulée le 15 juillet 1974 est 
acceptée »26. L’action des deux nouveaux délégués régionaux, Robert Gaillard et Ulrich Bédert, pouvait 
dès	lors	commencer.	«	Ces	offres	de	services,	dont	l’acceptation	par	les	parties	à	un	conflit	ne	revêt	pas	
un caractère obligatoire, ont été, en règle générale, bien accueillies par les autorités gouvernementales 
intéressées »27. L’autorisation était valable pour 105 prisons, mais dans un premier temps seules 26 
seront visitées pour cause de manque d’effectif28. Le rapport d’activité annuel de 1974 mentionne en 
effet « 26 lieux de détention visités, avec quelques 16’580 détenus »29, entre les mois d’août et de 
décembre. Il fait également état de plus de 500’000 francs suisses de secours distribués, principalement 
adressés aux victimes de la sécheresse et à l’Erythrée. Notons ici que les prisonniers visités ne sont 
pas tous politiques, comme le précisent plusieurs rapports d’activité, tant pour l’Afrique, l’Amérique 
latine que pour le Moyen-Orient : « les personnes détenues pour motifs ou délits d’ordre politique étant 
souvent mélangées aux prisonniers de droit commun […], le CICR [propose] son assistance à tous les 
prisonniers et a tenu à visiter les prisons en elles-mêmes plutôt que telle ou telle catégorie de détenus »30. 
Relevons également que l’autorisation reçue indique cependant qu’elle « n’inclut pas [un] groupe récent 



Automne 2017

Varia

118 119

[de prisonniers politiques] qui est sous autorité militaire », c’est-à-dire sous l’autorité du DERG. Le 
délégué	Gaillard	propose	de	commencer	les	visites	et	de	continuer	les	démarches	afin	d’obtenir	l’accès	
à tous les détenus. Une première phase de visites eut lieu du 19 août au 10 septembre 1974, au cours de 
laquelle 19 prisons seront visitées31. Les arguments de Jacques Moreillon et de Robert Gaillard auprès 
des nouvelles autorités ont rapidement porté leurs fruits, car le CICR a été autorisé à rendre visite à 
environ 200 prisonniers politiques du DERG, parmi lesquels l’empereur et sa famille32. 

La visite à l’empereur a eu lieu le 11 décembre 1974. Le rapport, exceptionnellement long, tend à 
prouver le soin porté à ces visites particulières. Mais la quarantaine de pages ne fournit pas d’informations 
particulières	sur	la	fin	de	règne	et	ne	contient	ni	compte-rendu	de	l’entretien	avec	l’empereur	ni	dernier	
message qu’il aurait laissé. On y découvre en revanche les conditions de sa détention, alors qu’il est 
retenu dans une dépendance du Palais Ménélik II. L’examen médical le diagnostique en bonne santé. 
Les conditions sont considérées comme « materially but not psychologically satisfactory in view of 
the detainees’ lack of communication »33. Les délégués obtiennent de l’administration pénitentiaire la 
garantie	d’une	visite	médicale	hebdomadaire	ainsi	que	l’autorisation	pour	sa	fille	de	lui	rendre	visite	une	
fois par semaine. L’idée qu’il reçoive la compagnie d’un chien sera étudiée, mais la possibilité de recevoir 
du courrier de membres de sa famille en exil n’est pas jugée « appropriée ». Aucun rapport de 1975 ne 
fait	mention	du	décès	de	l’ex-empereur	en	prison,	ni	de	celui	de	l’une	de	ses	petites-filles.	Une	note	
dans les archives indique qu’il a dû subir une opération de la prostate et qu’il récupère admirablement 
pour un homme de son âge34. Une autre note du 25 août mentionne qu’il est « parti tranquillement »35, 
contredisant nombre de commentateurs dont Gontran de Juniac qui laissent entendre que l’empereur 
serait mort aidé par ses geôliers, étouffé entre deux matelas36. Dans les archives, aucune information 
ne	précise	quelles	sources	ont	permis	au	délégué	de	confirmer	une	«	mort	 tranquille	».	Les	archives	
renferment en revanche des lettres d’inquiétude37, dont un télex du 22 août, soit trois jours avant le 
décès de l’ex-empereur, « faisant mention de rumeurs au sujet de prochaines exécutions »38, ainsi qu’une 
demande,	formulée	par	le	fils	de	l’empereur	exilé	à	Londres,	afin	qu’une	autopsie	de	l’empereur	soit	
effectuée, demande qui restera sans suite39. Le CICR fournit ici de nouvelles sources sur le contexte et 
les	conditions	de	détention	dans	lesquelles	le	dernier	empereur	a	fini	ses	jours.

Changement d’interlocuteur

Le	changement	de	régime	ne	met	pas	pour	autant	un	terme	au	conflit	avec	l’Erythrée.	Le	nombre	
de prisonniers politiques ne cesse d’augmenter et les besoins de secours dans le Wollo et en Erythrée 
sont toujours massifs40.	L’article	3	des	Conventions	de	1949	s’applique	toujours	pour	les	deux	conflits	en	
cours. Mais l’interlocuteur éthiopien a changé. Bien que « toute autorité – gouvernementale ou insurgée 
– qui prétend représenter l’Etat […] est tenue de représenter les obligations internationales qui sont 
celles de l’Etat », « on ne peut guère s’attendre à ce que ce parti se reconnaisse obligé par les actes d’un 
gouvernement qu’il combat les armes à la main et auquel il refuse toute légitimité »41. Les démarches 
entreprises par le CICR auprès de l’ancien régime quelques mois plus tôt ont d’abord pu se poursuivre 



118

Article

119

Contemporain

sous la nouvelle autorité en place. Au cours de l’année 1974, Gaillard a rencontré des représentants du 
DERG à plusieurs reprises et obtenu comme mentionné ci-dessus l’autorisation de rendre visite à l’ex-
empereur. Mais les arrestations des membres des anciens gouvernements, de la famille impériale et de 
dignitaires soupçonnés d’être trop proches de l’ancien régime (comme celle du secrétaire général de la 
Croix-Rouge éthiopienne survenue le 9 octobre)42,	annonçaient	d’ailleurs	déjà	les	difficultés	qu’allaient	
rencontrer les délégués régionaux dans la poursuite de leurs actions. Les archives témoignent du nombre 
de courriers de plus en plus important, provenant de particuliers ou d’organisations, qui s’inquiètent de la 
recrudescence des arrestations politiques et des menaces d’exécutions sommaires43 devenues possibles 
suite au changement du droit pénal44. Une note d’Ulrich Bédert se réfère à la demande « insistante » 
« d’aide à la construction de nouvelles prisons […] et à la refonte de la réglementation des prisons »45 
formulée par les autorités pénitentiaires éthiopiennes en septembre 1974. Une autre note du 20 décembre 
1974 fait état de la « distribution des rapports de visites de prisons » effectuées jusque-là. Plusieurs 
exemplaires ont été envoyés aux autorités éthiopiennes46. Les archives contiennent la réponse du ministre 
de l’intérieur, le colonel Belachew Jemaneh (1929), qui remercie chaleureusement le CICR pour son 
action : « we look forward to continue the relations with your organization and particularly hope that Mr. 
Bédert, ICRC regional delegate for East Africa will be of great help to us in our efforts to improve prison 
conditions in Ethiopia ». Mais cette cordialité n’est-elle pas une tentative d’instrumentalisation du CICR 
par les nouvelles autorités militaires ? Pour un nouveau régime, dont nul ne sait vraiment s’il est en train 
de	renverser	ou	d’instaurer	une	dictature,	une	correspondance	officielle	avec	une	organisation	reconnue	
comme le CICR à propos de futures collaborations pénales et pénitentiaires ne peut qu’être utile à sa 
propagande. Le délégué régional ne manque pas de prévenir sa hiérarchie : « Nous devons veiller à ne 
pas nous laisser entraîner dans une opération ambiguë »47. Le CICR ne se laisse pas instrumentaliser 
et refuse la proposition d’assister l’Ethiopie dans la construction de prisons ou de rendre visite à tous 
ses détenus de droit commun, n’ayant aucune garantie que de tels engagements lui assurerait l’accès 
aux prisonniers politiques et à l’Erythrée. Une note interne du CICR éclaire quelque peu la position 
des autorités éthiopiennes. Elle précise que l’Ethiopie est « disposée à coopérer avec le CICR en ce qui 
concerne	le	conflit	en	Ogaden	»48	qu’elle	considère	comme	un	conflit	international,	mais	ne	l’est	pas	en	
ce qui a trait aux détenus politiques ou à l’Erythrée, qu’elle estime comme deux problèmes « internes ». 
Le même courrier propose une recommandation sous forme de stratégie à suivre : « Il est même à 
craindre que si nous revenons maintenant à la charge pour ces problèmes, nous compromettrions 
sérieusement	nos	chances	d’intervention	efficace	dans	le	conflit	de	l’Ogaden	»49. Le CICR préfère alors 
clairement	privilégier	son	action	traditionnelle	d’assistance	dans	un	conflit	international,	plutôt	que	de	se	
compromettre auprès du DERG et de donner ainsi des opportunités à d’autres organisations de secours. 
Les précautions prises pour ne pas froisser le DERG expliquent peut-être aussi le peu d’information 
disponible	sur	 la	mort	de	Haïlé	Sélassié	et	 l’absence	de	 toute	 trace	de	demande	officielle	d’autopsie	
adressée par le CICR aux autorités militaires. 

Le rapport d’activité de 1975 fait état d’une opération de secours en Erythrée, avortée dès janvier 
à	cause	de	l’intensification	des	combats.	Tout	est	stoppé	par	le	nouveau	gouvernement,	tant	l’accès	aux	
prisons que les secours à l’Erythrée. Les archives du CICR, comme les rapports d’activité, contiennent 



Automne 2017

Varia

120 121

diverses protestations contre les menaces d’exécutions, les demandes répétées des délégués pour accéder 
aux prisons et pour pouvoir délivrer l’aide en Erythrée, ainsi que des rapports sur les dernières nouvelles. 
Mais le CICR ne sera plus autorisé à visiter les prisons éthiopiennes, ni à porter secours aux victimes des 
sécheresses et des répressions en Erythrée50. Les visites effectuées entre septembre et décembre 1974 
auront été les seules. Mengitsu maintient son pouvoir autoritaire pendant encore 15 ans sur l’Ethiopie et 
sur l’Erythrée. L’envol social, économique et démocratique en est d’autant plus retardé et d’importantes 
famines en 1984-85 sont encore plus meurtrières qu’en 197451. 

Si	les	archives	du	CICR	ne	semblent	pas	fournir	d’informations	essentielles	sur	la	fin	du	règne	
et de la vie de Haïlé Sélassié Ier, une étude comparée des conditions d’action du CICR avant et après 
la	chute	de	l’empereur	apporte	en	revanche	un	éclairage	significatif	sur	les	deux	régimes	qui	se	sont	
succédés. Les critiques du nouveau Comité militaire à l’encontre du vieil empereur ne semblent en effet 
que peu fondées au vu des atrocités commises par ce dernier pendant les quinze années suivantes.

L’histoire de l’Ethiopie dans les années 1970 illustre une situation politique très complexe où 
le	CICR	doit	simultanément	faire	face	à	une	catastrophe	humanitaire	(la	famine),	un	conflit	armé	non	
international (la guerre d’indépendance de l’Erythrée), suivi d’un second (le coup d’état qui place au 
pouvoir	un	régime	autoritaire	du	DERG),	puis	un	conflit	armé	international	(guerre	contre	la	Somalie	
en Ogaden). Elle permet donc de mettre en lumière la complexité des activités et du fonctionnement du 
CICR dans le cas d’une intervention multiple. 

La visite des archives met tout d’abord en évidence le rôle central du CICR dans la question 
d’assistance aux prisonniers. Le nouveau gouvernement, les proches en exil de l’ancien régime, la 
Confédération suisse, l’ONU, des organisations internationales, des associations, des particuliers : tous 
s’adressent au CICR, dont la position mondiale dominante est reconnue. 

Un document se montre particulièrement révélateur sur l’hégémonie du CICR et sa volonté de 
maintenir sa position de leader vis-à-vis de toute concurrence. Il s’agit du compte rendu d’une mission 
concurrente du CICR, organisée par une association suédoise menée par le Dr. Meyer-Lie, et qui a aussi 
obtenu le droit de visiter l’empereur. Le délégué régional du CICR reproche à cette mission : « a) de 
n’avoir aucun entretien sans témoin, b) de soumettre au DERG, par écrit, la liste des questions qu’il 
souhaitait poser aux détenus, c) de ne pas examiner ni traiter les prisonnières (rappelons qu’il est docteur 
en médecine) ». Il commente plus bas qu’« il a été manipulé » et qu’« il faut souligner le mauvais service 
que ce genre de performance rend au CICR »52.

Le changement de régime, et donc de l’interlocuteur du CICR, au milieu de son intervention met 
particulièrement	en	évidence	la	difficulté	d’appliquer	l’article	3	des	Conventions	de	1949,	qui	dépend	
de la bonne volonté des autorités en place, illustrant bien l’expérience et la diplomatie nécessaire pour 
arriver	à	ses	fins	sans	se	faire	instrumentaliser	par	le	nouveau	régime.	Contrairement	à	la	mission	suédoise	
susmentionnée, le CICR semble rompu à ce genre de négociation et n’est pas prêt à tout accepter. Les 
arguments des délégués auprès du DERG illustrent bien la vision du CICR, c’est-à-dire porter secours 
aux	victimes	et	aux	prisonniers,	mais	ne	pas	faire	une	analyse	géopolitique,	ni	résoudre	un	conflit	ou	
même faire libérer des prisonniers. Nous « ne sommes pas juge », argumente Robert Gaillard dans 
un télégramme aux autorités éthiopiennes, ajoutant « pas de danger pour sécurité », « apportons aide 



120

Article

121

Contemporain

matérielle »53. Le cas présent illustre l’indépendance et la neutralité du CICR, ni juge ni partie, qui visite 
les prisonniers quels qu’ils soient. « Le but de toutes les visites est exclusivement humanitaire »54.

L’éclatement	du	conflit	international	avec	la	Somalie,	en	parallèle	aux	conflits	internes	à	l’Ethiopie	
déjà en cours, offre des indications quant aux priorités stratégiques du CICR. Le Comité préfère en effet 
favoriser	 une	 intervention	 uniquement	 dans	 le	 conflit	 international,	 que	 le	DERG	 semble	 disposé	 à	
accepter, plutôt que de risquer un refus total pour tous les fronts d’action du CICR. Cette hiérarchisation 
des priorités s’explique peut-être par la volonté des deux parties de se donner une image positive dans 
le	conflit	international,	qui	se	trouve	être	le	plus	médiatisé.

Enfin,	 un	 autre	 sujet	 de	 recherche	mériterait	 d’être	 approfondi,	 à	 savoir	 le	 rôle	 joué	 par	 les	
sociétés nationales de la Croix-Rouge dans les guerres d’indépendance et dans l’application par le CICR 
de l’article 3 des Conventions de Genève, avant et suite à un changement de régime. Le cas de la création 
d’une Croix-Rouge érythréenne dans le cadre de la guerre d’indépendance peut être le seul moyen pour 
le CICR d’intervenir sur le terrain. Mais l’encouragement à la création d’une Croix-Rouge nationale 
dans un but humanitaire, dans le cas présent en Erythrée, est toutefois une position partisane, et pourrait 
être interprété comme une violation du principe de neutralité du CICR. 

Notes 

1  Comme lors du Traité Hewett conclu en 1884 entre l’Angleterre, l’Egypte et l’Ethiopie.
2  Le panafricanisme est un vaste mouvement intellectuel, politique et culturel né an Amérique au tournant du 
XXe	 siècle	 et	 qui	 vise	 et	 encourage	 l’émancipation	 et	 l’unification	 des	Africains	 d’Afrique	 et	 de	 la	 diaspora.	 Pour	 plus	
d’information voir BOUKARI-YABARA, 2014.
3  JUNIAC, 1994, p. 107.
4  JUNIAC, 1994, p. 117-131.
5  JUNIAC, 1994, p. 329-330.
6  https://icrc.org/fre/resources/documents/misc/5fzjrd.htm, consulté le 17.09.17.
7  CICR, Rapport général, 1938, p. 70.
8  « Première conférence afro-asiatique où sont représentées 29 nations, dont 5 africaines [(Ethiopie, Libéria, Soudan, 
Lybie et Egypte ; la Côte de l’Or (qui deviendra le Ghana en 1957) est également représentée mais pas comptabilisée comme 
une	nation]	et	30	mouvements	de	 libération	nationale,	 [réunis	pour	 réaffirmer]	 le	droit	à	 l’autodétermination	de	 tous	 les	
peuples encore colonisés ». Voir BOUAMA, 2014, p. 127. 
9  JUNIAC, 1994, p. 250.
10  Le panarabisme est un mouvement politique, culturel et idéologique qui tend à réunir les pays de langue et de 
civilisation arabes en une grande communauté d’intérêts. Au pouvoir en Egypte dès 1952, le général Nasser (1918-1970) 
développe son propre courant panarabe, le nassérisme. (http://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/panarabisme/57556 et 
https://www.universalis.fr/dictionnaire/panarabisme/)
11  JUNIAC, 1994, p. 258. Il s’agissait du général Mengeshtu Neway (1919-61), commandant de la garde impériale, du 
général Tsigué Cobou (? – 1960), chef de la police et du colonel Workeneh Gabayahu (1925? – 1960), chef de la sécurité.
12  JUNIAC, 1994, p. 225.
13  JUNIAC, 1994, p. 225 et EVALET, p. 149 et p. 152.
14  Pour plus d’informations voir ERLICH, 1983, p. 55-70 et JUNIAC, 1994, p. 302-309.
15  JUNIAC, 1994, p. 347.
16  JUNIAC, 1994, p. 346.
17  JUNIAC, 1994, p. 345.
18  JUNIAC, 1994, p. 370.
19  EVALET, 1999, p. 143 et JUNIAC, 1994, p. 372-373.
20  BUGNION, 2000, p. 379.
21  BLONDEL, 2016, p. 23.



Automne 2017

Varia

122 123

22  BLONDEL, 2016, p. 23, citant des propos inscrits au Procès-verbal de la séance du Comité des 5 au 6 octobre 1966,  
 A PV A PI 29 (1966).
23  CICR, Rapport d’activité, 1955, p. 80-81, et BLONDEL, p. 31-32.
24  CICR, Rapport d’activité 1971, p. 103 et Rapport d’activité 1972, p. 15.
25 B AG 225 072-001, 29.11.1974-10.02.1975. Les archives contiennent un courrier du Gouvernement impérial 
d’Ethiopie datant de 1972 et demandant l’assistance du CICR dans ses prisons. S’en suivent plusieurs documents sur 
l’organisation des visites (comme la note n°512 du 19 juillet 1953 de la délégation régionale au CICR). Un télégramme du 2 
août	1974	adressé	par	Gaillard	à	Genève	confirme	l’autorisation	des	visites.	
26  BLONDEL, 2016, p. 32.
27  CICR, Rapport d’activité 1975, p. 10.
28  CICR, Archive audio : V-S-10057-A-08 : 2’52 à 3’07.
29  CICR, Archive audio : V-S-10057-A-08, et Rapport d’activité 1974, p. 53.
30  CICR, Rapport annuel 1973, p. 46 et Rapport annuel 1974, p. 53.
31 B AG 225 072-004 : Visits to ethiopian prisons, General Conclusions, p. 1, et B AG 225 072-009 : Communiqué 
de presse n°1217 du 13.12.74.
32  V-S-10057-A-08 : Moreillon explique que le ministère de l’Intérieur les autorise à une deuxième phase de visites 
en décembre 1974 (pour la première phase, voir note 26), au cours desquelles ils ont pu visiter les détenus politiques.
33 B AG 225 072-005.02, p. 34.
34  B AG 225 072-010 : Note de dossier, p. 3, 13.08.75 : « L’empereur a été opéré avec succès et semble reprendre santé 
à	une	vitesse	incroyable.	Sa	fille	a	été	autorisée	à	rester	à	son	chevet	pendant	7	jours	».
35  B AG 225 072-010 : Note de dossier, p. 5, 25.08.75: « Décès de l’empereur […] Sa famille […] prend contact avec 
le CICR et lui demande de faire effectuer une autopsie. Le corps étant enterré le jour même, cette demande n’est pas suivie 
d’effet ». 
36  JUNIAC, 1994, p. 383.
37 B AG 225 072-003 : divers courriers concernent des inquiétudes formulées en faveur la famille impériale, et en 
particulier	envers	les	princesses,	transférées	après	le	décès	de	l’ex-empereur	et	détenues	dans	des	conditions	difficiles.
38 B AG 225 072-008.01 : Télex n°31176 du 22.8.75 adressé par Gaillard-Moret au Comité.
39 B AG 225 072-005.02 : Note de l’AFP	du	27	août	1974	concernant	la	demande	d’autopsie	et	de	funérailles	officielles	
; une note manuscrite et une autre dactylographiée datant du 5.09.74 de Gaillard demande “Quid du résultat”.
40  B AG 225 072-001, 29.11.1974 – 10.02.1975: Rapport sur les « Récents développements » de Gaillard du 25.11.1974; 
Liste de nouveaux prisonniers politiques, dont certains ont été exécutés, du 29.11.1974 ; Rapport du 10.1.1975 de Bédert.
41  BUGNION, 2000, p. 382.
42  Pour plus d’informations : B AG 225 072-007.
43  B AG 225 072-005.01, 14.08.1975-06.04.1976 et B AG 225 072-001, 29.11.1974-10.02.1975 : Courrier de 
l’Ambassade	de	Suisse	en	Ethiopie	du	6	mai	1974	confirmant	des	vagues	d’arrestations	politiques	 ;	Courrier	de	Dufour	
du 29.11.1974 ; Courrier de Daniel Pederson de la Confédération internationale des syndicats libres datée du 17.12.197 ; 
Courrier de Mrs. Pamela Finsaas du 10.02.1975 s’inquiétant pour son amie la Princesse Seble Desi ;
B AG 225 072-008.02 : Copie adressée au CICR du courrier envoyé aux autorités éthiopiennes par le Président de l’Assemblée 
Générale	de	l’ONU	Abdelaziz	Bouteflika	et	le	secrétaire	général	de	l’ONU	Kurt	Waldheim.
44  B AG 225 072-008.01 : Photocopies du Negarit Gazeta du 16.11.74 proclamant l’établissement de cours martiales 
spéciales et un nouveau code de procédures criminelles.
45  B AG 225 072-005.02 : note de Bédert tapée à Genève le 9 janvier 1975.
46 B AG 225 072-005.02, note n°437 : au Chef de l’Etat, au ministre concerné, aux prisons et à l’administration 
pénitentiaire.
47  B AG 225 072-005.02, lettre du 1er janvier 1975 du Gouvernement éthiopien au Président du Conseil Exécutif, et B 
AG 225 072-002 : Rapport de mission du délégué Santschy, 9 au 25 janvier 1976.
48  Il	s’agit	de	la	reprise	d’un	conflit	entre	la	Somalie	et	l’Ethiopie	au	sujet	de	la	délimitation	de	leurs	frontières	dans	
l’Ogaden. Il éclate la première fois en 1963-64, le seconde en 1977-78.
49  B AG 225 072-003 : Lettre de Franck Schmidt au Président, datant du 31.08.1977.
50  CICR, Rapport d’activité 1975, p. 9 et B AG 225 072-003 et Rapport d’activité 1976, p. 26 : Plusieurs demandes 
seront	 formulées	en	 janvier,	 février	et	 en	mai	1975	par	 le	CICR	afin	de	pouvoir	 intervenir	en	Erythrée,	 sans	 succès.	La	
solution de coopérer avec la Croix-Rouge éthiopienne ne sera pas retenue. La possibilité d’acheminer les secours par le 
Soudan ne sera pas non plus retenue par le Conseil exécutif (voir PV des séances du 6 et 20 février 1975, A PV C2 PI 3 1975), 
qui préfère poursuivre ses démarches auprès du DERG. Des demandes seront à nouveau formulées en janvier, juillet, août, 
septembre	et	novembre	1976,	toujours	sans	succès.	Le	CICR	a	encouragé	et	aidé,	sans	toutefois	la	reconnaître	officiellement,	
la « Société de Croix- et Croissant-Rouges érythréenne », créée par le FLE.   
51  Pour plus d’information : BINET, 2013.
52 	B	AG	225	072-005.01	:14.08.1975-06.04.1976	:	Compte	rendu	confidentiel	du	29	mars	1976	de	Santschy.



122

Article

123

Contemporain

53  B AG 225 072-003 : kabel n°216 de Gaillard au Comité, datant du 12.07.1974.
54  Rapport d’activité 1974, p. 50.

Bibliographie

Sources 

CICR, Rapport général, 1938.
CICR, Archives audio : V-S-10057-A-08 
CICR, Archives Générales, B AG 225 072 – Ethiopie – 1968-1980 : B AG 225 072-001 à B AG 225 
072-010 (13 boites)
CICR, Rapport d’activité :1953, 1954, 1955, 1970, 1971, 1972, 1973, 1974, 1975.

Littérature secondaire 

BINET, Laurence, « Famine et transferts forcés de population en Ethiopie 1984-1986 », Prises de Parole 
Publiques de Médecins Sans Frontières, 2013.

BLONDEL, Jean-Luc, De Saigon à Hô Chi Minh-Ville – Action et Transformations du CICR 1966-1975, 
Genève, Comité International de la Croix-Rouge, 2016.

BOUAMA, Saïd, Figures de la révolution africaine. De Kenyatta à Sankara, Paris, La Découverte, 2014.

BOUKARI-YABARA, Amzat, Une histoire du panafricanisme, Paris, La Découverte, 2014.

BUGNION, François, Le Comité international de la Croix-Rouge et la protection des victimes de la guerre, 
Genève, Comité international de la Croix-Rouge, 2000.

ERLICH, Haggai, The Struggle over Eritrea, 1962-1978: War and Revolution in the Horn of Africa, 
Stanford, Hoover Institution Press, 1983.

EVALET, André, De Ménélik à Mengitsu. Un Suisse en Ethiopie, Genève, Association Suisse-Erythrée, 
1999.

JUNIAC, Gontran (de), Le dernier Roi des Rois. L’Ethiopie d’Haïlé Sélassié, Paris, L’Harmattan, 1994.



Automne 2017

Varia

124

Sophie JOURDAIN DE MUIZON

SUBRAMHANYAM, Sanjay, L’éléphant, le canon et le pinceau. Histoires connectées des 

cours d’Europe et d’Asie. 1500-1750, Paris, Alma Editeur, 2016

 « Ce livre est une expérience » (p. 11), Sanjay Subrahmanyam inaugure par ces propos son essai dans 
lequel il propose d’« explorer la question de l’incommensuralité (et son contre-point, la commensuralité), en 
[s’] appuyant sur des domaines concrets comme la diplomatie, la guerre et l’art visuel » (p. 27). Il choisit pour 
cela de s’intéresser aux cours d’Europe, des Etats musulmans (Ahmadnagar, Bijapur, Bidar, Golkonda) et non-
musulman (Vijayanagara) de l’Asie du Sud, de l’Empire Moghol, du sultanat d’Aceh aux XVI-XVIIe siècles. 
L’auteur	 rappelle	 que	 l’incommensuralité	 en	 science	 est	 définie	 comme	 l’impossibilité,	 pour	 deux	 réalités	 de	
structure différente, d’être comparées et évaluées, par manque de « commune mesure » (p. 22). La diplomatie tend 
justement à trouver cette « commune mesure ». L’auteur analyse minutieusement des sources perses, européennes 
et	 indiennes	 afin	de	«	montrer	 en	quoi	 les	 relations	de	 cour	 ont	 été	 le	 ferment	 sur	 lequel	 se	 sont	 forgées	 les	
perceptions et représentations mutuelles en Eurasie » (p. 14). Il observe une  réalité complexe dans laquelle les 
discours idéologiques n’ont pas leur place. Sanjay Subrahmanyam expose des faits : les rapports entre Etats ne 
sont plus exclusivement déterminés par un seul facteur qu’il soit religieux, politique, économique ou culturel. La 
guerre	reste	certes	une	rupture	mais	elle	s’apparente	davantage	à	une	redéfinition	des	rapports	de	cours	qu’à	un	
gel des relations. La différence confessionnelle des Etats d’Asie du Sud n’en faisait pas forcément des étrangers, 
ni même des ennemis. De même, les rivalités politiques et religieuses du sultanat d’Aceh et du Portugal (parfois 
extrêmement violentes, comme dans le cas du martyr de Coutinho) n’excluaient en aucun cas leurs contacts 
économiques ni la présence de représentants chrétiens à la cour du sultan d’Aceh. Cette nouvelle perspective 
désamorce les discours nationalistes en les réduisant à de simples idéologies (religieuses parfois) ou à des modèles 
de société plutôt qu’à une réalité historique. L’exploitation des nouvelles voies maritimes encourage un système 
de circulation d’artistes, de livres, et d’images, faisant de l’art visuel un vecteur de communication considérable 
entre	 les	 cours	 d’Europe	 et	 d’Asie.	Quel	 que	 soit	 le	 degré	 d’influence	 d’une	 partie	 du	monde	 ou	 de	 l’autre,	
Sanjay Subrahmanyam décrit des situations de changements progressifs, en aucun cas des attitudes d’insensibilité 
ou	de	dédain.	Certaines	œuvres	de	Rembrandt	 attestent	d’influence	moghole,	 offrant	 à	 l’auteur	 l’occasion	de	
redonner toute sa dimension à ce système dont la perception n’est traditionnellement pas considérée dans sa pleine 
bilatéralité.	Ainsi,	«	même	si	les	malentendus	sont	nombreux,	la	guerre,	la	diplomatie,	les	influences	artistiques	
croisées créent des passages, des porosités entre des mondes beaucoup moins hermétiques l’un à l’autre qu’on ne 
l’imagine »1. Figure de l’histoire connectée, Sanjay Subrahmanyam propose de revoir la vision du monde « en 
aires culturelles fortement imperméables, et parfaitement cohérentes, en soi et pour soi, mais insaisissables de 
l’extérieur »2 et  rappelle que son ambition est moins de dresser « un tableau complet des relations entre les sociétés 
de cour de la première modernité » (p. 64) que « de poursuivre le dialogue entre les différentes historiographies, 
et contribuer ainsi à élargir le corpus grandissant des histoires connectées de la première modernité » (p. 65).

Notes
1  « Dans les palais indiens », L’Histoire, n° 423, mai 2016. 
2  SUBRAMHANYAM, Sanjay, « Par-delà l’incommensurabilité : pour une histoire connectée des empires aux temps 
modernes », Revue d’histoire moderne et contemporaine, 2007/5, n° 54-4bis, p. 35.


