Journées d’études

(Hugues et Richard) déplacent la formule grégorienne pour la faire jouer

au plan des facultés de I’ame. Le débat réactivé par une relecture AF FECTUS ET [N TELLECTUS:

affective de la théologie mystique du pseudo-Denys aboutit a la fin du

XIII® siecle a la formulation par le chartreux Hugues de Balma de la UN AUTRE CONFLIT DES FACULTES ?

fameuse quaestio difficilis (« Et quaeritur utrum anima secundum suum
adfectum, possit aspirando vel desiderando moveri in Deum, sine aliqua . ' R ————— A —————

cogitatione intellectbfs praevia vel concomitante »). Et les deux derniers 00 [ 00 08 0o L0 00 RATEOs il OO i_i =
siécles du Moyen Age reprennent les termes de ce débat jusqu’a la e e S P——— :
controverse autour de la docte ignorance. { g{ 'r/ gfﬂ ﬂ -
La théologie universitaire n’est pas elle-méme épargnée par cette i i::;‘;&#.:t;i\“.: .

‘4

controverse car, si le modele scientifique aristotélicien des sciences
spéculatives et des sciences pratiques semble imposer une bipartition
des savoirs, la finalit¢ méme de la théologie («nous rendre bonsy) incite
certains auteurs, dés Albert le Grand et Bonaventure, a s’interroger sur
la possibilité de concevoir la théologie comme scientia affectiva.

Ces controverses doctrinales prennent ¢galement un sens sociologique si
on les met en rapport avec des formes de vie : selon que I’on identifie la
nature de la contemplation ou I’entrée des graces mystiques a 1’apex
mentis ou a Dapex afffectus, c’est toute une conception de la vie
contemplative qui est engagée. Doit-elle étre définie par la pratique
d’exercices affectifs faisant advenir la vie spirituelle ou au contraire étre
caractérisée par 1’é¢tude de la métaphysique ? Ce « conflit des facultés » A— I AL IR 95 L et b
devient ainsi I’'une des faces de la querelle entre séculiers et mendiants, 4 L 2 ‘ ' b s ¥ ¥ AR - X B
ordres actifs et contemplatifs et, au sein méme des ordres contemplatifs, _— e i
entre partisans de la voie affective et ceux de la voie intellectuelle.

JZ| °|0} ‘€ SnueIsSsoy ‘1e| ‘S|\ ‘euedneA eoljoisody |qig

Inspirée sans prétention a 1’exhaustivité par ces remarques liminaires, la ORGANISEES A L'UNIVERSITE DE GENEVE

journée d’études organisée a Genéve dans le cadre du projet FNS par Cédric GIRAUD et Jonas NARCHI
Bibliotheca Celestinorum Nova a pour ambition d’étudier la dynamique

complexe entre les deux notions, en déterminant dans quelle mesure ce a

« conflit des facultés » d’un nouveau genre nourrit le débat doctrinal du 13 et 14 fevrler_ 2026 X
XI° au XVE sidcle. Espace Colladon, Rue Jean-Daniel Colladon 2, Geneve

k% UNIVERSITE
DE GENEVE

FACULTE DES LETTRES

Département des langues
et littératures francaises

et latines médiévales SlSMEL




9h30
10h00

11h00
11hl15

12h45
14h00

15h00

16h00
16h15

17h15

10h00

11h00

12h00

Programme

VENDREDI 13 FEVRIER 2026

Cédric GIRAUD et Jonas NARCHI : Accueil et ouverture

Cédric GIRAUD (Geneve) : « L’amour fait-il connaitre ?
Affectus et intellectus au XII° si¢cle ».

Pause-café

Daniele SOLVI (Naples) et Laura VANGONE (Naples) :
« Affectus et intellectus dans les Vitae Christi ».

Déjeuner

Kristell TREGO (Fribourg) : « La volonté, Daffect et
I’intellect. Anselme, Grosseteste, Duns Scot ».

Niklaus LARGIER (Berkeley) : « Amor intellectus ipse:
The Theological Intervention of Mechthild of Magdeburg »

Pause-café

Federico DE DOMINICIS (Genéve) : « Relire Angele de
Foligno avec Bonaventure : La tension entre affectus et
intellectus dans I’expérience mystique d’Angele ».

Isabel IRRIBAREN (Strasbourg), en ligne : « La tension
affectus-intellectus dans 1’évaluation des témoignages
visionnaires tardo-médiévaux : le discernement des esprits
selon Jean Gerson ».

SAMEDI 14 FEVRIER 2026
Iacopo COSTA (Paris) : « Le rdole de Dl’affectus dans la
psychologie de Thomas d’Aquin ».

Jonas NARCHI (Geneve) : « Intellectualiste et critique de
la Vita affectiva : Le regard du célestin Claude Rapine
(1 1493/94) sur son époque ».

Déjeuner

Argumentaire

Moine Célestin priant
devant la Vierge Marie,
Paris, Bibliotheque
Mazarine, Ms. 475,

fol. 13r (détail)

L~ .

URANT L’EPOQUE MEDIEVALE, les termes d’affectus
et d’intellectus sont notoirement polysémiques
quand le premier signifie I’amour, le désir et la
volonté. I’ensemble des facultés appétitives ou la
capacité a étre touché (affici), le second désigne la
faculté de connaitre et de comprendre par distinction avec la simple
perception ou I’imagination, une capacité de [’esprit per mettant
d’appréhender la réalité¢ et d’acquérir des connaissances, notamment a
travers Dl’intellect agent et I’intellect patient. Or, si chacun des deux
concepts a déja fait I’objet d’une attention soutenue, si les rapports entre
vie active et vie contemplative ont été également étudiés par de nombreux
travaux, le rapport dialectique qu’entretiennent au Moyen Age affectus
et intellectus mérite encore attention dans une perspective d’histoire
doctrinale mais aussi d’histoire culturelle et sociale.

A partir du Moyen Age central, la notion d’affectus vient ainsi perturber
un édifice noétique et spirituel qu’est censé couronner I’intellect. Dans le
domaine de la spiritualité, sur un terreau patristique largement partagé
(le fameux amor ipse notitia est), les réflexions des auteurs cisterciens
(Guillaume de Saint-Thierry et Bernard de Clairvaux) et victorins



