Université de Geneve
Département de Philosophie

ATTITUDES
REACTIVES E
DETERMINISME

Mémoire

Par Adrian Sulja

Directeur : Prof. Julien Deonna

Aolt 2023



Remerciements

Je tiens a remercier, en tout premier lieu, le professeur M. Julien Deonna, directeur de ce
mémoire, qui, par sa relecture précise, ses commentaires avisés et nos riches échanges, m’a

permis de mener a bien ce travail.

Je remercie, ensuite, le professeur assistant M. Simon-Pierre Chevarie-Cossette, ainsi que
les doctorants M™¢ Agnes Baehni, M. Robin Bianchi et M. Antoine Rebourg qui m’ont

apporté leurs expertises et conseils dans les différents points clefs de mes réflexions.

J'aimerais remercier également, mon camarade d’université et ami M. Didier Kofmehl pour
sa relecture, ainsi que nos précieuses discussions philosophiques qui n’ont jamais cessées

pendant nos années de formation.

Enfin, je remercie mes proches pour le soutien et I'amour qu’ils m’apportent et, si cela est

raisonnable, toutes les causes silencieuses qui ont rendu ce travail nécessaire.



Table des Matieres

<

R
L ¥4

2
L ¥4

2
0’0

7
%

K2
0’0

INTRODUCTION .....cuiuiuiuciercteetssestsssetse st s et sas st s et s et sas st se st s et sas st ss s st s e st sas st sms st s et sasassnsasananans 3
CHAPITRE | : ATTITUDES REACTIVES ET RESPONSABILITE IMIORALE ......cccoeeueeererrensesensesessessesesesessesenses 4
1.1 Attitudes Réactives ou Emotions Morales..........ceeeveiieeeccieee e 5
1.2 Deux Approches de la Responsabilité Morale........ccccccuveveeeeiiee e, 12
1.3 These Traditionnelle de la Responsabilité Morale .........cccoeevveeiiiiiiieiiiiiiee e, 14
CHAPITRE Il : SCEPTICISME A PROPOS DES THESES TRADITIONNELLES DE LA RESPONSABILITE IMORALE. 18
2.1 Déterminisme et Incompatibilisme Primitif ...........ccoeeiiiiiiiiie e, 19
2.2 Le Probléme du Libre Arbitre...... ..o oeiee et 23
2.3 ComMPAtiDIlISIME ..eeeeiiiieee e e aae e e e e 24
2.3.1 La Thése du Désir de Haut Niveau : Frankfurt...........ccccceeeeecveeeeecineeeesineeennn 27
2.3.2 La Theése de la Sensibilité aux Raisons : Fischer et Ravizza.............c.cccccuveun... 28
2.4 Arguments contre le CompatibiliSMe .....ceeveiii i 31
2.4.1 ChANCE CONSLILULIVE ......veeeee ettt e ettt re e e e e e e sveae e e e e e e e s e ennraeeeeas 31
2.4.2 Argument de [a ManipulQtion ...............ccoeecueeiieiiieeeesiiieeescieeeeecieee e sveeee s 34
PR N1 o 1T = TR T 01 £ 1T UPUPPR 41
2.5.1 Libertarianisme de la Causalité AGentiVe ...........cccceeeecueeeeescueeeeeeiieeeesiveeens 42
2.5.2 Libertarianisme de la Causalité Evénementielle................ccccoceeeeccveeeeecnnnnnnn. 43
2.6 Arguments contre le Libertarianisme . ... iecciiiiieee e e 45
2.6. 1 CAUSA SUI ccvvveieiiiiiiiiiiie 45
B X = [ LYo [ o SR 47
2.7 Du Scepticisme au DEterminiSMeE DUT ......cceiiiieciiiiiieeeeeeeeecectrree e e e e eeecrrrreeeeeeeeeeenanns 49
CHAPITRE Il : LE PROBLEME DES ATTITUDES REACTIVES ......ccceeeeueeerrrennenssessessessssnssnssesssessessessssnssnss 51
3.1 Identification des Problemes du Déterminisme DUr .........ccccvviveeeeeeieccciiieeeee e 52
B 1V (o o] -SSR 54
B Y =1 Kl =38 [V -SSR 57
3.1.3 LeS AtLItUAES REACLIVES ........ccceecueeeeeeeiiieeeeciee e eecteee e e e saee e eaae e e e s naaea s 58
3.2 Freedom and RESENTMENT .....ceviiii it e e e e e e e e e e e e e e e e nnnnes 62
3.2.1 TRESE NGLUIQLISTE. ...ttt e e e e e e e e e e e nraee e 64
3.2.2 Naturalisme et Responsabilité MoOrale..............ccoveeeeieeeeiicciiieeeeeeeeeeeecivveeen. 66
3.2.3 TRESE NOIMQLIVE .......eeeeeeeeeee e e ecteee et e e et e e e st e e e e aaae e e e entaee e e snneeaean 68
3.2.4 Comment Strawson répond-il aux problémes des sceptiques ?..................... 69
3.3 Critiques de la thése Naturaliste.......ccuueieeee i e 71
3.4 Critiques de la These NOrmatiVe.......ccuuveeeee et eeccreree e e e e 76
3.5 Vers L'HIUSIONNISIME .ottt e e e e e e e s rae e e e e e e e e e s sanbreaeeeeeaeeeennnes 80
CONGCLUSION ....ooeeeeeeessessesssessessesssssssssssssssssssessesssassessessssssssssssssssessassessssssassessssssesssssassssssessessesssssasssasns 83
BIBLIOGRAPHIE .......cueetreerneererneseseesessesssssssessesssssssssssesessssssssssesssssssssssssessssssstssssssssssssssssessssnssssssssesnsseess 84



Introduction

En philosophie contemporaine, I'une des questions métaphysiques les plus centrales concerne la
compatibilité entre déterminisme et libre arbitre. Le compatibilisme a connu, a la suite des travaux
précurseurs de David Hume, un véritable succés philosophique que I'on doit aux développements
ultérieurs de certains philosophes du XXeme siecles, tels que Harry Frankfurt et Peter Frederick
Strawson. Depuis quelques décennies, I'incompatibilisme effectue néanmoins un retour en force qui
remet d’anciennes questions au go(t du jour. Dans ce travail, je m’intéresse précisément a I'un de ces
problémes que les strawsonniens croyaient avoir résolu : les attitudes réactives sont-elles compatibles
avec une croyance au déterminisme ? Pour répondre a cette question, je reprends d’abord la notion
d’attitudes réactives proposée par Strawson afin de la redéfinir et concois les attitudes réactives
comme des émotions qui impliquent une attribution de responsabilité morale. Je m’intéresse, ensuite,
au débat entre déterminisme et libre arbitre et prends parti pour le déterminisme dur.

Cette position me méne alors a un probléme : 1) si nos attitudes réactives impliquent une attribution
de responsabilité morale et 2) si la responsabilité morale est impossible, alors nos attitudes réactives
sont toujours inappropriées, parce qu’elles représentent une responsabilité morale qui n’existe pas.
Devons-nous, dés lors, abandonner I'ensemble de ces pratiques qui sont pourtant si quotidiennes et
fondamentales ? Bien que la solution de Strawson ne me convainque pas pleinement, je crois, comme

lui, qu’il est dans I'intérét des déterministes de trouver le moyen de sauver ces pratiques.



Chapitre | : Attitudes Réactives et Responsabilité
Morale

Dans ce premier chapitre, je m’intéresse au lien particulier qu’entretiennent certaines émotions avec
la responsabilité morale. Celles-ci ont recu une attention pionniéere a I'occasion d’'un fameux article de
P.F. Strawson® qui, le premier, a attiré le débat du libre arbitre sur la question des attitudes réactives.
Pour Strawson, les attitudes réactives désignent un ensemble d’attitudes qui réagissent aux bonnes
ou mauvaises volontés qui sont exprimées par les participants d’'une communauté morale donnée.
Considérons la situation suivante : je suis dans un bus bondé et quelqu'un me marche sur le pied. Si la
personne avait l'intention claire de me faire du mal, alors il est probable que je ressente de la colére
envers elle. En revanche, si cette personne n'exprime pas d’intention malveillante et me blesse par
accident, alors il est peu probable que je ressente de la colere envers elle. La colére est donc un bon
exemple d’attitude réactive. En effet, cette émotion montre que la nature de la volonté manifestée
par les personnes qui nous entourent (bienveillante, malveillante ou indifférente) nous importe
beaucoup et détermine nos réactions.

Aussi, le but de ce chapitre est I'introduction d’un certain nombre de réflexions générales sur le sujet.
Néanmoins, je me sers de la notion strawsonnienne d’attitudes réactives, non pas pour défendre les
theéses strawsonniennes qui seront présentées plus tard, mais seulement parce qu’elles me semblent
&tre un bon point de départ. A ce stade préliminaire, je pars simplement de I'idée que les attitudes
réactives existent et essaie de les analyser pour elles-mémes, en dehors de la fonction qu’elles
occupent dans les réflexions de Strawson.

Dans un premier temps, je présenterai les attitudes réactives et tenterai de les définir comme des
émotions morales, en mettant en lumiere le lien gu’elles entretiennent avec la responsabilité (1.1.).
Dans un second temps, je tacherai de définir la notion de responsabilité morale qui est au cceur du

probléme (1.2.). J'étudierai, a cet effet, la définition traditionnelle de la responsabilité morale (2.3).

1 Strawson, P. F. (1962). Freedom and resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 1-25.

4



1.1 Attitudes Réactives ou Emotions Morales

Les attitudes réactives® ont intégré le lexique philosophique contemporain, a I'occasion de la
publication, désormais fameuse, de Freedom and Resentment, de Peter Strawson. Elles désignent un
ensemble de réactions émotionnelles humaines qui se manifestent a I’encontre des intentions que
nous percevons chez les autres personnes (et nous-méme), dans la mesure ou celles-ci sont exprimées
dans nos comportements et actions. Certaines de nos émotions semblent étre particulierement
sensibles aux bonnes ou mauvaises volontés (good or ill will)® qui apparaissent dans un contexte social.
Nous nous mettons souvent en colére, par exemple, des lors que nous nous trouvons offensés et
ressentons de la gratitude, a lI'inverse, lorsque nous croyons étre particulierement considérés et
aimés. Les attitudes réactives désignent, donc, un ensemble relativement large d’attitudes qui ont
pour caractéristique commune d’étre autant de réactions aux bonnes et mauvaises volontés
exprimées socialement. Ces attitudes sont le plus souvent des émotions, comme la colére, le
ressentiment, la gratitude, I'indignation, I'approbation, la honte, le remord, la culpabilité, ainsi que
certaines formes d’amour et de fierté. Mais d’autres attitudes comme le pardon et le blame peuvent
également compter parmi les attitudes réactives.

En outre, Strawson propose de distinguer trois catégories d’attitudes réactives, en vertu de leur
orientation. Il y a, premiérement, les attitudes réactives personnelles* qui reflétent une attente
dirigée vers les autres. Ce type de réactions exprime essentiellement la demande, a la premiére
personne, qu’une exigence soit satisfaite. Ces exigences portent par exemple sur le fait de ne pas étre
offensé, de ne pas étre humilié ou plus généralement de recevoir un degré suffisant de bonnes
intentions. La colére reflete, par exemple, la demande d’étre respecté a sa juste valeur, laquelle, si
elle est insatisfaite, cause la colere.

Il y a, deuxiemement, les attitudes réactives réflexives® qui reflétent une attente dirigée vers soi-
méme. La honte, le remord et la culpabilité sont des émotions qui refletent une exigence dirigée vers
soi-méme, en particulier celle de ne pas transgresser de normes morales ou plus généralement de ne

pas faillir trop gravement aux valeurs auxquelles I'on est attaché.

2 De I'anglais « Reactive attitudes ».

3 Strawson, P. F. (1962). Freedom and resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 1-25.

“The reactive attitudes | have so far discussed are essentially reactions to the quality of others’ wills towards
us, as manifested in their behaviour: to their good or ill will or indifference or lack of concern.”

4 |bid. « personal reactive attitudes ».

5 |bid. « self-reactive attitudes ».



Troisiémement, il y a les attitudes réactives impersonnelles ou indirectes® qui sont une généralisation
des attitudes réactives personnelles. Elles manifestent |'attente générale que certaines exigences
soient satisfaites non seulement pour soi, mais dans un contexte interpersonnel trés large. On peut
donc les concevoir comme reflétant une attente dirigée vers les autres et pour les autres. En effet,
certaines réactions émotionnelles, telles que I'indignation et I'approbation, ne semblent pas se limiter
a une attente personnelle. Nous sommes parfois indignés par des actions qui ne nous concernent pas
directement et qui se déroulent a des milliers de kilomeétres. Ces attitudes refletent, ainsi, une attente
dirigée vers les étres humains et pour les étres humains.

Cependant, on peut se demander s’il existe véritablement une unité entre ces différents types
d’émotions. Sur quelle base commune les attitudes réactives réagissent-elles aux bonnes et mauvaises
volontés que nous identifions ?

Une bonne facon de les caractériser consiste, je pense, a concevoir les attitudes réactives comme des
« émotions morales ». Mais il convient d’écarter au plus vite une confusion qui peut naitre de la
polysémie de ce terme.

Lorsque je dis que les attitudes réactives peuvent étre congues comme des émotions morales, je ne
veux pas supposer qu’il y aurait des émotions systématiquement morales d’une part, et immorales
d’autre part. On a coutume de juger, par exemple, que la jalousie est toujours immorale et I'empathie
toujours morale’, dans la mesure olu « moral » et « immoral » sont traités ici comme des synonymes
de « bon » et « mauvais ».

Cependant, le sens de « moral » qui est pertinent dans notre cas, est plutét celui qui s'oppose a
« amoral ». Les attitudes réactives pourraient étre congues comme morales, non pas parce qu’elles
seraient de « bonnes » émotions, mais parce que leur justification fait toujours appel a des concepts
moraux. En effet, les attitudes réactives sont, en premier lieu, des attitudes intentionnelles qui portent
sur un objet précis. Nous sommes indignés de ou honteux de X. A ce titre, affirmer qu’elles sont des
émotions morales consiste seulement a reconnaitre que leurs objets formels sont typiquement issus
de notre registre moral. L'offense et la faute sont des notions qui peuvent étre analysées en termes
moraux, car elles semblent impliquer la croyance qu’'une norme morale a été transgressée. Les
attitudes réactives sont donc dites « morales » car elles représentent les intentions exprimées dans
nos comportements selon un critére nécessairement moral. Elles semblent, en effet, entretenir un
rapport privilégié avec les valeurs morales plut6t que les autres familles de valeurs. Ainsi, la culpabilité
d’avoir volé de I'argent est une émotion morale, parce que mon intention est représentée comme une

faute morale.

% |bid. « vicarious reactive attitudes ».

7 On peut certainement invoquer ici un héritage judéo-chrétien.



Selon cette caractérisation, la peur ne peut étre comprise comme une émotion morale, puisque I'objet
formel qu’elle capture typiquement, a savoir le danger, n’a aucune valeur morale spécifique.

Mais est-il vrai que les attitudes réactives font nécessairement appel a des criteres moraux ? Il me
semble, de prime abord, qu’il doit étre possible de trouver des exemples de culpabilité ou de colére
qui n’impliquent aucun contenu moral. Une personne de confession musulmane pourrait, par
exemple, ressentir de la culpabilité apres avoir bu de I'alcool, sans pour autant supposer que la norme
qui a été transgressée soit de nature morale, mais plutot de nature religieuse.

De la méme maniére, il parait possible de se sentir coupable de n’avoir pas fait assez de sport, d’avoir
échoué a un examen ou d’avoir dépensé trop d’argent pour des raisons qui ne sont pas morales. Plus
largement, nous nous mettons souvent en colére pour un ensemble assez large de raisons qui ne
supposent pas de manquements moraux évidents. Dans tous ces cas, je ne se suis pas s{r que ces
émotions représentent la transgression sur un plan nécessairement moral, mais relativement a
d’autres types d’obligations (religieuses, éducationnelles, conventionnelles etc.). En bref, cette
conception des attitudes réactives comme émotions qui représentent les objets selon un critére
morale semble d’emblée compromise, car elle est trop restreinte.

Une facon prometteuse d’envisager les attitudes réactives comme des émotions morales consiste
désormais a mettre I'accent sur leur croyance d’arriere-plan. Toutes les attitudes réactives semblent
impliquer, en effet, une croyance qui porte sur la responsabilité morale. Mais cette croyance ne doit
toutefois pas étre confondue avec celle que nous venons de rejeter. Lorsque nous nous mettons en
colére, nous croyons que la personne visée est responsable, sans nécessairement croire qu’elle est
moralement fautive.® Croire qu’une personne est responsable n’implique donc pas que celle-ci a
nécessairement transgressé une régle morale, mais seulement qu’elle incarne un type d’agent moral
susceptible d’étre blamé ou loué ou, en d’autres termes, qui est capable de répondre de ses actes et
de mériter les blames et louanges. Ainsi, en suivant cette idée, la responsabilité peut étre congue
comme une capacité morale, se traduisant par un controle suffisant sur nos actions pour mériter

d’étre blamé ou loué.

8 Pour reprendre mon exemple, il y a un sens selon lequel je suis responsable de ne pas avoir fait assez de

sport, sans avoir enfreint de régles morales pour autant.



Ce controle est traditionnellement assimilé, selon bon nombre de philosophes au principe des

possibilités alternatives :

“Strawson reminds us how often in our relations with one another we display and think that we have good
reason to display such feelings as gratitude and resentment, how we take pride in our achievements and feel
remorse for our misdeeds, how actions to which we are not a party can evoke our moral approval or
indignation. In all these cases there is a tacit or explicit reference to the concept of desert. A person who does
me a benefit deserves my gratitude because he could have withheld the favour. | feel remorse for my neglect
of my friends, because | could have taken more trouble to please them. In my hatred of tyranny, wherever it is
displayed, the idea is implicit that the tyrant could have restrained himself, or even if this is no longer possible,

that he himself is at least partly to blame for having become the monster that he is.”®

Ainsi, dire que les attitudes réactives sont des émotions morales revient, finalement, a souligner le
lien gu’elles entretiennent avec la responsabilité définie en termes de contréle.? Il est & noter que ce
lien particulier n"apparait pas a I'analyse des autres émotions. Il constitue, de ce fait, la particularité
propre aux attitudes réactives. En effet, si j’ai peur de mon oncle ou si je suis en deuil suite au décés
d’un ami, la croyance que ces deux personnes avaient ou non la capacité d’agir autrement ne semble
en aucun cas pertinente pour I’émotion qui est vécue. Invariablement, ces émotions continuent a avoir
du sens, peu importe le controle agentiel.

Or, dans le cadre des attitudes réactives, cette base cognitive apparait comme essentielle et
constitutive de I'émotion. De la méme maniére qu’il est nécessaire, pour avoir peur d’une araignée,
de se la représenter comme présente (typiquement en la voyant, I'imaginant, en s’en souvenant,
etc...), il est nécessaire aux attitudes réactives de représenter la personne visée par I’'émotion comme
responsable. Certains exemples d’attitudes réactives montrent relativement bien cette nécessité. La
fierté d’avoir secouru un enfant au bord de la noyade, I'indignation face a la tyrannie d’un régime
politique ou la culpabilité a la suite d’une mauvaise prise de décision sont des réactions émotionnelles
qui représente I'action comme produite librement. Sans cette croyance d’arriere-plan, ces émotions
paraissent irrationnelles. Considérons a l'inverse : la fierté d’avoir un joli visage, I'indignation face au
comportement d’un nouveau-né ou la honte d’étre un homme nous paraissent effectivement
irrationnelles, précisément parce qu’elles représentent une capacité qui fait défaut. De la méme
maniére, se mettre en colére contre une voiture en panne est irrationnel, parce que I'attitude

représente une propriété qui fait défaut a la voiture.

SAyer, A. J. (1980). Free Will and Rationality. In van Straaten, R. (Ed.), Philosophical Subjects (pp. 211-224).
University of California Press
10 Nous verrons, a la suite de ce travail, quelles sont précisément les conditions de la responsabilité morale.



Ainsi, méme si certaines de nos occurrences d’attitudes réactives devaient avoir un caractére
irrationnel, ce qui n’est pas fondamentalement impossible, il n’en demeure pas moins qu’une
condition de responsabilité est nécessaire a la rationalité de I'émotion.

Ce caractere nécessaire est d’ailleurs nettement percu dans certains cas de révision ou de
rationalisation de nos émotions. Par exemple, il parait approprié d’étre en colére contre mon voisin,
si celui-ci est entré par effraction dans mon appartement pendant la nuit. Mais cette émotion sera
volontiers soumise a révision si j'apprends, dans un second temps, que ce voisin était victime d’'une
crise de somnambulisme au moment des faits. Dans ce cas, c’est précisément parce qu’il n’est plus
possible de se représenter le voisin comme responsable, que la colére disparait.

Pour plus de clarté, prenons les cas de la colére et du remord qui sont particulierement bien décrits
chez Roberts (2003), lequel cherche a individuer les émotions par le biais des familles de valeurs.
L'offense et la faute sont des valeurs qui ont pour point commun de faire effectivement appel a la
responsabilité. L'ensemble des émotions voisines qui correspondent a ces deux valeurs, la colere, le
ressentiment et la rage, ainsi que le remord et la culpabilité, impliquent donc une croyance en la
responsabilité morale, comme nous venons de le proposer.

Dans le cas de la colére, Roberts donne I'exemple d’un couple qui a pour habitude de se répartir les
taches ménageres en divisant le travail au cours de la semaine. Karla rentre le mardi soir, jour de
ménage de son conjoint, et découvre I'appartement en désordre. Agacée, elle s’empresse de ranger
les lieux, alors que son mari, attablé, continue de siroter une biére. Au lieu de s’excuser et de proposer
son aide, Glnther fait preuve d’une dérision inadaptée et finit par se moquer d’elle franchement. Elle
se met en colere, frappe du point sur le comptoir et lui reproche son comportement en hurlant.
Selon Roberts, toute colére, a I'image de cet exemple commun, implique une représentation (parfois
erronée) de la responsabilité. La colére ne porte pas uniquement sur l'insatisfaction d’un désir mais
représente, en plus, la personne sur laquelle I'’émotion est portée, comme responsable de I'état de
fait indésirable :

“The attribution of offense is of a special moral kind: He has not just hurt and inconvenienced her but has done
so as a responsible agent. If she came to see the unfairness and mischief he has occasioned as arising from a
pathology that completely bypassed his responsible agency (say, a brain tumor of just the right kind), then her
emotion might be irritation, frustration, or disappointment, but it would not be anger.”!

11 Roberts, R. C. (2003). Emotions: An essay in aid of moral psychology. Cambridge University Press



Par ailleurs, cette représentation transparait aussi dans le type de désirs qui accompagnent
spontanément la colére de Karla. Si Glinther est un étre responsable, il a délibérément mal agi et
mérite donc d’étre puni pour ses actes et omissions. Le comportement de Karla semble, a deux
reprises, exprimer ce désir de punition qui présuppose la responsabilité de son mari. En effet, le lien
naturel entre colére et désir consécutif de rétribution confirme I'attribution de responsabilité morale
inhérente a I'’émotion :

“Anger’s consequent concern is also clearly illustrated in Karla’s anger. When she finds Gilinther sitting at the
table kibitzing about her industriousness, she first goes into the bedroom and starts cleaning up. She seems to
intend to shame Glinther by casting herself in a martyrial role. Then she changes strategy, taking the more
direct approach of yelling and creating an embarrassing spectacle in front of their flatmates. Common to these
two approaches is the intention to punish, to give deserved pain, to pay Gunther back for his offenses. This is
perhaps not quite generalizable because in some cases the angry person does not wish to do the punishing
herself; so, we should say that anger’s consequent concern is a desire that the offender be punished.”*?

Dans le cas du remord également, Roberts note, en premier lieu, le caractére moral de I'émotion qu’il
tente de décrire. Il existe une différence fondamentale entre le regret et le remord et celle-ci se situe
précisément au niveau de la responsabilité. Le regret est une attitude proche du remord, a la
différence néanmoins significative que celui-ci n’implique pas la croyance d’avoir commis une faute.
Nous regrettons souvent des états de fait sur lesquels nous ne reconnaissons avoir aucun contréle.
Les objets naturels du regret sont, de ce fait, trées nombreux et divers. Je peux regretter la faim dans
le monde, la souffrance d’un proche, ou encore le mauvais temps qu’il fait aujourd’hui. A I'inverse, le
remord est une attitude qui nous lie intimement a I'état de fait sur lequel porte I'émotion. Dans le
remord, la personne interpréte son action comme une violation des normes qu’elle se fixe elle-méme.
Mais en plus d’en étre la cause, la personne interpréte cette faute comme étant le fruit d’'un processus
intentionnel et libre. Elle croit étre responsable et estime mériter d’étre blamée pour son
manquement :

“She construes the action or omission as not only her doing, but as something she did intentionally or

negligently, and thus blameworthily.”*3

Ainsi, le remord implique une responsabilité morale qui ne figurait pas dans le regret. Toutefois, il
arrive fréquemment que ces deux émotions soient confondues. Nous ressentons parfois du remord
dans des situations ou nous devrions ressentir du regret. Roberts évoque, a cet égard, le cas d’une
automobiliste qui renverse un enfant sur la route, un jour de neige. Celle-ci conduisait a une vitesse

adaptée aux conditions météorologiques et n’aurait rien pu faire pour éviter I'accident. Elle ressent

12 |bid.
13 |bid.

10



néanmoins un remord irrationnel dans la mesure ou elle est incapable de se concevoir autrement que
responsable :
“Her remorse is irrational; she should be feeling intense regret instead. Perhaps she says to herself such things
as “If only I had waited another five minutes to go out for milk,” and so by a self-flagellating sophistry she
makes it appear to herself that she is to blame. That she feels remorse, rather than regret, is determined by

the terms in which she sees herself and the situation: in terms of her blameworthy fault.”*

Si I'automobiliste ne ressent pas de regret, c’est précisément parce qu’elle est incapable de se
concevoir autrement que comme un agent responsable. La colére, le remord, ainsi que toutes les
attitudes réactives que nous avons passées en revue semblent donc impliquer nécessairement ce type
de croyance en la responsabilité morale. C'est en ce sens précis que je caractérise les attitudes
réactives comme des émotions morales®™.

En résumé, dans cette partie, j'ai défini les attitudes réactives, en tachant de montrer le lien fort
gu’elles entretiennent avec I'attribution de responsabilité morale. Je vais, désormais, en dire un peu

plus sur la responsabilité morale.

14 |bid.

15 Fischer et Ravizza (1993) appellent ces attitudes réactives « responsibility-reactions »

11



1.2 Deux Approches de la Responsabilité Morale

Qu’entend-on exactement par responsabilité morale ? Selon la plupart des philosophes, la
responsabilité morale désigne une relation entre un sujet et un évéenement qui permet de justifier le
blame ou la louange.'® Comme les exemples de Karla et 'automobiliste le suggérent, il semble que
nous avons effectivement une propension naturelle a blamer et louer certains agents. Plus que de
simples croyances, ces jugements moraux sont reliés a des attitudes qui ne sont appropriées que si
elles portent sur les agents adéquats. Il est donc plus approprié d’étre en colére contre son supérieur
hiérarchique, plutot que son chat, en raison de la responsabilité morale qui fait défaut au second.
Cependant, que peut-on dire de la nature précise de ce lien entre attitudes réactives et responsabilité
morale ? Est-ce la croyance en la responsabilité morale qui fonde ces émotions ou inversement, ces
émotions qui fondent la croyance ? En des termes plus concrets, est-ce I'attribution de responsabilité
qui fonde la colére ou inversement, la colére qui fonde la responsabilité ? Ces deux facons de
concevoir le lien causal entre responsabilité morale et attitudes réactives nous importent car elles
donnent lieu a deux définitions distinctes de la responsabilité morale. En effet, selon une premiére
perspective, la responsabilité morale est définie indépendamment des réponses émotionnelles qu’elle
suscite et se fonde sur des conditions rationnelles propres. Il s’agira donc de faire appel a des
propriétés externes a nos réactions, pour concevoir correctement la responsabilité morale.

Selon la perspective alternative, la responsabilité morale est définie comme ce qui suscite une réponse
émotionnelle, c’est-a-dire ce pour quoi les gens manifestent typiqguement de la colére. Le concept ne
requiert aucune propriété distincte des émotions elles-mémes. En somme, étre responsable
n’implique qu’une disposition a recevoir les réactions émotionnelles exprimées par les autres.

A ce stade préliminaire, il n’est pas certain que I'une des deux explications bénéficie d’une priorité
métaphysique sur l'autre : il est difficile de savoir en effet s’il faut plutot expliquer I'attribution de
responsabilité morale, a partir de la responsabilité morale ou alors I'inverse.

Néanmoins, je partage I'intuition de la these traditionnelle selon laquelle la responsabilité ne dépend

pas de nos attributions, parce nous attribuons parfois de la responsabilité morale a des agents qui ne

16 Chevarie-Cossette, S.-P. (2017), Responsabilité morale (A), dans Maxime Kristanek (dir.),
I'Encyclopédie philosophique

12



sont pas véritablement responsables. Une analogie intéressante a I'appui de cette idée est celle de la
plaisanterie. Il semble en effet que le fait qu’une plaisanterie soit dréle ou non ne dépende pas de la
disposition manifestée par la majorité des gens a en étre amusés. |l n’est effectivement pas impossible
gue le monde entier soit amusé par une blague qui n’est pas drdle. De la méme maniere, il est possible

d’étre tenu responsable sans I'étre vraiment.

13



1.3 Theése Traditionnelle de la Responsabilité Morale!’

Selon les théses traditionnelles de la responsabilité morale, les attitudes réactives ne sont que des
corollaires émotionnels causées, en premier lieu, par nos attributions de responsabilité morale. La
responsabilité morale est donc concue comme fondamentalement distincte et antérieure aux
attitudes réactives. Juger qu’une personne est responsable d’'une offense a mon égard est une attitude
distincte de ma coléere envers cette méme personne. Par conséquent, il est logiquement possible de
juger qu’une personne ait responsablement commis un acte répréhensible, sans nécessairement
ressentir d’indignation ou de désapprobation a son égard, bien que cette réaction soit simultanément
causée, la plupart du temps. Selon cette théorie, c’est |la responsabilité morale qui jouit d'une priorité
métaphysique ou explicative sur les engagements émotionnels qui en découlent.

Mais sur quelle base cette premiere attribution de responsabilité morale est-elle, quant a elle,
fondée ? Selon la plupart des philosophes, la responsabilité morale est un concept semblable aux
autres, qui peut é&tre analysé rationnellement en termes de conditions nécessaires et suffisantes.?® ||
existe donc des conditions de la responsabilité morale qui peuvent étre satisfaites ou non dans
certains cas donnés. La méthode consacrée des philosophes s’étant penchés sur la question, au XXeme
et XXleme siecles, respecte souvent le méme schéma : 1) identifier les conditions nécessaires et
suffisantes au concept de responsabilité morale, 2) Appliquer ces conditions a des cas particuliers, 3)
réviser possiblement les conditions établies en fonction des intuitions qui surgissent des cas étudiés.®
Bien que I'analyse des conditions de la responsabilité morale ait fait I'objet de nombreuses discordes
philosophiques, il est néanmoins possible d’identifier des présuppositions communes aux différentes
théories. En effet, la responsabilité morale nécessiterait, au moins, deux conditions évidentes qui
figuraient déja dans I'analyse aristotélicienne. Selon Aristote, un agent moral est toujours en mesure

d’étre blamé ou loué pour ses actes, sauf s’il se trouve dans une situation de contrainte ou

17 Je tire ce terme de : Watson, G. (1987). Responsibility and the Limits of Evil: Variations on a Strawsonian
Theme. Schoeman (Ed.), Responsibility, Character, and the Emotions. Cambridge University Press

18 Je pense, ici, a I'écrasante majorité des philosophes du Free will, compatibilistes et incompatibilistes, qui
partent toujours d’une certaine analyse de la responsabilité morale pour se demander, dans un deuxieme
temps, si celle-ci est compatible avec le déterminisme.

1% Nous pouvons citer, comme exemple, la littérature trés fournie des cas Frankfurt.

14



d’ignorance. La contrainte et I'ignorance sont ainsi identifiées par la théorie, comme des exceptions a
la responsabilité morale :

« Puisque la vertu a rapport a la fois a des affections et a des actions, et que ces états peuvent étre soit
volontaires, et encourir I'éloge ou le blame, soit involontaires, et provoquer l'indulgence et parfois méme la
pitié, il est sans doute indispensable, pour ceux qui font porter leur examen sur la vertu, de distinguer entre le
volontaire et I'involontaire ; et cela est également utile au législateur pour établir des récompenses et des
chatiments. On admet d'ordinaire qu'un acte est involontaire quand il est fait sous la contrainte, ou par
ignorance. Est fait par contrainte tout ce qui a son principe hors de nous, c'est-a-dire un principe dans lequel
on ne reléve aucun concours de |'agent ou du patient : si, par exemple, on est emporté quelque part, soit par
le vent, soit par des gens qui vous tiennent en leur pouvoir. (...) L'acte fait par ignorance est toujours non

volontaire ; il n'est involontaire que si I'agent en éprouve affliction et repentir. »%

En d’autres termes, la premiére condition d’Aristote est relative au controle. Pour qu’un agent soit
moralement responsable de ses actes, il faut que celui-ci ne soit pas en proie a une force extérieure a
lui-méme. Il faut donc que I'agent bénéficie d’'un degré de contréle agentiel suffisant sur ses actions
pour étre jugé responsable. La deuxieme condition est, quant a elle, de nature épistémique. Pour
gu’un agent soit responsable de ses actes, il est également nécessaire que celui-ci sache ce qu’il est
en train de faire et qu’il agisse en connaissance de cause.

Si ces deux conditions sont partagées de tous, c’est principalement parce gu’elles jouissent d’un
soutien intuitif difficilement contestable. Pour ce qui est du controle, les phénomeénes de menace,
d’addiction, de coercition ou de manipulation sont des cas intuitivement limitants. En effet, une
décision prise sous la contrainte d’une arme a feu parait raisonnablement manquer de contréle
suffisant pour compter comme une action libre. |l peut exister, néanmoins, des situations plus difficiles
a déterminer. Qu’en est-il d’'une action qui est le fruit d’'une certaine éducation ? Est-elle
nécessairement une action contrainte ?

Concernant la condition épistémique, I'ignorance constitue également, selon Aristote, une limitation
de la responsabilité morale. Imaginons un automobiliste qui tuerait un chaton caché dans 'une des
roues de son véhicule, & 'occasion d’une marche arriére malheureuse.?! Il paraitrait intuitivement
inapproprié de le tenir responsable de cet acte et de considérer qu’il doit étre blamé.

En effet, une connaissance supplémentaire sur la localisation du chaton lui faisait indubitablement

défaut au moment de la manoceuvre.

20 Aristote, Ethique a Nicomaque, 1109b30 — 1111b5

21 Exemple tiré de : Fischer, J. M., & Ravizza, M. (1993). Responsibility and Control: A Theory of Moral
Responsibility. Cambridge University Press

15



Son ignorance semble, par conséquent, I'excuser entierement de son acte. Ainsi, pour étre
responsable d’'une mauvaise action, il apparait nécessaire de connaitre les raisons qui en font une
mauvaise action. C’'est pour cette raison que le recours a l'ignorance est une excuse relativement
commune dans nos conflits moraux. Les énoncés tels que « Je ne savais pas. » ou « Je ne pensais pas
qgue ca te ferait du mal. » sont des tentatives d’excuses courantes qui semblent s’appuyer sur ce
principe. Cette croyance repose certainement sur l'intuition fondamentale de I'incompatibilité entre
ignorance et responsabilité.

Si la majorité des philosophes s’accordent aisément sur la pertinence des deux conditions que je viens
de présenter, des dissensions théoriques apparaissent, néanmoins, dés lors qu'’il s’agit d’en définir
exactement les implications. En effet, bien que la condition épistémique soit relativement
transparente, la condition de contréle, quant a elle, semble requérir une explicitation supplémentaire.
Quel est, pour ainsi dire, le type de controle nécessité par la responsabilité morale ? Quel degré de
controle agentiel est-il suffisant pour mériter d’étre blamé ou loué ?

La réponse classique a cette question fait souvent appel au concept de libre arbitre. Il faut étre libre
pour étre moralement responsable et mériter d’étre blamé ou loué. Cependant, siI'on se limite a cette
premiere réponse, il apparait que nous n’avons encore rien dit a propos du controle. Si la
responsabilité morale dépend du libre arbitre, la question centrale n’est que déplacée. En effet, de
quel type de contréle parle-t-on en mobilisant ce nouveau concept ?

Il existe essentiellement, dans cette perspective, deux conceptions du libre arbitre, la premiére
reposant sur la possibilité alternative (leeway) et la deuxiéme sur la source agentive de I'action
(sourcehood).

Selon le principe de la possibilité alternative, pour étre libre et moralement responsable d’une action
A, dans une situation S, il faut étre capable d’agir autrement dans S. Ainsi, un électeur américain est
libre et moralement responsable de son vote pour Donald Trump, si et seulement s’il pouvait faire
autrement dans l'isoloir, c’est-a-dire voter pour Joe Biden. Si ce méme électeur se trouve sous la

menace d’'une arme a feu au moment de son choix, il apparaitra alors que le principe de la possibilité

alternative ne sera pas satisfait car, contraint, I'électeur ne pouvait raisonnablement pas voter
autrement. Celui-ci n’est donc pas responsable de son vote. Une fois cette caractérisation de la
responsabilité morale proposée, il convient toutefois de préciser davantage ce que I'on entend par
possibilité d’agir autrement. Cette condition se limite-elle a I'absence de phénomenes de contraintes
évidents, comme le pensait Aristote, ou est-elle a concevoir en termes strictement métaphysiques ?

Autrement dit, est-il nécessaire au libre arbitre que le futur soit réellement ouvert a différentes

possibilités contradictoires ?

16



Dans la deuxieme conception du libre arbitre, c’est la capacité de générer une action (ou d’en étre sa
source) qui garantit un contréle suffisant sur nos actions pour la responsabilité morale. Dans le vaste
ensemble de ce que I'on pourrait appeler les activités humaines, il y aurait une différence pertinente
entre celles dont nous reconnaissons étre la source agentive (aller se promener, se servir une tasse de
café, prendre une douche, etc...) et celles dont nous ne reconnaissons pas étre entierement la source
agentive (grelotter lorsqu’il fait froid, faire battre son cceur, transpirer, etc...). Dans le premier cas, il
nous semble produire I'action alors que dans le second, nous la subissons. Ainsi, selon cette
distinction, le libre arbitre interviendrait uniqguement dans les cas ou nous sommes a la source de
I'action, étre a la source d’une action étant défini comme un pouvoir d’initiation volontaire de cette
méme action. Il est a noter que ces deux différentes caractérisations du libre arbitre, en termes de
possibilité alternative et source agentive, ne sont pas nécessairement exclusives I'une de I'autre. Au
contraire, il est méme probable qu’elles s'impliquent mutuellement.

Cependant, la menace du déterminisme dans I'élaboration d’une définition adéquate du libre arbitre
et de la responsabilité morale a été volontairement tue jusqu’ici. En effet, les deux conceptions du
libre arbitre que je viens d’explorer sommairement pourraient nécessiter la falsification du
déterminisme compris comme la these selon laquelle la conjonction des lois de la nature et I'ensemble
des évenements passés (c’est-a-dire de I'existence d’un état actuel du monde) n’implique qu’un seul
et unique futur possible. Je reviens sur cette question dans le chapitre suivant (2.1.) et tacherai de
montrer précisément comment cette thése met en cause les deux conditions du libre arbitre que je

viens d’expliciter.

17



Chapitre Il : Scepticisme a Propos des Theses
Traditionnelles de la Responsabilité Morale

Aprées avoir congu les attitudes réactives comme des émotions morales et présenté la définition
traditionnelle de la responsabilité en termes de controle, je m’intéresse, dans ce chapitre, aux
conditions que nous venons d’identifier. Si le libre arbitre est défini comme un contréle agentiel
nécessaire a la responsabilité morale, reposant sur le principe des possibilités alternatives et/ou la
source agentive, il convient encore de se demander si ces deux conditions sont remplies dans notre
monde, sans quoi, les attitudes réactives ne sont plus justifiées.

En effet, si le type de contrdle agentiel requis par les attitudes réactives est impossible ou, en d’autres
termes, si nous n’avons pas de libre arbitre, il apparaitra, consécutivement, qu’elles sont toujours
irrationnelles, ce qui pourrait représenter une conséquence problématique au niveau de nos vies
affectives. Aussi, dans ce chapitre, je discuterai du probleme du libre arbitre en me demandant si les
conditions du libre arbitre peuvent étre remplies. La menace classique qui nous permet d’en douter
est celle du déterminisme. Mais le déterminisme invalide-t-il vraiment la responsabilité morale telle
gue nous venons de la concevoir ?

Dans un premier temps, je définirai cette thése et montrerai en quoi elle peut incarner une menace
directe pour la conception traditionnelle de la responsabilité morale (2.1). Ensuite, je présenterai les
différentes positions classiquement défendues dans le débat sur la compatibilité entre libre arbitre et
déterminisme (2.2.). Puisque ma préoccupation premiere porte sur la responsabilité morale, je
m’intéresserai principalement aux trois théses qui garantissent I'existence du libre arbitre et me
demanderai si leur position est cohérente.

Ainsi, je commencerai par présenter le compatibilisme (2.3) et soutiendrai que cette position est
finalement incapable de résister a des arguments incompatibilistes décisifs (2.4).

Ensuite, je m’intéresserai aux deux formes de libertarianisme (2.5) et montrerai également que leur
position n’est pas tenable a cause des incohérences qu’elles abritent dans les modéles (2.6).

Enfin, Je tirerai de ces réflexions la conclusion sceptique selon laquelle aucune entreprise théorique
issue de la conception traditionnelle n’est a méme de garantir véritablement la responsabilité morale

(2.7.).

18



2.1 Déterminisme et Incompatibilisme Primitif

Le déterminisme est la these selon laquelle tout événement actuel (qu’il soit un élément physique ou
mental??) est la conséquence nécessaire des lois de la nature et des événements antécédents?,

En d’autres termes, la conjonction des lois de la nature et I'ensemble des évenements passés
n’implique qu’un seul et unique futur possible?®. L’un des corollaires principaux de cette thése est le
suivant : si nous connaissions avec certitude les lois de la nature ainsi qu’un état particulier du monde,
il serait théoriquement possible d’en déduire entiérement le futur et d’en reconstituer le passé.?®
Bien qu’il soit difficile d’expliciter ce que nous entendons précisément par « lois de la nature »%, il est
suffisant, dans le cadre de cette réflexion, de s’en tenir a une compréhension élémentaire selon
laquelle il existe un ensemble contingent de propositions toujours vraies, partout dans notre univers.?’
Ces lois se concoivent, ainsi, comme la somme des régularités objectives qui structurent notre monde.
En guise d’exemples classiques, nous pouvons citer, par exemple, les lois de la gravitation qui
expliquent la mécanique des corps lourds ou encore les lois physiques qui expliquent la transformation
de I’énergie cinétique lors d’un impact.

Toutefois, croire au déterminisme n’implique pas que nous disposions d’une science intégrale de
toutes les lois de la nature, puisque la vérité d’une chose ne dépend pas de sa description. Il est méme
probable que certaines lois soient si complexes que nous n’en connaissions que des approximations
ou des descriptions partielles. Le déterminisme n’implique donc pas la totale connaissance des lois
naturelles mais présuppose seulement I'existence d’un tel ensemble. Des lors, si le monde est
déterministe, I'ensemble des lois de la nature ne se limite pas seulement aux lois physiques que nous
connaissons, mais comprend également les lois inconnues qui sont potentiellement a I'ceuvre dans
les mécaniques mentales complexes, comme la délibération humaine, par exemple. En effet, notre

incapacité a identifier les causes d’'un événement donné n’implique pas I'inexistence de celles-ci.

22 A supposer que le second ne se réduise pas au premier.

23 Hoefer, C. Causal Determinism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2023 Edition), Edward N.
Zalta & Uri Nodelman (eds)

24 Van Inwagen, P. (1983). Essai sur le libre arbitre. (Trad. F. Nef). Vrin. (Traduction francaise de I'ouvrage "An
Essay on Free Will")

5 Cette idée fameuse, issue du déterminisme dur, doit son origine au « génie de Laplace », expérience de
pensée formulée par le philosophe dans son Essai philosophique sur les probabilités.

26 | 3 définition de « loi de la nature » fait effectivement 'objet d’un large débat scientifique.

27 On trouve cette caractérisation minimale chez Van Inwagen P. (1983)

19



Imaginons un grain de sable que nous préléverions aléatoirement parmi tous les grains de sable qui
constituent le désert du Sahara. Bien qu’il paraisse évident que nous ne serons jamais en mesure de
retracer toutes les causes qui déterminent sa position actuelle par rapport aux autres, nous ne
postulons pas l'inexistence de ces causes pour autant. Au contraire, nous savons que la localisation du
grain de sable est soumise a une nécessité causale qui remonte en dernier lieu aux conditions initiales
de notre environnement terrestre ainsi qu’aux lois fondamentales de la matiére. Nous ne serons
cependant jamais capables de formuler une explication exhaustive (Pourquoi ce grain de sable est-il a
cette place plutét qu’une autre?), parce que lI'ensemble des relations causales pertinentes,
considérées ensemble est trop complexe a appréhender.

Analogiquement, notre ignorance de la nature des lois qui agissent dans la délibération humaine
(Pourquoi tel agent fait-il tel choix plutét qu’un autre ?), n‘implique pas I'inexistence de ces causes.
De la méme maniere qu’il existe la loi de la gravitation, il existerait des lois complexes relatives aux
processus délibératifs humains. L’action humaine pourrait effectivement respecter une causalité
déterministe dont nous ne connaissons cependant ni les lois ni les conditions pertinentes. Ainsi, selon
cette perspective, nos actes quotidiens ne sont, en définitive, pas plus libres que le mouvement d’un
grain de sable, mais sont simplement soumis a des lois et des conditions différentes. Si le
déterminisme est vrai, nous, humains, sommes donc soumis a la méme nécessité universelle qui
détermine le reste de I'univers.

Une autre facon de caractériser le déterminisme a recours a une formalisation modale :

Il n’existe pas de monde possible dans lequel les lois de la nature, ainsi que I’état actuel des choses
sont strictement identiques a notre monde et dans lequel le futur est différent du nétre?,

Selon cette définition, tout monde possible qui présenterait les mémes conditions initiales et les
mémes lois de la nature est un monde identique au notre et son futur I’est également. Si les conditions
de notre univers et nos lois de la nature étaient recréées dans un monde possible, I'ensemble des
évenements produits dans notre monde le serait également dans ce monde identique.

En outre, dans quelle mesure cette thése est-elle a prendre en considération dans une réflexion sur la
responsabilité morale ?

Dans I'histoire de la philosophie, le déterminisme a été concu, des son origine, comme incompatible
avec le libre arbitre et la responsabilité morale. Cette incompatibilité a d’abord donné lieu a la
formulation d’'un probléme classique qui opposait deux hypothéses contradictoires portant sur les
actions humaines. Selon la premiére hypothése, nos actions sont libres parce qu’elles prennent

naissance dans notre volonté. Selon I’"hypothese rivale, puisque le déterminisme est universellement

2 Van Inwagen, P. (1983). Essai sur le libre arbitre. (Trad. F. Nef). Vrin. (Traduction francaise de I'ouvrage "An
Essay on Free Will")

20



vrai, nos actes sont en réalité gouvernés par une nécessité causale qui ne laisse pas de place a la
liberté. Cette opposition prit 'apparence d’un dilemme qu’il était nécessaire de résoudre en penchant

pour I'une ou l'autre des deux explications exclusives :

A. Notre volonté est-elle libre ou est-elle déterminée ?

De nos jours, comme le souligne Peter Van Inwagen?®, cette facon d’envisager la dialectique entre
libre arbitre et déterminisme semble avoir été remplacée par une formulation qui renvoie a une

interrogation logiquement plus fondamentale que la premieére :

B. Libre arbitre et déterminisme sont-ils compatibles ?

La premiére formulation du probléme du libre arbitre présupposait déja, entre ces deux concepts, une
incompatibilité qui nécessitait néanmoins une explication. En effet, on ne peut pas poser la question
traditionnelle sans avoir déja répondu, au moins implicitement, a la question de la compatibilité. Avant
d’appréhender les différentes positions théoriques qui correspondent aux réponses possibles, je vais
d’abord tacher de mettre en lumiere le type de réflexions qui a longuement tenu I'incompatibilité
pour évidente. Si le déterminisme parait fondamentalement en contradiction avec le libre arbitre,
c’est principalement parce qu’il met en cause la vision selon laquelle le futur est ouvert a différentes
possibilités alternatives. Or, puisque les deux conditions du libre arbitre (possibilité d’agir autrement
et source agentive) prennent précisément racines dans une métaphysique permettant la réalisation
de différents futurs possibles, le déterminisme, qui en est la négation, parait intrinsequement
incompatible avec cette idée. Par conséquent, si ces deux conditions ne sont pas satisfaites, le libre
arbitre ne peut pas exister dans un monde déterministe.

On désigne généralement cette position philosophique par «incompatibilisme ». Les tenants
contemporains de cette these ont ensuite formalisé des arguments considérables a I'appui de
I'intuition fondamentale que je viens de présenter. Considérons-en deux, dont j'ai simplifié la

structure logique :

Argument contre la possibilité d’agir autrement :

1. Personne n’a de contréle sur les évéenements passés ni sur les lois de la nature.
2. Personne n’a de contréle sur le fait que les événements passés ni les lois de la nature

n’impliquent conjointement qu’un seul et unique futur possible.

29 |bid.

21



3. Donc, personne n’a de contréle sur les événements futurs.*°

Selon cet argument, s’il ne peut y avoir qu’un unique futur possible déterminé par des facteurs qui
nous dépassent, le principe des possibilités alternatives, qui requiert, quant a lui, une condition
métaphysique selon laquelle le futur est ouvert a différentes possibilités que nous choisissons, est
impossible. L’inévitabilité du futur invalide donc notre capacité a choisir réellement entre différentes
options. Selon les incompatibilistes, la seule compréhension des exigences métaphysiques du principe

des possibilités alternatives suffit a le rendre incompatible avec celles du déterminisme.

Argument incompatibiliste contre la source agentive :

1. Une personne a un libre arbitre si et seulement si elle est la source ultime de son action.
2. Si le déterminisme est vrai, personne ne peut étre la source ultime de son action, mais
seulement la conjonction des événements passés et des lois de la nature.

3. Donc, personne n’a de libre arbitre.>*

Selon ce second argument, localiser la source ultime d’une action au niveau de I'agent qui la produit
n’aurait pas véritablement de sens, dans un monde déterministe. Si I'on prend en considération les
implications strictes de cette these, il est méme faux de prétendre que, dans I'historique causale qui
a mené a une action, la source ultime, c’est-a-dire la premiere cause, se trouve dans l'agent.
Ultimement, la source de |'action remonte aux lois naturelles et a un état de choses qui préexistait a
notre naissance. La condition métaphysique pour que I’agent constitue la source ultime de son action
exigerait que la chaine causale s’arréte a la prise de décision de cet agent. Or, ceci ne serait possible
que si I'agent avait la possibilité d’initier une chaine causale a partir de rien, ce qui est, en principe,

impossible dans un cadre déterministe. La encore, le libre arbitre semble incompatible avec le

déterminisme.

30 Cet argument respecte de prés la formulation de I'argument de la Conséquence proposé par Van Inwagen
(1983).

31 vihvelin, K. Arguments for Incompatibilism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 Edition),
Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.)

22



2.2 Le Probléme du Libre Arbitre

Bien que lI'incompatibilisme repose, comme je viens de I'esquisser, sur un soutien argumentatif
relativement efficace de prime abord, il convient cependant de reposer la question de la compatibilité,
afin d’obtenir un panorama général des théses défendues. En effet, différentes réponses demeurent

possibles. Voici la structure dialectique du probleme du libre arbitre :

1. Le Compatibilisme est la these selon laquelle le libre arbitre et le déterminisme sont compatibles.
2. l'Incompatibilisme est la thése selon laquelle le libre arbitre et le déterminisme sont incompatibles.
Il existe, dans I'incompatibilisme, deux positions opposées :
2.1.Le Libertarianisme est la thése selon laquelle nous possédons un libre arbitre et le
déterminisme est faux.
Cette thése connait deux formes distinctes :

2.1.1. Le libertarianisme de la causalité agentive3? est la thése selon laquelle
I'action libre n’est pas causée par les évenements précédents, mais
directement par I'agent.

2.1.2. Le libertarianisme de la causalité événementielle®® est la thése selon
laquelle I'action libre est causée par les événements précédents, mais a la
suite d’un processus indéterministe.

2.2 Le déterminisme dur®® est la thése selon laquelle le déterminisme est vrai et nous ne

possédons pas de libre arbitre.

Ainsi, de toutes les théses défendues dans le débat entre libre arbitre et déterminisme, trois d’entre
elles prétendent que le libre arbitre est possible (seul le déterminisme dur soutient le contraire).

Le compatibilisme, tout d’abord, prétend que le concept de libre arbitre est compatible avec le
déterminisme : libre arbitre et déterminisme peuvent donc étre vraies simultanément.

Les deux formes de libertarianisme sont des théses incompatibilistes qui prétendent que, puisque le
déterminisme n’est pas vrai, le libre arbitre et la responsabilité morale sont saufs. Elles partagent donc
avec le compatibilisme une croyance commune en I'existence de la responsabilité morale.

Mais comment ces trois théses sont-elles en mesure de garantir une telle croyance ?

32 De I'anglais « agent-causal libertarianism »
33 De I'anglais « event-causal libertarianism »

34 De I'anglais « Hard determinism », terme emprunté a Pereboom (2003).

23



2.3 Compatibilisme

L'objectif de toute théorie compatibiliste est de proposer une analyse du libre arbitre, en termes de
possibilités d’agir autrement et/ou de source agentive, qui soit en mesure de résister aux arguments
incompatibilistes que nous avons vus plus haut. Mais comment peut-on défendre a la fois que le
déterminisme est vrai et que nous sommes libres ? N’y a-t-il pas une contradiction dans les termes ?
La meilleure facon de contrer cette intuition est de montrer, au moyen d’analyses conceptuelles
alternatives, que le libre arbitre ne nécessite pas de conditions métaphysiques aussi strictes, a savoir
que le futur soit ouvert a différentes possibilités et que I'agent soit capable d’initier une chaine
causale.

En effet, il semble que la réponse a la question de la compatibilité entre déterminisme et libre arbitre
dépende essentiellement de ce que I'on entend par « étre libre », ou plus exactement, par « possibilité
d’agir autrement » et « source agentive de l'action », car ces notions ne sont peut-étre pas si
transparentes qu’elles le paraissent. Ainsi, si les compatibilistes parviennent a montrer que leur
analyse du libre arbitre ne nécessite pas de conditions métaphysiquement trop colteuses, ils auront
alors en leur possession un soutien fort pour établir la compatibilité entre ces deux concepts.

Selon les compatibilistes classiques, s’inscrivant dans la lignée de David Hume, la liberté peut étre
analysée de fagon conditionnelle plutot qu’en termes de possibilités robustes. La liberté est avant tout
une notion ordinaire qui désigne la capacité a « faire ce que I'on veut ». Or, méme si le déterminisme
était vrai, il subsisterait néanmoins un sens selon lequel nous continuons a avoir des désirs et a faire
« ce que nous voulons ».

En effet, « Je leve le bras, sij’ai le désir de lever le bras. » semble intuitivement une bonne description
d’action libre. Bien qu’il soit déterminé que je veuille lever le bras et que je le léve en conséquence,
cette nécessité causale ne porte aucun préjudice au lien de dépendance conditionnelle entre ma
volonté et mon action. Il reste correct, en effet, de dire « si je n’avais pas formé le désir de le lever, je
n‘aurai pas levé mon bras. », et ce méme s’il était déterminé que je le veuille.®

Dans cette approche, la possibilité d’agir autrement est analysée conditionnellement a nos désirs. Le
sens profond du libre arbitre ne tiendrait finalement pas tant a la possibilité robuste d’agir autrement,
gu’au lien fort entre nos volontés et nos actions. Ainsi, par la conservation de ce lien conditionnel, il
subsiste un sens compatibiliste selon lequel, pour toute situation donnée, nous aurions pu faire

autrement, si nous avions voulu faire autrement.

35 Guillon, J.-B. (2016). Libre Arbitre (GP). Dans Maxime Kristanek (dir.), I'Encyclopédie philosophique.

24



Il est a noter, par ailleurs, que cette conception du libre arbitre permet des distinctions intuitives entre
les actions dérivant de notre volonté, et celles qui sont contraintes. Un prisonnier par exemple, ne
disposerait pas d’un libre arbitre conditionnel, dans la mesure ou vouloir faire autrement ne lui suffit
pas pour faire autrement dans sa situation. La raison en est que le lien conditionnel entre volonté et
action est politiquement supprimé dans son cas.

Néanmoins, cette analyse conditionnelle de la possibilité d’agir autrement se heurte a une difficulté
majeure. En effet, il semble parfois qu’elle permette des conséquences inacceptables, en ce qu’il est
possible d’attribuer la possibilité d’agir autrement a une personne qui, au moment de son action,
n’avait pertinemment pas d’autre alternative possible. Ce point a été mis en valeur dans I'expérience
de pensée suivante :

“Suppose that Danielle is psychologically incapable of wanting to touch a blond-haired dog. Imagine that, on
her sixteenth birthday, unaware of her condition, her father brings her two puppies to choose between, one
being a blond-haired Lab, the other a black-haired Lab. He tells Danielle just to pick up whichever of the two
she pleases and that he will return the other puppy to the pet store. Danielle happily, and unencumbered,
does what she wants and picks up the black Lab. When Danielle picked up the black Lab, was she able to pick
up the blond Lab? It seems not. Picking up the blond Lab was an alternative that was not available to her. In
this respect, she could not have done otherwise. Given her psychological condition, she cannot even form a
want to touch a blond Lab, hence she could not pick one up. But notice that, if she wanted to pick up the blond
Lab, then she would have done so. Of course, if she wanted to pick up the blond Lab, then she would not suffer
from the very psychological disorder that causes her to be unable to pick-up blond-haired doggies. The
classical compatibilist analysis of ‘could have done otherwise’ thus fails. According to the analysis, when
Danielle picked up the black Lab, she was able to pick up the blonde Lab, even though, due to her
psychological condition, she was not able to do so in the relevant respect. Hence, the analysis yields the wrong
result.”3®

Cette incohérence de I'analyse conditionnelle a eu pour conséquence radicale le rejet en bloc du
principe de la possibilité alternative par la plupart des compatibilistes contemporains qui lui ont
finalement préféré de nouvelles conditions du libre arbitre. La transition a conjointement été rendue
possible par les travaux d’Harry Frankfurt qui ont jeté un véritable discrédit sur la pertinence méme
du principe dans le débat.®” Frankfurt proposa alors une nouvelle analyse du libre arbitre qui place la
guestion de la source agentive au centre. En effet, il peut exister une interprétation compatibiliste de
la source agentive qui ne nécessite pas un pouvoir agentiel ultime, contrairement a ce que prétendent

les incompatibilistes. Selon cette interprétation, ce qui importe avant tout, c'est que la personne libre

36 McKenna, M. et Coates, D. J. Compatibilism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition),
Edward N. Zalta (ed.)

37 péviterai, ici, de me plonger dans les discussions trés complexes autour de la cohérence des cas Frankfurt et
tiendrai pour acquis que ceux-ci permettent réellement de douter du bienfondé du principe, en montrant que,
dans certaines situations possibles, un agent est responsable de son action méme s’il n’avait pas la possibilité
d’agir autrement.

25



ait la capacité de s'identifier a ses propres choix et de les considérer comme les siens. "Etre a la source"
d'une action désignerait alors une compatibilité entre les traits de caracteres d’'une personne et les
actions qu'elle produit, plutot qu'une stricte capacité d'initiation causale. On nomme cette approche
« these de l'identification ». D’aprés celle-ci, la source agentive n’est finalement pas une condition
incompatible avec le déterminisme :

“On compatibilist identification accounts, what matters for self-determination is not whether our actions are
determined or undetermined, but whether they are brought about by motives with which the agent is
identified: exercises of the power of self-determination consists in an agent’s actions being brought about, in
part, by an agent’s motives with which she is identified.”3®

Selon les compatibilistes classiques, pour qu’un agent s’identifie a son action, il suffit que celle-ci soit
la conséquence de sa volonté la plus forte. La plupart des compatibilistes contemporains seraient
néanmoins en désaccord avec cette analyse simpliste. En effet, cette thése ne permet pas de rendre
compte des comportements compulsifs exprimés par certaines personnes. Dire qu’un agent est a la
source de son action, sitot que sa volonté la plus forte est déterminante, aurait pour conséquence
pratique, par exemple, qu’une personne victime d’une sévere addiction consommerait librement des
substances, simplement parce que son action est le résultat de sa plus forte volonté.

Or, ces conséquences théoriques paraissent difficilement acceptables parce qu’elles présupposent
d’emblée I'impossibilité de contraintes psychologiques sur nos désirs. De plus, il semble parfois que
notre volonté la plus forte ne soit pas nécessairement celle qui nous représente le mieux.

Toutefois, il est encore possible d’afflter la thése de I'identification pour qu’elle soit en mesure de

répondre a ce probléme, tout en sauvegardant l'intuition premiéere :

“Many compatibilists have developed identification accounts of self-determination that attempt to draw a
distinction between an agent’s desires or motives that are internal to the agent and those that are external.
The idea is that while agents are not (or at least may not be) identical to any motivations (or bundle of
motivations), they are identified with a subset of their motivations, rendering these motivations internal to the
agent in such a way that any actions brought about by these motivations are self-determined.”?°

Ainsi, les volontés internes se distingueraient des volontés externes, d’une part parce que les secondes
sont différentes de notre nature profonde, et, d’autre part, parce que nous nous identifions
uniquement au premier type de volontés. « Etre libre » se concevrait donc comme la capacité a agir
conformément aux volontés auxquelles nous nous identifions seulement. Selon cette conception, une

personne agoraphobe qui déciderait de ne pas se présenter a un anniversaire ne serait donc pas jugée

38 McKenna, M. et Coates, D. J. Compatibilism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition),
Edward N. Zalta (ed.)

39 0’Connor T. et Franklin C. Free Will. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2022 Edition), Edward
N. Zalta & Uri Nodelman (eds.).

26



responsable de son omission. En effet, ne pas sortir de chez elle est peut-étre sa volonté la plus forte,
mais elle ne s’identifie pas nécessairement a cette volonté qui nait d’une contrainte psychique plus
large.

Enfin, les theses compatibilistes de I'identification sont intéressantes en ce qu’elles constituent une
réponse a I'argument de la Conséquence. Selon celles-ci, nous sommes tenus responsables de nos
actions, non pas en raison du contréle que nous avons sur les facteurs causaux qui déterminent nos
actions, mais plutot en raison du contréle qui nait de I'identification, a savoir de la correspondance
entre une personne et ses actes. Sur cette base, il est possible de réfuter la conclusion de I'argument
de la Conséquence selon laquelle aucune sorte de contréle n’est possible si le déterminisme est vrai.
Mais que cela signifie-t-il précisément pour un agent de s’identifier a ses actions et est-ce un contréle
suffisant pour étre responsable ?

Je vais désormais présenter deux exemples influents de théses compatibilistes qui poursuivent ces
réflexions de maniére ambitieuse. Ces deux candidats théoriques sont largement discutés en

philosophie contemporaine.

2.3.1 La These du Désir de Haut Niveau : Frankfurt

Selon la these d’Harry Frankfurt, I'identification repose essentiellement sur la distinction de deux
types fondamentaux de désirs humains : les désirs de premier ordre et les désirs de second ordre. Un
désir de premier ordre se forme a propos d’une action et se congoit comme une motivation orientée
vers la réalisation de cette action (désirer écouter de la musique, désirer voyager, désirer jouer aux
échecs).

Un désir de second ordre, quant a lui, se forme a propos d’un désir de premier ordre et se congoit
comme un désir de désirer, qui remplit également une fonction motivationnelle (désirer avoir le désir
de lire Aristote, désirer avoir le désir de faire un marathon).

Cette distinction structurelle constitue, selon Frankfurt, une particularité proprement humaine. En
effet, les étres humains formeraient deux types de désirs, contrairement aux animaux qui sont réduits
au premier ordre. Cette distinction n’est toutefois pas toujours appréciée convenablement car, dans
de nombreux cas, il y a conformité entre les deux niveaux : 1) Je désire boire un café, 2) je désire avoir
le désir de boire un café et 3) Je bois un café sur la base de ces deux désirs.

Pour mieux saisir le sens de cette distinction, il est nécessaire de considérer les situations de conflits
internes ou les deux désirs ne coincident pas nécessairement dans la psychologie d’'un agent : un

fumeur peut désirer fumer une cigarette, tout en ne désirant pas avoir ce désir. A I'inverse, un

27



étudiant de philosophie peut ne pas désirer lire I'ceuvre compléte de Kant, tout en désirant avoir ce
désir.

Selon Harry Frankfurt, le libre arbitre intervient, dés lors que la fonction motivationnelle est
exclusivement occupée par nos désirs de second ordre, plutét que nos désirs de premier ordre. Si nos
désirs de second ordre constituent essentiellement notre liberté, c’est parce qu’ils jouissent selon lui
d’une supériorité hiérarchique et sont souvent le reflet de considérations profondes sur la direction
de nos existences. Le libre arbitre ne consiste donc pas seulement en une simple capacité a avoir des
désirs, mais surtout en notre capacité a nourrir des désirs profonds et auxquels nous accordons plus
d’'importance. En ce sens, la théorie de Frankfurt se rattache a la notion d’identification en ce que les
désirs de haut niveau sont congus comme les désirs auxquels nous nous identifions le plus. Ainsi, cette
conception du libre arbitre a pour premier avantage de demeurer neutre quant a |'existence du
déterminisme, puisque la liberté y est concue comme le pur résultat d’une fonction humaine,
évacuant ainsi la question métaphysique. En outre, la théorie a pour avantage de rendre possible une
distinction importante entre, d’'une part les actions nées d’une perte de contréle et, d’autre part, les
actions libres au sens explicité a l'instant.

En effet, un agent victime d’agoraphobie, par exemple, ne répond pas aux conditions de responsabilité
morale proposées par Frankfurt. Lorsqu’un tel agent A est absent a un anniversaire, il possede 1) un
désir de rester chez lui, mais 2) ne désire pas avoir le désir de rester chez lui et 3) son absence de désir
de second ordre ne suffit pas a le motiver a se présenter a I'anniversaire. Il n’est donc pas libre de son
action parce qu’elle échappe au contréle normalement garanti par le désir de plus haut niveau.

Avec cette théorie, il semble que Frankfurt parvienne donc a proposer une analyse de la responsabilité
morale qui satisfait deux desiderata compatibilistes principaux. Premiérement, la responsabilité
morale étant congue indépendamment de la question métaphysique, elle est, par définition,
immunisée au déterminisme. Deuxiémement, la these de l'identification de Frankfurt nous permet

néanmoins de faire des distinctions intuitives entre actions libres et contraintes.

2.3.2 La These de la Sensibilité aux Raisons : Fischer et Ravizza

Selon cette seconde thése de l'identification, le libre arbitre repose sur un mécanisme de
raisonnement pratique que Fischer et Ravizza nomment la « sensibilité aux raisons »*°. En effet,
lorsque nous délibérons, il apparait que nos décisions soient motivées par nos différentes raisons

d’agir évaluées lors du processus. Dans la mesure ou notre capacité a réguler nos actions est garantie

40 “Reason-responsiveness” tiré de : Fischer, J. M., & Ravizza, M. (1998). Responsibility and control: A theory of

moral responsibility. Cambridge University Press.

28



sur une base rationnelle, nous avons un libre arbitre parce que nous nous identifions a nos actions par
le biais de nos raisons. En d’autres termes, par la délibération, nous faisons de nos actions les notres
en considérant des raisons qui refletent nos buts, motivations et valeurs qui sont intimement liés a la
personne que nous sommes et a la personne que nous voulons étre. Cette composante rationnelle du
modele permet la liberté, parce que I'agent agit conformément a ses raisons intimes, plutot qu’en
réagissant aveuglément a des facteurs externes.

Il existe deux formulations du modele de la sensibilité aux raisons. La premiére est celle que Fischer
et Ravizza appellent |a version forte (« strongly reason-responsive®! ») :

Un agent est fortement sensible aux raisons lorsqu'un certain type K de mécanisme, qui implique
I'examen rationnel par I'agent des raisons pertinentes a la situation, donne lieu a une action, et s'il y
avait des raisons suffisantes pour qu'il agisse autrement qu'il ne le fait réellement, il serait réceptif a
ces raisons et aurait choisi et agi autrement par le pouvoir du méme mécanisme délibératif qui
aboutit a I'action.*

Cependant, cette version forte peut donner lieu a des conclusions contre-intuitives. En effet, ce
modele a pour conséquence qu’un agent qui ignorerait volontairement les raisons suffisantes pour
agir autrement, ne serait pas moralement responsable. Or, ne pas vouloir accorder d’importance a de
bonnes raisons d’agir autrement ne peut étre un critére d’exclusion valable a nos obligations morales.
Imaginons, par exemple, un menteur qui ignore les raisons qu’il a de dire la vérité. Au sens fort de la
sensibilité aux raisons, le menteur n’est pas responsable de son acte puisque ses raisons de dire la
vérité, bien que suffisantes, sont ignorées et n’ont pas de pouvoir motivationnel. En ce sens, il n’est
donc pas sensible aux raisons. Or, il semble néanmoins que ce type de négligence ne puissent pas
constituer une excuse valable a nos mauvais comportements. Fischer et Ravizza proposent alors une
version faible :

Un agent est faiblement sensible aux raisons lorsqu'un certain type K de mécanisme, qui implique
I'examen rationnel par l'agent des raisons pertinentes a la situation, donne lieu a une action, et, au

moins dans certaines circonstances alternatives dans lesquelles il existe des raisons suffisantes pour

qu'il agisse autrement qu'il ne le fait réellement, il serait réceptif a ces raisons et aurait choisi et agi

autrement par le pouvoir du méme mécanisme délibératif qui aboutit a l'action.*?

Selon ce second modele, un agent A agit librement lorsqu’il vote pour Donald Trump, parce qu’il est

sensible aux raisons, dans la mesure ou, s’il avait eu a disposition de bonnes raisons de voter

“1 1bid.
42 bid.
3 bid.

29



autrement, ces raisons lui auraient permis, dans certaines circonstances, d’agir autrement et de voter
pour Joe Biden. Il est a noter que cette théorie permet, comme celle de Frankfurt, de maintenir une
intuition forte quant aux phénomeénes de contraintes. Elle maintient en effet I'intuition qu’un
agoraphobe n’est pas libre, dans le sens explicité, parce que sa maladie réduit la fonction
motivationnelle de ses raisons. Un agoraphobe n’est pas responsable de son absence a I'anniversaire,
car il n"agit pas sensiblement aux raisons, dans la mesure ou aucune raison suffisante ne lui aurait
permis, dans aucune circonstance, de se présenter. Ses actions sont conditionnées par un mécanisme
irrationnel qui rend donc I'identification impossible simultanément. En somme, Fischer et Ravizza, par
le biais de cette thése, proposent une analyse de la responsabilité morale compatible avec le
déterminisme puisque la détermination causale ne nous empéche pas d’agir raisonnablement, bien

au contraire.

30



2.4 Arguments contre le Compatibilisme

Comme nous venons de I'observer, le compatibilisme a su élaborer des analyses fines du libre arbitre
qui résistent aux arguments incompatibilistes classiques. Pour ce faire, les compatibilistes réfutent,
tout d'abord, le principe des possibilités alternatives, puis avancent, dans un second temps, une
interprétation identificationiste de la source agentive. Toutefois, je tacherai désormais d’argumenter
gue cette position peut étre critiquée de facon décisive.

Tout d’abord, j'essaierai de montrer que le déterminisme implique la présence d’un hasard primitif
qui semble fondamentalement incompatible avec la responsabilité morale. Cette premiere critique
cherchera a motiver l'intuition selon laquelle la chance constitutive, en mettant la lumiere sur |'origine
hasardeuse de notre nature, remet en cause la pertinence des théses de I'identification.

Dans un second temps, je défendrai que la définition compatibiliste du libre arbitre entre parfois en
collision avec nos intuitions. En effet, si dans certaines situations de manipulation, une personne
remplit toutes les conditions identificationiste du libre arbitre et n'est pas libre pour autant, il existera
alors des contre-exemples solides pour affirmer que le type de contrdle évoqué par les compatibilistes

n'est pas suffisant pour la responsabilité morale.

2.4.1 Chance Constitutive

Il existe, concernant le lien entre la chance et la responsabilité morale, un curieux paradoxe appelé
« Chance morale »*. Celui-ci nait d’une inconsistance qui intervient lors de nos jugements moraux.
Tout d’abord, il semble que nous jugeons toute occurrence de chance dans la production de nos
actions comme fondamentalement incompatible avec la responsabilité morale. Lorsque nous tenons
une personne pour responsable de son acte, il semble en effet que nous présupposions d’emblée que
I'acte a été produit d’une telle fagon que ses intentions claires éliminaient la possibilité d’un hasard.
C'est d’ailleurs cette intuition qui soutient la perspective kantienne selon laquelle les jugements
moraux doivent porter essentiellement sur les intentions qui motivent |’action plut6t que I'action elle-
méme, celles-ci relevant du controle de I’agent, contrairement aux conséquences qui sont souvent
hasardeuses et variables.

On peut facilement rendre compte de I'approche kantienne a I'aide de cas plus ou moins ordinaires.

4 En anglais “Moral Luck” tiré de : Nagel, T. (1976). Moral luck. Proceedings of the Aristotelian Society, 50,
137-151. &
Williams, B. (1981). Moral Luck: Philosophical Papers 1973—-1980. Cambridge: Cambridge University Press.

31



Imaginons, en effet, que Léa, soit un agent ordinaire, se proméne dans la rue avec une piéce de
monnaie dans la main. Elle décide de la lancer en I'air pour la faire tourner et se distraire. Par hasard,
la piece atterrit dans le chapeau d'un sans-abri assis sur le trottoir. Celui-la, surpris, regarde autour de
lui et apercoit Léa. Il la remercie beaucoup pour cette bonne action et I'informe qu’il utilisera cet
argent pour acheter de la nourriture. Dans cette situation, bien que l'action ait entrainé une
conséquence indubitablement positive, il est évident que Léa n'avait pas l'intention spécifique de faire
un don au sans-abri. Il semblerait donc étrange de juger qu’elle mérite louange pour son acte
hasardeusement altruiste. En effet, il semble clair qu’'une action ne doit jamais étre évaluée
moralement en fonction du degré de chance ou de malchance qu’elle comporte. Lorsque nous louons
une personne pour une bonne action, nous désirons au contraire que notre évaluation morale puisse
rejaillir d’'une certaine maniére sur le caractére a partir duquel I'action a été produite. Or, si I'action
est hasardeuse, elle ne dit rien du caractere de I'agent.

Imaginons, a présent, que Léa souhaite aider un ami en prétant sa voiture, pour qu'il puisse aller
chercher ses enfants a I'école. Léa posséde l'intention altruiste d'aider son ami en lui rendant un
service. Cependant, en conduisant la voiture, I'ami se blesse gravement lors d’un accident provoqué
par une chute de pierres hasardeuse. Bien que I'accident représente une conséquence regrettable, il
semblerait encore une fois injuste de blamer Léa pour avoir occasionné, par son acte, les blessures de
son ami. A nouveau, la conséquence de 'action est ici le résultat d’un hasard qui échappe au contrdle
de I'agent et qui, de ce fait, ne peut rejaillir correctement sur son caractére ou ses intentions. Apres
I’examen de ces deux exemples, il semble, a premiére vue, que la thése kantienne décrive de maniére
satisfaisante nos mécanismes moraux intuitifs, car nous avons, en effet, tendance a accorder une
valeur morale essentiellement déterminante aux intentions. Cette tendance conduit également a
I'idée que nous devons, en jugeant exclusivement les intentions, protéger nos réactions morales de la
mauvaise influence de toute forme de chance circonstancielle.

Toutefois, il apparait, en réalité, que nos réactions morales ne sont, face a la chance, pas aussi
insensibles qu’on pourrait I'espérer.

En effet, nous attribuons parfois au hasard plus de signification morale que nous voulons bien lui en
reconnaitre. Un des exemples classiques de chance morale est celui du « Lorry Driver ».%°
Considérons deux conducteurs de poids lourd qui, en état d’ivresse, empruntent la méme route, I'un
suivant l'autre. Le premier conducteur percute et tue accidentellement un enfant qui apparait
soudainement sous ses yeux. Dans ce cas, bien que les deux conducteurs aient eu la méme intention

répréhensible, seul le premier est véritablement pergu comme responsable de la mort de I'enfant.

4 Williams, B. (1981). Moral Luck: Philosophical Papers 1973—1980. Cambridge: Cambridge University Press.

32



Les deux conducteurs semblent donc soumis a un traitement moral différent, compte tenu des
conséquences différentes qui dérivent néanmoins d’une intention partagée. Pourtant, nous
reconnaissons volontiers que I'apparition soudaine de I'enfant sur la route, a ce moment précis, est
une donnée hasardeuse qui échappait radicalement au contrdle des deux conducteurs. Si I’enfant était
apparu au moment du passage du second camion, le second conducteur I'aurait percuté et serait donc
responsable de sa mort. Ainsi, la conséquence hasardeuse de I'action bénéficie étrangement d’une
valeur moralement déterminante.

Considérons aussi le cas d’un footballer qui tire un penalty pour gagner un match crucial, mais, en le
ratant, entraine la défaite de son équipe. Si le joueur avait marqué le penalty, il serait considéré
comme un héros. Cependant, en raison de sa malchance (Pour certaines raisons qui échappaient a son
controle, le penalty a été manqué alors que le joueur en réussit une trés grande majorité a
I’entrainement), le joueur est considéré comme mauvais et suscite critiques et blames pour avoir
occasionné la défaite de son équipe. Bien que le joueur ait eu l'intention de faire gagner son équipe
en tirant le penalty, il est toutefois tenu responsable pour les mauvaises conséquences de son acte.
On classe généralement ces deux exemples dans la catégorie de la « chance morale » qui décrit une
situation paradoxale dans laquelle nous acceptons d’octroyer a la chance une signification morale que
nous lui refusons en méme temps. Pour dissoudre ce paradoxe, nous pouvons, en suivant la théorie
kantienne, défendre qu’il s’agisse de deux exemples d’attributions morales erronées qui portent de
faconillicite sur les conséquences hasardeuses de I'action, alors qu’elles devraient juger les intentions
seulement. Résoudre le probleme de la chance morale reviendrait alors a résoudre les erreurs
d’attribution en appliquant strictement le modéle kantien. Mais pour que cette solution soit efficace,
il faut encore expliquer en quoi nos intentions sont libres et donc susceptibles d’étre blamées et
louées, contrairement a nos actions. Or, si le déterminisme est vrai, nous sommes précisément
contraints de douter de ce présupposé selon lequel nos intentions sont produites librement. En effet,
si nos intentions, au méme titre que toutes les choses dans 'univers, sont déterminées par un
ensemble de causes qui dépendent en dernier lieu des lois naturelles et du passé, il semble finalement
gu’elles échappent a notre contréle, de la méme maniere que la météo, le mouvement des astres et
nos actions. Bien que nous agissions en suivant nos intentions propres, nous n’avons cependant aucun
controle sur les causes de ces intentions elles-mémes. Nos intentions sont le résultat de ce que
Thomas Nagel nomme la « chance constitutive » d'un agent, c’est-a-dire le hasard qui est a I'origine
des caractéristiques fondamentales d’un agent. Plus précisément, la chance constitutive détermine
les traits de caractere, inclinations, tempéraments et dispositions avec lesquels nous naissons. Or, si
la chance est a I'origine des traits innés qui constituent la personne que nous sommes, elle conditionne

aussi les intentions que nous formons en conséquence. Imaginons un agent qui, par malchance,

33



posséde une nature colérique. Ce tempérament inné détermine ensuite une plus grande fréquence
d’intentions immorales qui, impliquent, par exemple, des comportements violents réguliers. Selon la
these kantienne, il faut évaluer moralement cet agent fictif sur la base des intentions immorales qu'’il
formule. Mais, si nous punissons ce sujet colérique, nous acceptons simultanément que la punition
condamne des intentions dont les origines sont hasardeuses et échappent a son contréle. Nous
acceptons donc de donner une signification morale a la chance et le paradoxe se trouve généralisé.
Deés lors, si le déterminisme est vrai, nous devons considérer la chance constitutive et reconnaitre
gu’elle échappe a notre controle. Les deux théses compatibilistes de Frankfurt et Fischer & Ravizza
abritent, au méme titre que la thése kantienne, un paradoxe équivalent, dans la mesure ou les désirs
de haut niveau et les raisons d’agir d’un agent sont aussi soumis a la chance constitutive.

Bien que le lien d’identification entre nos actions et notre nature profonde soit garanti, ces theses ne
neutralisent pas l'influence de la chance au niveau de cette méme nature, ce qui distille du hasard
dans l'identification. Dans les theéses de l'identification, ce probleme parait néanmoins négligé, par
définition, parce que le libre arbitre, tel qu’il est défini, n’a pas pour vocation de rendre la chance
impossible. Selon les définitions observées, nous sommes libres de nos actions, méme si le
déterminisme est vrai et si la chance constitutive nous détermine, car nos actions trouvent toujours
un ancrage en nous. Il est néanmoins possible de douter de la Iégitimité de cette approche en se
demandant si les jugements moraux occasionnés sont justes. Selon la these de I'identification, nous
pouvons blamer et donc punir les agents qui s’identifient assez a leurs mauvaises actions. Or, si I'on
admet en méme temps que l'identification est fonction d’une nature hasardeuse et incontrélée, il
semble, en dernier lieu, que nous acceptons de punir les agents qui patissent du hasard et de
récompenser ceux qui en bénéficie. Si le déterminisme est vrai, blamer un agent pour la nature de ses
désirs de haut niveau pourrait s’avérer aussi injuste que de le blamer pour les proportions de son nez,

et cette conclusion n'est raisonnablement pas souhaitable.

2.4.2 Argument de la Manipulation

Comme je l'ai présenté, l'identification est la voie privilégiée dans les analyses compatibilistes
contemporaines de la responsabilité morale. Selon les theses paradigmatiques de Frankfurt et Fischer
& Ravizza, ce type de contréle est compatible avec la vérité du déterminisme. Je vais désormais tacher
de montrer comment I'un des arguments incompatibilistes les plus efficaces parvient a rendre cette
analyse insuffisante pour la responsabilité morale. On doit un fameux « argument de la manipulation »
au philosophe Derk Pereboom qui, a I'occasion de trois expériences de pensée successives, met en

scene des cas de manipulation qui vont du plus flagrant au plus atténué. Dans ces trois situations, la

34



manipulation implique la présence d’un manipulateur et d’une victime. Le manipulateur contréle sa
victime de la méme maniere qu’un ingénieur contréle son robot, en s’assurant que celui-ci produise
une action spécifique. Cependant, cette comparaison est imparfaite, car le contréle du manipulateur
ne porte pas directement sur I'action de sa victime (contrairement a I'ingénieur qui télécommande les
gestes de sa machine), mais plutét sur le type de structure motivationnelle qui assure
I'accomplissement de I'action désirée par le manipulateur. En d’autres termes, le manipulateur ne
contraint pas sa victime a agir, mais il la contraint a vouloir agir, ce qui donne lieu a des résultats
similaires. Il existe, néanmoins, une différence centrale entre ces deux formes de contrainte. En effet,
la victime manipulée croit étre libre, contrairement au robot. Elle remplit méme, dans ce cas précis,
les conditions compatibilistes du libre arbitre (désir de second ordre et sensibilité aux raisons), mais
demeure cependant manipulée. Grace a ce type d’expériences de pensée, les incompatibilistes sont,
des lors, en possession de contre-exemples solides aux théses de l'identification, dont le pouvoir
intuitif repose principalement sur I'évidence selon laquelle la manipulation est incompatible avec la

liberté :

Cas 1. Le professeur Plum, qui ressemble a un étre humain ordinaire, a été créé par des
neuroscientifiques qui le manipulent directement, grdce a l'utilisation d'une technologie de type radio.
Supposons que ces neuroscientifiques agissent "localement” et dirigent les processus de raisonnement
par lequel ses désirs sont provoqués et modifiés. Ils produisent chacun de ses états mentaux, seconde
apreés seconde, en appuyant sur une série de boutons, de telle sorte que son processus de raisonnement
soit rationnellement égoiste et qu’il finisse par tuer Mme White. Plum n'agit pas contrairement a son
caractere puisqu'il est manipulé pour étre rationnellement égoiste. Son désir effectif de premier ordre
de tuer Mme White est conforme a ses désirs de second ordre. Par ailleurs, le processus de
raisonnement de Plum illustre les différentes composantes de la sensibilité faible aux raisons, dans la
mesure ol s’il avait eu de bonnes raisons de faire autrement, il aurait fait autrement, dans certaines
circonstances.

Intuition : Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans le Cas 1.

Cas 2. Plum est comme un étre humain ordinaire, mais il a été créé par des neuroscientifiques de sorte
qu’il soit rationnellement égoiste. Cette nature a été voulue par ses créateurs, qui, bien qu’ils ne le
contrélent pas directement, I’'ont programmé pour qu’il décide d’étre égoiste dans toutes les situations.
Cette prédestination a pour résultat que, dans les circonstances dans lesquelles il se trouve maintenant,
il est causalement déterminé, en vertu de son processus de sensibilité faible aux raisons et de la nature
de ses désirs de premier et second ordre, a commettre le meurtre de Mme White.

Intuition : Si Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans le Cas 1, il n’est pas
responsable dans le Cas 2 non plus.

35



Cas 3. Plum est un étre humain ordinaire, mais il a été formaté par un endoctrinement rigoureux voulu
par sa famille et sa communauté religieuse, de sorte qu'il est souvent, mais pas exclusivement,
rationnellement égoiste. Son formatage a eu lieu a un dge trop précoce pour qu'il ait désormais la
capacité d’infléchir les pratiques qui ont déterminé son caractére permanent. Dans sa situation
actuelle, Plum est faiblement sensible aux raisons et posséde les désirs de premier et second ordre qui
aboutissent au meurtre de Mme White.

Intuition : Si Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans les Cas 1 et 2, il n’est pas
responsable dans le Cas 3 non plus.

Dans cette suite, le transfert d’intuition repose en premier lieu sur le cas 1. Si Plum n’est pas
responsable du meurtre de Mme White dans le premier cas, c’est parce qu’il est la marionnette des
neuroscientifiques qui controlent ses motifs a chaque instant. Bien que Plum soit capable de
s’identifier a ses actes de facon a satisfaire les conditions compatibilistes, I'identification est illusoire
compte tenu de l'origine manipulée de ses états mentaux. Il parait évident, donc, qu’une telle forme
de manipulation n'est pas compatible avec la responsabilité morale.

Par suite, Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans le cas 2 non plus, car I'écart
temporel qui le sépare de sa manipulation ne diminue pas I'effet de la manipulation elle-méme. Plum
est toujours la marionnette des neuroscientifiques qui I'ont programmé avant sa naissance, ce qui
I'empéche d’agir librement.

Enfin, Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans le cas 3 non plus, car la seule
différence entre le cas 2 et le cas 3 réside dans I'origine de la manipulation. Or, cette différence ne
semble pas signifiante, en ce qu’une manipulation d’origine familiale n’est pas inférieure a celle des
neuroscientifiques. Il parait évident, en effet, que I'origine de la manipulation ne réduit pas I'effet de
la manipulation elle-méme. Dés lors, si un endoctrinement est a I'origine de la manipulation de Plum,
il n’est pas responsable du meurtre de Mme White non plus.

Par ailleurs, Pereboom transfére cette intuition vers une situation de déterminisme ordinaire, dans le
but de montrer que les cas de manipulation et de déterminisme partagent la méme incompatibilité
avec la responsabilité morale. Si les sujets manipulés ne sont pas libres, alors les sujets déterminés

non plus :

Cas 4. Le déterminisme est vrai et Plum est un étre humain ordinaire, élevé dans des circonstances
normales. Il est souvent, mais pas exclusivement, rationnellement égoiste. Le meurtre de Mme White
par Plum résulte d’un processus de sensibilité faible aux raisons, et Plum posséde des désirs de premier
et de second ordre qui le motivent a agir de tel fagon.

Intuition : Si Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White dans les Cas 1,2 et 3, il n’est pas
responsable dans le Cas 4 non plus.

36



Selon Pereboom, ce dernier mouvement est permis, dans la mesure ou il n’existe pas de critére
pertinent pour limiter I'intuition au cas 3 seulement. Pourquoi, en termes compatibilistes, Plum serait-
il responsable du meurtre de Mme White dans le cas 4, alors qu’il ne I'est pas dans le cas 3 ?

En effet, il parait plus prudent d’admettre que Plum n’est pas responsable du meurtre de Mme White
dans le cas 4 non plus, car la détermination causale, comme dans les cas de manipulation, fait de ses
actions le produit de facteurs qui échappent a son contréle. Méme si la détermination n’est plus
dirigée vers une finalité prévue par un acteur extérieur, I'absence de cet acteur ne diminue pas, pour
autant, la finalité de la détermination causale elle-méme. Ainsi, la détermination externe est le facteur
commun aux cas de manipulation et de déterminisme. Les quatre cas étudiés ont effectivement pour
caractéristiqgue commune qu’ils mettent en scéne des situations ou I'action est le résultat de facteurs
qui échappent au contréle de I'agent et c’est cette propriété qui invalide la responsabilité morale. Or,
si cette propriété invalide la responsabilité morale dans les trois premiers cas, alors il doit également
invalider la responsabilité morale dans le dernier cas. En conclusion, Plum est toujours déterminé a
former les états mentaux qui aboutissent au choix de tuer Mme White et il n’est pas responsable de
son acte :

“More generally, if an action results from a deterministic causal process that traces back to factors beyond the
agent’s control, then he is not morally responsible for it.”4

Pour plus de clarté, il est possible de formaliser I'idée de Pereboom en un argument de la manipulation
simplifié :
1. Siun agent est manipulé, alors il n’est pas responsable de ses actes.
2. Sile déterminisme est vrai, alors il n’y a aucune différence pertinente entre un agent
manipulé et un agent normal.

3. Dong, si le déterminisme est vrai, personne n’est moralement responsable.

La portée de cet argument est décisive, parce qu’elle contraint les compatibilistes a faire un choix
dangereux pour leur position. En effet, la premiére prémisse est intouchable, dans la mesure ol une
théorie qui soutiendrait la responsabilité morale des victimes de manipulation tombe
vraisemblablement dans lI'absurde. Dés lors, les compatibilistes ont deux choix possibles : soit
admettre la conclusion de I'largument (ce qui est inenvisageable pour un compatibiliste), soit proposer
un critere discriminant qui explique en quoi les cas de manipulation sont pertinemment différents des
cas déterministes, du point de vue de la responsabilité morale (il faut, dans ce cas, éviter une

démarche ad hoc, peu convaincante, qui nuirait a la crédibilité théorique.)

46 pereboom, D. (2001). Living Without Free Will. Cambridge University Press.

37



Bien que je doute grandement des ressources compatibilistes en cette matiere, il est peut-étre
nécessaire, pour le bien de la réflexion, de supposer qu’il soit possible de trouver un tel critéere. Dans
le meilleur des cas, ce critere devrait permettre d’identifier une propriété présente dans la
manipulation, mais faisant défaut au déterminisme. Ainsi, le compatibiliste serait en mesure de
proposer que cette propriété seulement invalide la responsabilité morale.

A ce stade, je crois qu’il est dans I'intérét des incompatibilistes de mettre fin & ces espoirs, en
développant un argument de la manipulation qui donne, si possible, encore plus de crédibilité a la
prémisse 2. Ici, le but des incompatibilistes est de mettre au point un nouvel argument de la
manipulation qui donne lieu a des intuitions si flagrantes que la recherche de ce critére semblera
directement compromise. Il existe un argument que I'on doit a Alfred Mele*” et qui atteint, je crois,
cet objectif. L'argument du Zygote consiste en deux étapes et a pour avantage de soutenir la prémisse
2 avec plus de clarté et de simplicité que ne le permettaient les cas de Pereboom, tout en conservant,
cependant, la méme structure essentielle. Dans cette manipulation, ce ne sont pas des
neuroscientifiques qui contrélent une victime, mais une déesse omnipotente évoluant dans un monde
déterministe, Diana, qui crée un zygote, dans le but qu’Ernie, soit la personne issue du zygote,
commette un meurtre trente ans plus tard :

Diana crée un zygote Z dans Mary. Elle combine les atomes de Z, parce qu'elle veut qu'un certain
événement E se produise trente ans plus tard (p.ex. un meurtre). De sa connaissance de ['état de
l'univers juste avant qu'elle ne crée Z et des lois de la nature de son univers déterministe, elle déduit
qu'un zygote avec précisément la constitution de Z, situé en Marie, se développera en un agent
autonome qui, dans trente ans, jugera, sur la base d'une délibération rationnelle, qu'il est préférable
de faire A et fera A, sur la base de ce jugement, en entrainant ainsi I’évenement E. [...] Trente ans plus
tard, Ernie est une personne en bonne santé mentale, autonome, qui exerce régulierement ses pouvoirs
de maitrise de soi et n'a aucune attitude pertinente, forcée ou produite de maniére coercitive. De plus,
ses convictions sont propices a une délibération éclairée sur toutes les questions qui le concernent, et
il est un délibérateur fiable. Il satisfait donc les conditions compatibilistes pour avoir librement fait A.*

Dans ce monde relativement similaire au notre, bien qu’Ernie satisfasse les conditions compatibilistes,
il semble intuitivement clair qu’il n’agit pas librement et qu’il n’est pas responsable de I'événement,
car Ernie a précisément été créé pour qu’il réalise I'évenement de fagon certaine. Dés lors, sa capacité
a s’identifier a I'action ne semble pas, dans un tel cas, suffisante pour la responsabilité morale. En
effet, serait-il juste de le punir alors qu’il manquait évidemment de contrdle sur un meurtre inévitable
des I'origine ? La réponse semble trés intuitivement pencher pour la négative.

A présent, considérons Bert, le double contrefactuel d’Ernie, atome pour atome. Bert est un étre

humain ordinaire en tous points de vue, partageant exactement les mémes caractéristiques et la

47 Mele, A. R. Free Will and Luck, New York: Oxford University Press. doi:10.1093/0195305043.001.0001
8 Traduction adaptée de Mele, A.R. Free Will and Luck, New York: Oxford University Press.
doi:10.1093/0195305043.001.0001

38



méme histoire qu’Ernie (évoluant dans un monde déterministe, fils de Mary, rationnel, autonome,
commettant le méme meurtre a 30 ans), a la seule différence que Bert n’a pas été créé par Diana. La
réalité de Bert est donc identique, point par point, a celle qui est décrite dans I'expérience de pensée
d’Ernie, si ce n"est que son zygote a été produit naturellement.

Selon Mele, dans la mesure ou Ernie et Bert sont la méme personne en tout point, il n’existe pas de
raison pertinente pour que Bert soit responsable du meurtre, alors qu’Ernie ne I'est pas. Dés lors, s’il
n'y a pas de différence moralement pertinente entre la situation de manipulation et celle de
déterminisme, alors il faut en conclure que Bert, non plus, n’est pas moralement responsable. Ici, cette
conclusion est sans doute facilitée par le caractére tres négligeable de I'unique différence gqu’il existe
entre les deux contrefactuels. En effet, dans le monde de Bert, la détermination divine est simplement
substituée par une détermination d’ordre naturel ou biologique. Mais cette substitution modifie-t-elle
cependant nos intuitions a propos du caractére déterminé de son action ?

Sila réponse est non, comme je le crois, la ressemblance entre les deux mondes semble telle qu’il est,
d’emblée, impossible de chercher un critére de différentiation qui sauverait les compatibilistes. Dés
lors, le succes de I'argument est large : il faut en conclure finalement que personne n’est véritablement
responsable dans un contexte déterministe.

Face a cet argument de la manipulation, il subsiste, je crois, une réponse compatibiliste a considérer.
En effet, un compatibiliste pourrait, ici, étre tenté de proposer de reprendre I'argument
incompatibiliste, mot a mot, afin de le retourner contre lui-méme (voir un bon exemple de cette
stratégie chez Mckenna®). En effet, s’il n’y a aucune différence moralement pertinente entre Ernie et
Bert, pourquoi devrions-nous partir de la non-liberté d’Ernie pour prouver celle de Bert, plutét que
I'inverse, c’est-a-dire de la liberté de Bert pour prouver celle d’Ernie. Dans la mesure ou la non-liberté
d’Ernie repose essentiellement sur notre soutien intuitif, les compatibilistes peuvent encore soutenir
que la liberté de Bert repose, elle aussi, sur notre soutien intuitif. Ainsi, s’il n’y a aucune différence
moralement pertinente entre Ernie et Bert, il est possible, ensuite, de transférer cette intuition vers
le cas de manipulation pour prouver I'inverse des incompatibilistes, a savoir que Bert et Ernie agissent
librement et sont moralement responsables.

Toutefois, peut-on réellement soutenir que ces deux soutiens intuitifs se valent? Peut-on
véritablement soutenir que l'intuition de la non-liberté d’un agent manipulé vaille celle de la liberté
d’un agent déterminé ? Il me semble tres clairement que non. En fin de compte, je crois que nos
réponses doivent reposer sur une honnéteté philosophique, sans laquelle la réflexion intuitive

devient, elle-méme, impossible. En effet, en défendant que I'intuition de la liberté de Bert vaut celle

4 McKenna, M. A Hard-Line Reply to Pereboom’s Four-Case Manipulation Argument. Philosophy and
Phenomenological Research, vol. 77, no. 1, 2008, pp. 142-59. JSTOR, http://www.jstor.org/stable/40041222.

39



de la non-liberté d’Ernie, les compatibilistes n’offrent aucun argument supplémentaire a leur position,
mais jettent plutét un discrédit fondamental sur le pouvoir de I'intuition elle-méme, ce qui empéche
le débat. Or, il est a noter que ce discrédit ne s’attaque pas uniguement aux incompatibilistes, mais
rejaillit aussi sur le compatibilisme, ainsi qu’une bonne partie de la pratique philosophique elle-méme.
Dés lors, je crois qu’il est nécessaire de veiller a éviter un déclin dialectique qui n’est bénéfique nulle
part. En effet, les intuitions sont nécessaires au débat et doivent étre critiquées lorsqu’elles sont
incorrectes et acceptées lorsqu’elles sont correctes. En ce qui concerne les arguments de la
manipulation, ce principe s’applique également. Aussi, je ne suis pas opposé a une potentielle réponse
compatibiliste qui viserait a expliquer en quoi les intuitions incompatibilistes sont infondées. Je
m’oppose toutefois a I'idée que I'intuition est toujours douteuse. Des lors, je considére I'apport intuitif
des arguments de la manipulation comme un avantage théorique, plut6ét qu’une faiblesse. De ce point
de vue, il me semble que I'argument est véritablement décisif. En effet, les cas que nous avons étudiés
constituent une tres sérieuse objection au compatibilisme, en mettant en cause les fondements de la
théorie. Grace aux arguments de la manipulation, il nous apparait clairement que le libre arbitre est
un concept métaphysique plutét que psychologique. Grace aux contre-exemples, nous comprenons
que l'identification n’est pas suffisante pour la responsabilité morale. Etre libre se congoit, donc, en
termes de possibilités, plutot qu’en termes d’identification. Or, si le déterminisme est vrai, la seule

possibilité est actuelle et nous devons admettre que cette thése est incompatible avec le libre arbitre.

40



2.5 Libertarianisme

Je viens de proposer que le compatibilisme se heurte a des arguments décisifs. Si ma ligne a été assez
convaincante, il faut en conclure que le déterminisme et le libre arbitre sont incompatibles.
Cependant, cette premiére réponse n’est pas suffisante pour poser définitivement I'impossibilité du
libre arbitre. Comme nous I’avons vu, il existe encore deux versions incompatibilistes qui défendent
I’existence du libre arbitre, en niant celle du déterminisme. Ces théses garantissent I'existence du libre
arbitre, en employant des moyens différents du compatibilisme. Il me faut alors les considérer
également avec attention. Plus précisément, le libertarianisme ne nie pas I'existence de mécaniques
déterministes dans la nature, mais réfute le déterminisme a I’échelle de la délibération humaine. Ainsi,
lors de la délibération, la conjonction des lois naturelles et du passé n’implique pas un seul et unique
futur possible. Les libertariens refusent donc le déterminisme, par définition, au profit du libre arbitre
et de la responsabilité morale. Puisque le libre arbitre est incompatible avec le déterminisme, il faut
donc également postuler la fausseté du déterminisme. Dans ces conditions, les libertariens
prétendent garantir la responsabilité morale.

En adoptant cette perspective, toute la difficulté consistera, cependant, dans I'explicitation des
raisons qui rendent le déterminisme inefficace a échelle humaine, alors qu’il est probablement vrai a
I’échelle des choses qui nous entourent. Ces raisons doivent, par ailleurs, étre assez pertinentes pour
justifier I'abandon du principe d’économie selon lequel une hypothése n’a pas de valeur, si elle n’a
pas de pouvoir explicatif supérieur a la théorie dominante. Or, puisque le déterminisme décrit
relativement bien la causalité naturelle, il faut trouver une raison significative pour motiver
I'opposition entre la causalité déterministe régissant le monde d’un c6té, et la causalité humaine de
I'autre. Il n'est cependant pas clair que les grands intéréts moraux que nous voulons défendre
remplissent une fonction rationnelle pour autant. Dans les développements qui suivent, je présente
les deux formes de libertarianisme en essayant de mettre I'accent sur les conditions du libre arbitre
gu’elles prétendent satisfaire. J’aborderai la causalité agentive, dans un premier temps, et la causalité

événementielle, ensuite.

41



2.5.1 Libertarianisme de la Causalité Agentive

Selon le libertarianisme de la causalité agentive, les actions humaines ne sont pas le résultat
d’événements antérieurs, déterminés par des facteurs externes, mais sont directement produites par
les agents eux-mémes. Lorsque nous disons, par exemple, « Léa a délibérément assassiné son
voisin. », nous ne présupposons pas que les différents événements psychologiques liés a sa personne
(dispositions, croyances, désirs, etc...) ont causé I'assassinat, mais plutét que Léa, elle-méme, en tant
gue substance, a directement causé la mort de son voisin. Ainsi, le libertarianisme de la causalité
agentive correspond étroitement a la formulation littérale de nos énoncés quotidiens. En effet, dans
nos descriptions ordinaires de I'agentivité, nous lions causalement I'action a I'agent de fagon directe.
Par ailleurs, les libertariens congoivent les agents comme des causes libres et non-déterminées des
évenements qu’ils produisent. Bien que tout évenement soit toujours déterminé par des facteurs
antérieurs, les agents, en tant que substances, sont, quant a eux, congus comme fondamentalement
libres.

Il est difficile de définir avec plus de précision la forme d’un modele standard de causalité agentive,
dans la mesure ol ses principaux représentants ont souvent postulé I'existence du libre arbitre, sans
clarifier d’abord la structure métaphysique qu’il doit satisfaire. En effet, la position semble reposer,
avant tout, sur un sens commun considérable, plutét qu’un modéle théorique. A ce titre, il est
probable que le crédit accordé a la causalité agentive tienne en grande partie au grand soutien intuitif
gue représente notre expérience de I'action, a la premiere personne. En effet, du point de vue de
I’expérience phénoménale, il semble que nos actions sont produites librement, car elles nous
apparaissent comme s’il était possible d’agir autrement et comme si nous en étions la source ultime.*°
Ainsi, la causalité agentive satisfait entierement les conditions du libre arbitre que nous avions
identifiées dans la conception traditionnelle. Puisque les agents bénéficient d’un contréle radical sur
leurs actions, ils en constituent la source d’une telle maniére qu’ils auraient pu réellement faire
autrement. lls sont capables d’initier causalement une action dont la réalisation dépend uniquement
d’eux-mémes et créent, par leur volonté libre, des chaines causales alternatives. Dés lors, si toute
action est fondamentalement initiée indépendamment des événements antérieurs, les agents

possédent une capacité robuste d’agir autrement et sont la source ultime de leurs actions.

50| n’est cependant pas clair que nos intuitions soient si tranchées en cette matiére. (voir Nahmias, E. Morris,
S., Nadelhoffer, T. et Turner, J. (2004). The Phenomenology of Free Will. Journal of Consciousness Studies,
11(7-8), 162-179.)

42



2.5.2 Libertarianisme de la Causalité Evenementielle

Selon le libertarianisme de la causalité événementielle, ce sont les événements mentaux associés aux
agents, par exemple leurs émotions, leurs désirs ou leurs croyances, qui causent les actions. La
causalité évenementielle est donc similaire a un modele déterministe standard, a la seule différence
gu’elle permet la possibilité qu’un événement en cause un autre, de facon indéterministe (ce qui ne
signifie pas que tous les évenements sont toujours causés de maniére indéterministe, mais seulement
que certains le sont). Il est a noter, tout d’abord, que I'idée méme d’une causalité indéterministe n’est
pas absurde, compte tenu de certaines interprétations de la mécanique quantique, promues en
physique contemporaine. S'il existe effectivement un indéterminisme fondamental dans la réalité
subatomique des choses, alors il n’est pas interdit de concevoir I'hypothése qu’un indéterminisme
infra-neuronal, aux effets macroscopiques, soit également possible, lorsque nous délibérons. Sur cette
base, il est ensuite possible de concevoir nos choix comme étant le résultat d’une causalité
évenementielle indéterministe : nos raisons causeraient de facon indéterministe notre prise de
décision, qui causerait ensuite l'action de facon déterministe. Par ailleurs, l'introduction de
I'indéterminisme au sein de la causalité suffit pour contredire la thése du déterminisme universel et
permet d’entrevoir, sur cette base, la possibilité d’un libre arbitre. En effet, si nos prises de décision
ne sont pas déterminées par les évenements antérieurs et qu’il est, a priori, impossible de prédire
I’action qui sera actualisée, il peut sembler désormais que nous ayons davantage de contrble agentif.
Selon les libertariens, cette modification centrale a précisément pour but de permettre de sauver le
libre arbitre et la responsabilité morale. En effet, s’il existe un indéterminisme au niveau de nos prises
de décision, alors il est métaphysiquement possible que I'événement actuellement produit n’ait
jamais eu lieu et qu’un autre évenement flt produit a la place. La premiere condition du libre arbitre
est alors remplie. Néanmoins, concernant la seconde condition, il n’est pas clair que le fait de postuler
un indéterminisme entre les événements permette aux agents d’étre la source ultime de leurs actions.
En effet, si nos décisions sont causalement indéterminées, il apparait alors que ce ne sont pas les
agents, mais le hasard qui détermine I’action en dernier lieu. Cette introduction de I'indéterminisme
est particulierement problématique, en ce qu’elle ne semble pas augmenter notre contréle sur les
actions. Ainsi, si les décisions que nous prenons sont finalement réduites a des occurrences purement
hasardeuses, les libertariens auront sauvé le principe des possibilités alternatives a un prix qui n’est
pas envisageable, car le principe a lui seul n’est pas suffisant pour le libre arbitre.

Pour cette raison, il semble encore nécessaire aux libertariens d’expliquer comment I'agent occupe

une place déterminante dans la réalisation de ces différentes possibilités, sans quoi le contréole est

43



perdu. Dans I'objectif de combler cette lacune, Robert Kane®! donne une réponse similaire a celle des
compatibilistes et propose de lier nos raisons et nos actions par une forme d’identification. Selon sa
théorie, nos raisons ne causent pas systématiquement nos choix sur un mode indéterministe, mais
seulement lorsque nous nous trouvons dans une situation ou nous avons autant de raisons nous
poussant a agir dans deux directions contradictoires (ou plus). Dans un tel dilemme, nous avons
toujours de bonnes raisons d’agir pour les deux possibilités d’actions soumises a I'indétermination
causale. Ces raisons permettent ensuite I'identification, parce qu’elles se rattachent directement aux
différents états mentaux qui constituent notre nature. Nous nous identifierons ainsi a I'action actuelle,
car le lien entre les raisons et I'action est sauvegardé dans les deux cas.

Par conséquent, I'indéterminisme n’est pas a concevoir, selon Kane, tel un hasard vicieux, mais plut6t
comme une incertitude fondamentale quant a l'actualisation de différentes options fideles au
caractére d’un agent. En somme, son modele a pour avantage, non seulement de satisfaire la
condition de source agentive, mais encore de garantir simultanément le principe des possibilités

alternatives, auquel les compatibilistes étaient contraints de renoncer.

51 Kane, R. (1996), The Significance of Free Will. New York: Oxford University Press.

44



2.6 Arguments contre le Libertarianisme

Dans cette section, je propose des objections d’ordre conceptuel aux deux positions que je viens de
présenter. Je ne formulerai pas d’objections empiriques °?, car il me semble que la premiére catégorie
de critiques remplit efficacement sa fonction philosophique et que la deuxieme n’est utile qu’en
second recours. Par ailleurs, en attaquant la cohérence méme des théories, les objections
conceptuelles bénéficient certainement d’un pouvoir de conviction plus radical.

Tout d’abord, j’analyserai I'incohérence de la notion de causa sui, que le libertarianisme de la causalité
agentive abrite en lui-méme. Je montrerai alors que ce concept méne a une régression vicieuse. Dans
un second temps, je soutiendrai que le modele de la causalité éveénementielle, méme dans sa forme
la plus épurée, estincapable de se défaire de la présence d’un hasard incompatible avec le libre arbitre

et la responsabilité morale.

2.6.1 Causa Sui

Pour mettre en lumiere I'incohérence de la causalité agentive, reprenons d’abord I'exemple de Léa
qui assassine délibérément son voisin. D’apres les libertariens, Léa commet cet assassinat parce
gu’elle a décidé librement de le faire, a la suite d’'un processus indéterministe. Pour autant, il ne faut
pas comprendre I'indétermination en question selon I'idée que Léa aurait agi de fagon hasardeuse et
sans raison, parce qu’elle ne serait alors ni libre, ni responsable de son acte. En effet, selon les
libertariens de la causalité agentive, lorsque nous disons que Léa n’était pas déterminée a assassiner
son voisin, il faut plutét comprendre qu’elle n’était pas déterminée a le faire par des facteurs
extérieurs a elle-méme. A ce titre, les actions de Léa ne sont pas indéterminées, mais
autodéterminées, ce qui signifie qu’elle agit librement, en considérant les différents motifs qui lui sont
propres. Avant le meurtre, on peut imaginer, par exemple, que Léa jugeait I'attitude suspecte de son
voisin comme une menace ou alors qu’elle nourrissait, depuis toujours, des désirs inavouables de
violence qui I'ont poussée a agir.

Cependant, les libertariens ne peuvent pas admettre non plus, que les raisons qui ont motivé
I’assassinat reposaient sur des facteurs qui échappaient au contréle de Léa (sa nature paranoiaque ou
son sadisme, par exemple). Si tel était le cas, il faudrait en conclure également qu’elle manquait de

contrdle sur son acte, comme nous I'avons montré a I'occasion des objections au compatibilisme.

52| est en effet possible de formuler de nombreuses objections au libertarianisme sur la base de son
invraisemblance physique.

45



Les libertariens doivent donc défendre, par ailleurs, que Léa disposait d’'un contrdéle sur ses
motivations, qu’elle les a choisies et qu’elles n’ont pas été simplement subies. A ce stade, il parait
clair, d’ores et déja, que la causalité agentive se situe dans un intervalle délicat. En effet, si les raisons
de Léa ne déterminent pas assez ses actions, alors elles sont hasardeuses. Mais si les raisons de Léa
déterminent trop ses actions, alors elles sont inéluctables. Pour sortir de cette tension, les libertariens
de la causalité agentive soutiennent que les agents libres possedent également la capacité de
controler leurs motifs et les raisons qui les poussent a agir. Léa n’est pas seulement la cause libre de
ses actions, mais également la cause libre d’elle-méme (causa sui), dans la mesure ou elle choisit les
traits et caractéristiques qui la constituent sur le plan psychologique : Léa a assassiné son voisin
librement, parce qu’elle a choisi d’étre qui elle est. Si elle avait décidé d’étre autrement, c’est-a-dire
d’avoir d’autres croyances ou désirs, alors elle n’aurait pas commis ce meurtre.

Toutefois, ce point pose un probléme. En effet, la causa sui semble contenir une incohérence tres
problématique, mise en lumiére par Galen Strawson. >* Pour que Léa soit responsable de son
assassinat, nous savons désormais qu’il faut également qu’elle soit responsable du caractére
malveillant a partir duquel s’est fondée I'action. Mais pour étre responsable de son caractéere
malveillant, il faut I'avoir choisi. Or, il faut postuler que Léa préexistait a ce caractere, puisqu’il ne peut
pas exister de choix sans une agentivité qui I'opeére et c’est sur la base de cette nature fondamentale
qgue Léa a choisi son caractere. Mais a nouveau, cette nature préexistante doit avoir des raisons pour
que Léa choisisse son caractére librement, sinon c’est le hasard qui en est a I'origine. Ainsi, pour étre
vraiment libre, il ne suffit pas que Léa décide de son acte et de son caractéere, il faut également qu’elle
décide de la nature antérieure a partir de laquelle elle a décidé de son caractére et ainsi de suite
jusqu’a I'infini. Selon Galen Strawson, les implications de la causalité agentive démontrent finalement
gu’elle est impossible, en raison de la réduction générée par le concept méme. En effet, la
responsabilité morale implique une autodétermination quasi-divine qui ne peut raisonnablement étre
attendue d’un étre humain :

« If we are responsible (...) then we have a prerogative which some would attribute only to God: each of us,

when we act, is a prime mover un-moved” >*

Pour cette raison, le libertarianisme de la causalité agentive apparait comme une position caduque,

tant que les libertariens restent incapables de résoudre le probleme conceptuel. Cela étant dit, on

53 Strawson, G. (1994). The Impossibility of Moral Responsibility. Philosophical Studies: An International Journal
for Philosophy in the Analytic Tradition, 75(1/2), 5-24. http://www.jstor.org/stable/4320507.
54 Chisholm, R. (1964). Human Freedom and the Self. In Robert Kane (ed.), Free Will. Blackwell.

46



congoit mal comment la réduction a linfini pourrait étre évitée a partir du moment ol la

responsabilité morale semble requérir un libre arbitre au sens fort.

2.6.2 Hasard

Le principal probléeme conceptuel de la causalité évenementielle concerne le hasard, comme je I'ai
brievement mentionné lors de la présentation. En effet, la substitution du déterminisme par
I'indéterminisme ne semble pas étre une solution viable a premiére vue, puisque le hasard semble
également incompatible avec le libre arbitre. Robert Kane, a qui nous devons certainement la théorie
libertarienne la plus aboutie, prétend néanmoins qu’on peut se prémunir des méfaits du hasard en
ajustant le modele de la causalité événementielle. Selon sa these, le libre arbitre existe, sitot que nos
actions sont causées par un processus indéterministe intervenant dans notre structure cérébrale. En
effet, quand un agent est dans un tel dilemme qu’il est incapable de trancher entre des raisons
équivalentes, I'action produite de facon indéterministe falsifie I'inéluctabilité du futur, sans étre
hasardeuse pour autant, car elle reste fidele a ses raisons. On peut donc concevoir la position de Kane
comme un intermédiaire fluide, tirant avantage du compatibilisme pour garantir I'identification et de
I'indéterminisme pour sauver la possibilité alternative. Je pense néanmoins que cette théorie hérite
également des inconvénients inhérents a ses avantages. Ainsi, il est possible de critiquer la théorie de
deux facons. Tout d’abord, si le processus qui transforme les raisons en options est déterministe,
comme le prétend Kane (dans I’espoir de sauver I'identification et donc la source agentive), la position
est susceptible de devoir faire face aux mémes objections que celles que nous avions formulées a
I’encontre du compatibilisme. En effet, puisque les options disponibles sont déterminées par des
facteurs qui échappent a notre contréle, I'action le sera également, méme si elle est indéterminée,
dans un second temps. Imaginons qu’un agent hésite entre deux actions immorales (tricher a un
examen en utilisant son portable et tricher en utilisant des fiches de papier), de telle sorte que le choix
final soit indéterminé. Cet agent bénéficie de la possibilité robuste d’agir autrement car les deux
actions sont indéterminées, mais il n"a cependant pas la possibilité pertinente de ne pas tricher, en
raison de la nature méme de ses raisons qui sont hors de contréle. Il serait étrange de défendre que
I'indéterminisme permette la responsabilité morale dans cette situation, puisque I’'agent reste
déterminé a agir immoralement dans les deux cas.

La seconde critique porte sur le hasard. Bien que le lien entre nos raisons et les différentes options
gue nous envisageons ne soient effectivement pas hasardeux, cela signifie-t-il pour autant que le choix
parmi les deux options ne I'est pas non plus ? Il y a ici une confusion a éviter. Si les deux options

possibles correspondent bel et bien a la nature de I'agent et que celui-ci s’identifie dans tous les cas,

47



il semble néanmoins que I'agent n’opére pas un role suffisant dans la prise de décision finale, ce qui
céde toujours une place au hasard. En d’autres termes, dans le modele de Kane, I'agent bénéficie
effectivement d’un certain contréle sur ses options, sans avoir, pour autant, de contréle au niveau du
processus indéterministe qui en actualisera I'une des deux. La place occupée par le hasard, dans cette
conception du libre arbitre, pourrait ensuite entrainer des conséquences inacceptables au niveau de
nos pratiques morales.

Alfred Mele® propose une expérience de pensée qui met en évidence ce probléme. Imaginons que
Mike soit tiraillé entre deux actions possibles, 'une étant immorale et I'autre morale (rendre ou non
un portefeuille trouvé). Puisqu’il est incapable de choisir entre les deux options qui sont compatibles
avec I'ensemble de ses raisons morales et égoistes, un processus indéterministe s’initie dans son
cerveau et Mike choisit finalement de rendre le portefeuille. Imaginons maintenant une situation
contrefactuelle identique ol I'indéterminisme aboutit au choix contraire, c’est-a-dire au fait de garder
le portefeuille. Selon Kane, Mike a agi librement dans les deux cas, parce qu’il avait la possibilité
robuste d’agir autrement et parce que les deux actions sont cohérentes avec la personne qu’il est. En
conséquence, il faut le blamer dans le cas ou il garde le portefeuille, et le louer dans le cas ou il le rend.
Pourtant, il semble, en un sens moral, que la prise de décision finale échappe totalement au contréle
de Mike, dans les deux cas. L’action demeure hasardeuse dans la mesure ou ses raisons, bien qu’elles
expliquent les options disponibles, n’expliquent pas, cependant, pourquoi il rend le portefeuille dans
le premier cas, et le garde dans le second. Ainsi, I'action libre est toujours hasardeuse en derniéere
instance. Les deux issues métaphysiquement possibles reposant autant sur le hasard, il semble
étrange qu’elles justifient ensuite des évaluations morales contraire. Lorsque nous blamons une
mauvaise action, nous voulons que I’évaluation puisse rejaillir sur les motifs ou le caractére de I'agent.
Or, dans le modele de Kane, un méme caractére et de mémes motifs sont susceptibles d’étre
hasardeusement bons ou mauvais, I'agent étant comme spectateur de ses actions en derniére
instance. Par conséquent, la causalité événementielle réduit les bonnes actions a des actions
chanceuses et nous ne sommes pas prés de nous contenter de cette conclusion.*® Dés lors, le type de
contrdle permis par cette théorie est encore insuffisant pour la responsabilité morale. Plus encore, le
probléeme du hasard est probablement irréductible, dés lors que l'on postule une causalité

événementielle indéterministe.

55 Mele, A. R. (2006). Free Will and Luck. New York, US: Oxford University Press.
56 Levy, N. (2011). Hard Luck: How Luck Undermines Free Will and Moral Responsibility. Oxford, GB: Oxford

University Press UK.

48



2.7 Du Scepticisme au Déterminisme Dur

Depuis le début de ce chapitre, je n’ai pas encore pris parti pour une position propre et me suis
contenté d’une évaluation objective des théories du libre arbitre. Pour parachever cette réflexion, il
me faut désormais proposer une interprétation générale des conclusions que j’ai tirées. Tout d’abord,
je crois avoir montré de facon satisfaisante que la position compatibiliste n’était pas raisonnablement
tenable, du moins dans les formes ambitieuses que j'ai discutées. Je pense, en réalité, que la grande
popularité dont elle jouit dans la communauté philosophique tient d’avantage aux intéréts qu’elle
permet de défendre, qu’a sa rationalité propre. En effet, parvenir a la conclusion selon laquelle la
responsabilité morale existe, qu’importe la vérité du déterminisme, représente des avantages
pratiques qui ne sont pas remis en question. Cependant, le maintien de ces intéréts se fait, a mon
sens, au prix d’'un échec théorique trop manifeste. Apres analyse, les théses de l'identification
aboutissent, en effet, a une conception affaiblie du libre arbitre qui s’avere parfois en telle
contradiction avec nos intuitions qu’elle n’en garde que le nom. Je tiens a préciser, néanmoins, que je
ne suis pas foncierement opposé a l'usage d’une version faible du libre arbitre. Au contraire, il me
semble que celle-ci pourrait occuper une fonction pragmatique qui nous permettrait, en pratique, de
faire la différence entre une action qui suit une longue délibération et une action produite sous la
menace d’'une arme, par exemple. En revanche, je suis trés opposé a I'idée centrale selon laquelle ce
libre arbitre affaibli serait suffisant pour la responsabilité morale. En effet, il est possible qu’un certain
degré de controle soit compatible avec le déterminisme, sans étre nécessairement suffisant pour la
responsabilité morale. Or, étant donné que nous avons expressément défini le libre arbitre en ces
termes, le contréle requis pour la responsabilité morale reste incompatible avec le déterminisme.
Puisque nous avons un attachement primitif au libre arbitre et qu’il est incompatible avec le
déterminisme, nous pouvons encore se demander si le déterminisme est faux. J'ai, dans un deuxiéme
temps, appréhendé deux manieres de rendre compte de la fausseté du déterminisme pour affirmer
le libre arbitre. En ce qui me concerne, j’ai une sympathie pour la thése libertarienne de la causalité
agentive, principalement pour deux raisons. La premiére concerne le soutien phénoménologique dont
elle semble bénéficier grandement et que je n’ai fait qu’esquisser dans mes réflexions préalables. En
effet, lorsque nous expérimentons la délibération a la premiére personne, je crois que nous nous
représentons le monde exactement tel que les libertariens décrivent I'agentivité humaine.

La deuxieme raison est que, de toutes les théories du libre arbitre, 'analyse ambitieuse promue par

la causalité agentive est la seule qui soit vraiment suffisante pour la responsabilité morale a mon sens.

49



Néanmoins, a contre cceur, je crois qu’il est nécessaire d’abandonner cette position pour la seule
raison qu’elle repose, comme je I'ai montré, sur une incohérence conceptuelle tres sérieuse. Je
considere, donc, le libre arbitre comme impossible, a moins que I’on réussisse a en fournir une analyse
conceptuelle convaincante qui résisterait a la régression a l'infini identifiée. Bien que I'argument de
Galen Strawson me semble particulierement efficace, je ne suis pas certain de I'impossibilité a priori
d’une telle entreprise. J’adopterais volontiers le libertarianisme dans ces conditions, qui ne sont
malheureusement pas réunies a présent.

A ce stade, j’ai déja refusé deux positions sur les quatre existantes (compatibilisme, causalité agentive,
causalité évenementielle et déterminisme dur). Il me reste donc a trancher entre le libertarianisme de
la causalité événementielle et le déterminisme dur. Dans la mesure ou I'indéterminisme postulé par
les libertariens de la causalité évenementielle entraine un probleme de hasard incompatible avec la
responsabilité morale, jestime que la position échoue a expliquer convenablement en quoi
I'introduction de I'indéterminisme causal est salutaire.

Par conséquent, il me reste a choisir entre, d’'une part un modeéle indéterministe incompatible avec le
libre arbitre, et d’autre part un modéle déterministe également incompatible avec le libre arbitre. A
ce titre, étant donné que le libertarianisme de la causalité événementielle n’atteint pas I’objectif qu’il
s’était fixé, il me semble que I'opposition entre la causalité déterministe universelle d’un coté et la
causalité indéterministe des étres humains de l'autre, devient superflue, en raison du principe
d’économie que j'ai mentionné. Par un raisonnement abductif qui fait du déterminisme dur la
meilleure explication (jusqu’a preuve du contraire), je rejoins finalement cette these. En résumé, ma
position est essentiellement le résultat d’'un raisonnement négatif qui tient compte des échecs des
différentes théories. Je pense donc qu’il est possible d’étre déterministe, sans nécessairement
chercher a établir de preuves positives de I'universalité du déterminisme causal (ce qui est d’ailleurs
difficilement envisageable). En ce sens, je ne partage pas, non plus, I'approche des déterministes
classiques qui défendent, a I'image de Spinoza®’, une vision du monde positivement déterministe. Au
contraire, le déterminisme auquel je souscris est avant tout le constat d’un échec, celui de la causalité

agentive en premier lieu, et celui des autres théories dans un second lieu.

57 Spinoza, B. Ethique. Edition établie, présentée et annotée par Charles Ramond. Collection Folio Essais,
Gallimard, 2010.

50



Chapitre Il : Le Probleme des Attitudes Réactives

Dans ce dernier chapitre, je m’intéresse a un probléme pratique qui contrarie le scepticisme a propos
de la responsabilité morale. Dans le Chapitre |, j’ai défini les attitudes réactives comme un ensemble
d’émotions qui impliquent une attribution de responsabilité morale. Or, si la responsabilité morale est
impossible, pour les différentes raisons que j'ai données, il faut alors en conclure que nos attitudes
réactives sont toujours inadéquates (unfitting) et doivent finalement étre abolies ou révisées.
Cependant, méme les déterministes les plus convaincus doivent admettre que cette conclusion les
met dans une position délicate, propre au scepticisme. Comment expliquer, en effet, la difficulté des
sceptiques a appliquer leurs croyances ?

Il existe ici une étrange incohérence entre les résultats théoriques auxquels nous parvenons et
I’ensemble des attitudes et comportements que nous adoptons pratiquement. Stephen Hawking
raconte, dans « Une breve histoire du temps », une anecdote qui souligne avec ironie le probleme
dont je parle. Le récit est celui d’'un physicien, déterministe convaincu, pour qui un seul futur est
possible, compte tenu des lois de la nature. Le physicien argumente avec son ami, alors qu’ils se
proménent dans la rue. Lorsque les deux hommes arrivent au bord d’une route, le scientifique
s’interrompt pour regarder a droite, puis a gauche, avant de traverser, ce qui a pour effet de faire
sourire son ami. L’ami sourit parce que le comportement pratique du physicien laisse entendre que
différents futurs sont possibles, alors qu’il développait a I'instant un discours inverse.

Dans ce chapitre, je chercherai a montrer qu’il existe au sujet des attitudes réactives un probleme
similaire, qui tient a I'incapacité de se défaire d’une pratique que I'on croit infondée, mais vers laquelle
nous sommes naturellement portés.

Dans un premier temps, j'identifierai les problémes du déterminisme en prenant soin d’évacuer
d’abord les faux-problémes (3.1.), a savoir ceux qui n’ont pas de réel fondement. Parmi d’autres vrais
problémes (3.1.1 et 3.1.2), je défendrai que le probleme le plus sérieux est celui du traitement des
attitudes réactives (3.1.3). Ensuite, j'essayerai de proposer et discuter les solutions possibles au
probléme identifié. Je commencerai par introduire les theses défendues par Strawson dans Freedom
and Resentment (3.2.). Je distinguerai alors deux théses fortes : la thése naturaliste (3.2.1 et 3.2.2) et
la thése normative (3.2.3) et évaluerai dans quelle mesure elles résolvent le probléeme (3.2.4).

A la suite de cela, je formulerai des objections aux deux théses strawsonniennes (3.3 et 3.4).

Ces objections me meneront, enfin, a la défense d’une autre these, I'illusionnisme, qui est capable de

résoudre le probléme (3.5).

51



3.1 Identification des Problemes du Déterminisme Dur

Pour parvenir au probléme des attitudes réactives, ma méthode procedera, en premier lieu, par
I’élimination des critiques infondées que I'on peut formuler a I'encontre du déterminisme prima facie.
Je commence en effet par écarter les problemes que le déterminisme n’a pas a résoudre, pour
parvenir dans un second temps, a ceux qui me paraissent les plus sérieux.

Tout d’abord, il existe une confusion entre fatalisme et déterminisme, a I'origine d’une partie de ce
que j'appellerai les « faux-problémes » du déterminisme dur. En effet, la these selon laquelle un seul
futur est possible, peu importe les choix que nous faisons, differe de la thése selon laquelle un seul
futur est possible, en fonction des choix que nous faisons. On saisit mieux cette différence a I’'aune
d’un exemple littéraire, car le fatalisme a souvent été mis en scéne explicitement dans les tragédies
grecques. Je présenterai d’abord un exemple de fatalisme, en le comparant ensuite au déterminisme.
Considérons (Edipe, fils du roi de Thebes, voué a un destin tragique avant sa naissance : une prophétie
annonce que I'enfant tuera son pére et épousera sa mére. Malgré les efforts de ses parents pour éviter
la prophétie en I'abandonnant dans les bois, (Edipe est adopté et, bien des années plus tard, ignorant
tout de son origine, finira par tuer son peére lors d'une rencontre fortuite sur la route et épousera sa
mere ensuite. La prophétie est finalement réalisée, malgré tous les choix entrepris pour I'éviter.

Or, si le déterminisme est vrai, nous avons encore de bonnes raisons de penser que nous ne
partageons pas le destin d’CEdipe en ce que, contrairement a lui, nos choix et nos actions ont un réel
pouvoir causal sur les futurs évenements. Fatalement, (Edipe aurait toujours réalisé la prophétie,
d’une fagon ou d’une autre, et indépendamment de ses efforts. Or, selon le déterminisme, si (Edipe
avait pu agir autrement, le futur aurait été modifié de telle maniere qu’il aurait évité la prophétie, car
si les causes sont modifiées, les effets le sont aussi. Au contraire, le fatalisme prétend que toutes les
causes convergent vers un effet inéluctable, ce qui constitue un modéle métaphysique différent.

A la suite de cette distinction, nous pouvons commencer par écarter deux problémes qui, par
confusion, s’appliquent a tort au déterminisme, mais a raison au fatalisme. Une bonne partie des faux-
problémes partent effectivement de l'idée erronée selon laquelle le déterminisme, en nous
empéchant de réellement faire ce que nous voulons, donne finalement lieu a la résignation, I'abandon

et I'apathie.

52



Plus précisément, la premiere critique soutient que nos actions n’ont plus de sens, dans un monde ou
tout évenement est inéluctable. En effet, si le physicien d’Hawking croyait vraiment au déterminisme,
il traverserait la route sans regarder, puisque sa mort est déja déterminée par les lois de la nature en
une date et un endroit précis. Il ne vaut pas la peine d’essayer d’empécher ce qui est inéluctable : soit
les lois de la nature prévoient qu'’il sera percuté par une voiture, donc il n’y a pas lieu de regarder
avant de traverser ; soit les lois de la nature prévoient qu’il ne sera pas percuté par une voiture, donc
il n’y a pas non plus lieu de regarder avant de traverser. Il faut alors en conclure que le physicien
déterministe est réduit a I'inaction. Toutefois, a y voir de plus pres, on peut parvenir raisonnablement
a cette conclusion uniquement si le physicien se trouve dans la situation d’CEdipe et non pas si le
déterminisme est vrai. Dans un monde fataliste, le physicien n’aurait effectivement pas les moyens
d’échapper a son destin, car tous ses choix ne peuvent mener qu’au méme effet. Or, le déterminisme
n’implique pas que nos actions n’aient pas de pouvoir causal sur la suite des éveénements. Il est donc
faux de penser que la prise de précautions du physicien est insensée. Au contraire, méme si le
déterminisme est vrai, les précautions permettent toujours d’éviter les dangers. Il reste vrai qu’un
étre humain qui ne fait pas attention en traversant la route a plus de chance de mourir. Le physicien
regarde donc avant de traverser parce que cet acte préventif est déterminant et efficace pour éviter
I'accident, le fait qu’il soit lui-méme déterminé a agir ainsi n’empéchant pas I'efficacité de I'action elle-
méme. Dés lors, le probleme disparait a partir du moment ou I'on saisit véritablement que I'efficacité
causale reste permise dans un cadre déterministe. Les compatibilistes ont d’ailleurs été d’une grande
utilité pour montrer que le déterminisme n’est pas incompatible avec toute forme de controle sur nos
actions.

La seconde critique soutient que, méme si nos actions demeurent peut-étre efficaces, la délibération
n’a plus de sens, quant a elle, et nous sommes donc contraints de ne plus délibérer, ce qui revient a
ne plus agir. On peut comprendre cette nouvelle critique de deux maniéres. D’abord, en supposant
gue nos délibérations n’ont plus d’utilité si le déterminisme est vrai. Dans ce cas, nous pouvons
répondre a cette objection en invoquant encore une fois la confusion entre fatalisme et déterminisme.
En effet, nos délibérations demeurent aussi efficaces si le déterminisme est vrai puisqu’elles ont
toujours un pouvoir causal.

La deuxieme maniére de formuler la critique, plus ambitieuse, concerne, quant a elle, l'irrationalité de
la délibération déterministe. En effet, pour délibérer, nous devons croire que différents futurs sont
ouverts et cette croyance est incompatible avec le déterminisme. La délibération est doncirrationnelle

parce qu’elle implique la conjonction de deux croyances contradictoires.

53



Ici, il faut admettre que le déterminisme force une modification radicale dans nos croyances.

En effet, si le déterminisme est vrai, un seul futur est possible et nous ne pouvons plus persévérer
dans I'idée qu’un ensemble de réalisations le sont. Il reste néanmoins possible d’argumenter que cette
modification ne conduise pas nécessairement a un abandon radical de la délibération. En effet, croire
gu’un seul futur est possible n’implique pas la connaissance de ce futur inéluctable, ni des choix que
nous n’avons pas encore faits. En ce sens, les déterministes proposent de concevoir la délibération
comme un processus épistémique, plutdt que métaphysique. En délibérant, les agents considérent
plusieurs possibilités épistémiques, alors qu’il n’existe qu’une seule possibilité métaphysique. Ainsi
congue, la délibération n’est pas nécessairement irrationnelle, puisque les croyances libertariennes
sont substituées par des probabilités épistémiques. De la méme maniere qu’il n’est pas incohérent de
croire 1) que la piece de 5.- a 50% de chance de tomber sur pile ou face, et 2) que cette piece ne peut
tomber que sur I'une des deux faces, il n’est pas incohérent de délibérer en sachant qu’un seul futur
est possible, parmi les options probables.

Jaimerais, a présent, identifier trois véritables problémes qui s’appliquent au déterminisme dur, en
me concentrant principalement sur le dernier. Un véritable probleme consiste typiquement une
pratique importante rendue incohérente par le scepticisme a propos de la responsabilité morale.
Selon Peter Inwagen, le rejet de la responsabilité morale cause nécessairement ce type de problémes,
dans la mesure ou nos attitudes courantes présupposent quotidiennement la responsabilité morale>s.
Pour ce faire, je sépare tout d’abord deux types de problémes : les problémes moraux et les probléemes
relatifs au sens de I'existence. Ceux-ci portent sur deux implications différentes du scepticisme a
propos de la responsabilité morale. En dernier lieu, je montrerai que le probleme des attitudes

réactives est intimement lié au deux premiers.

3.1.1 Moralité

L'une des préoccupations premieres, des lors que I'on parvient a la conclusion que la responsabilité
morale est impossible, est de se demander, en un sens large, comment la moralité peut exister dans
ces conditions. En effet, sans responsabilité morale, nos actions ne sont plus susceptibles d’étre
blamées ou louées. Il apparait, des lors, que nos pratiques morales sont considérablement mises en
cause et doivent peut-étre étre raisonnablement suspendues. Il est certain que cette conclusion
radicale est problématique pour le sceptique et mérite, a ce titre, un discours supplémentaire. Pour y

voir plus clair, il est nécessaire d’identifier quelles sont les pratiques morales réellement menacées

58 Van Inwagen, P. (1983). Essai sur le libre arbitre. (Trad. F. Nef). Vrin. (Traduction francaise de I'ouvrage "An
Essay on Free Will")

54



par le scepticisme. Je vais, pour ce faire, passer en revue différentes formulations de cette difficulté
générale.

Tout d’abord, on pourrait étre tenté de juger que si la responsabilité morale n’existe pas, les concepts
moraux de « bien » et « mal » n’ont plus lieu d’étre. Néanmoins, les déterministes ont, a ce sujet, les
ressources nécessaires pour défendre l'inverse. En effet, il serait étrange de soutenir qu’il est
impossible de former des jugements axiologiques a propos d’une action donnée, sous prétexte qu’elle
est déterminée. Imaginons un agent dont la tumeur au cerveau le force a adopter en permanence des
comportements vicieux et cruels. Bien que nous reconnaissions volontiers qu’il serait injuste de le
blamer pour ses attitudes, il ne semble pas, pour autant, que ses actions deviennent moralement
neutres. Ses actions vicieuses et cruelles ne remplissent pas les critéres de I'action morale® et ce,
indépendamment de la nature du processus causal qui a permis leur réalisation. Si tel est le cas, le
déterminisme n’est pas incompatible avec I'usage des termes relatifs a I’évaluation morale.

Cela étant dit, bien que les actions puissent étre morales ou immorales indépendamment du
déterminisme, ce qui importe davantage, lorsque nous disons d’une action qu’elle est bonne ou
mauvaise, n’est pas sa seule caractérisation morale, mais plutot les récompenses et punitions qu’elle
motive. En effet, il semble évident que nos pratiques morales ne consistent pas uniquement en des
jugements froids, mais comprennent également d’autres attitudes qui impliquent le désir de punir ou
récompenser I'agent qui le mérite. Une composante rétributioniste semble donc intimement liée au
jugement moral. Or, si le déterminisme est vrai, personne n’est moralement responsable de ses actes
et personne ne peut justement étre puni ou récompensé. Cette difficulté représente des problémes
concrets au niveau du traitement des comportements criminels en particulier : si la responsabilité
morale n’existe pas, nous n'avons plus de raison de punir les mauvais comportements. Ce point reléve
méme d’une évidence philosophique selon Honderich:

“It is agreed on all hands that some factual belief about an action’s having been free is required by us for
holding an agent responsible and of course for blaming or punishing her. If | lose the belief, | cannot persist in
the attitude or the behavior. »%

Dés lors, I'une des difficultés du sceptique réside dans I'obligation d’abandonner I'idée selon laquelle
nous punissons les criminels pour avoir librement mal agi. Mais est-ce a dire, néanmoins, que le

rétributionisme soit la seule maniére de traiter convenablement les comportements criminels ?

59 peut-étre est-ce néanmoins plus clair dans un cadre conséquentialiste que déontologiste. Les deux
formulations de I'impératif catégorique, en termes de respect de la dignité et de principe de généralisation
impliquent-elles 'autonomie ? Quant a I'éthique des vertus, je ne sais pas exactement comment me
prononcer. Puisque I'on ne peut pas rattacher ce comportement au caractére de I'agent, j’ai I'impression que
ce comportement serait exclu du cadre moral.

80 Honderich, T. Compatibilism, Incompatibilism, and the Smart Aleck. Philosophy and Phe-

nomenological Research 56 (1996), pp. 85562, at pp. 856-9; cf. A Theory of Determinism.

55



En réalité, il est méme permis de se demander si la punition, elle-méme, réalise toujours une fin
rétributioniste. En effet, lorsque I'on punit un enfant, par exemple, il est probable que I'acte n’ait pas
nécessairement vocation a lui donner le mauvais traitement qu’il mérite, mais plutét a favoriser un
apprentissage et une éducation morale®:. Les différents degrés de punition permettraient a I'enfant
de saisir le degré de gravité de sa faute et le conduiraient a une meilleure conscience morale. De la
méme maniere, il est possible de justifier la punition des criminels sur un motif similaire, en évacuant
I'idée méme de rétribution. Néanmoins, je crois que I’analogie entre la punition d’un criminel et celle
d’un enfant doit étre sujette a caution. En premier lieu, il est peu probable que tout criminel soit dans
une situation d’ignorance enfantine qui nécessite un apprentissage moral. De plus, il n’est pas certain
gu’une amélioration morale succéde toujours a la punition. Toutefois, je crois qu’il est encore possible,
pour le sceptique, de justifier traiter les comportements criminels, sans punition. En effet, sans méme
considérer la responsabilité morale, il est possible de justifier la privation de liberté des criminels, par
souci de prévention ou de protection de la société, plutot que par rétribution. Ainsi, les sceptiques
pourraient défendre I'utilité d’'une méme mesure, tout en la justifiant différemment. La détention
criminelle, ainsi congue, se calquerait sur le modele de la quarantaine : lorsqu’une personne est
porteuse d’un virus dangereuy, il semble, en effet, justifié de la tenir a I’écart pour préserver les autres.
Le sceptique parviendrait ainsi a une approche conséquentialiste du droit :

“Suppose a person poses a danger to society by a sufficiently strong tendency to commit murder. Even if he is
not in general a morally responsible agent, society would nevertheless seem to have as much right to detain
him as it does to quarantine a carrier of a deadly communicable disease who is not responsible for being a

H 762
carrier.

Contrairement au rétributionisme, cette forme de conséquentialisme est compatible avec le
scepticisme a propos de la responsabilité morale, dans la mesure ou elle ne présuppose pas
nécessairement le libre arbitre et la responsabilité morale. En effet, I'usage de mesures sociales pour
empécher la réalisation de certaines tendances criminelles, n‘implique pas nécessairement la
croyance en une responsabilité a I'origine de ces tendances. Cette forme de conséquentialisme
suppose seulement que la criminalité est un mal a prévenir socialement, au méme titre qu’une
maladie grave. En effet, le fait que les criminels ne méritent pas le blame et la punition ne signifie
pas pour autant qu’il serait juste de permettre leur liberté, alors qu’elle représente une menace.
Bien que cette alternative puisse contrarier certaines de nos intuitions, il est peut-étre préférable de
I'adopter finalement, des lors que I'on croit en I'impossibilité du libre arbitre.

Enfin, le probléme moral le plus sérieux a mon sens, tient au role normatif que jouent nos énoncés

moraux. En effet, on distingue généralement les faits des normes de la maniére suivante : les faits

61 pereboom, D. (2001). Living without Free Will. Cambridge University Press.
52 Ibid.

56



décrivent ce qui est et les normes prescrivent ce qui doit étre. Or, sil’'on comprend la morale comme
un ensemble de prescriptions commandant ce qu’il faut et ne faut pas faire, il est probable que cette
normativité n’ait plus vraiment de sens, dans un monde sans libre arbitre. En effet, il existe un principe
kantien largement partagé selon lequel « devoir implique pouvoir ». Ce principe suggére que les
agents doivent étre capables de faire ce qui leur est moralement exigé. Or, si le déterminisme est vrai,
personne ne peut agir autrement que ce qui est actuel et donc personne ne doit faire quoique ce soit.

Je ne traiterai pas directement de cette question dans la suite de mes réflexions.

3.1.2 Le Sens de la Vie

Parallelement aux problémes morauy, il existe une inquiétude générale a propos du vide existentiel
laissé par I'absence de responsabilité morale. En effet, si toutes nos décisions trouvent origine dans
des facteurs externes a notre volonté, il semble finalement que nous ne contrélons pas la direction
gue prennent nos existences, ce qui nous contraint a une position de spectateur de nos propres vies.
A cause du déterminisme, nous sommes réduits a l'illusion de poursuivre les objectifs que nous
croyons nous fixer librement. Aussi, les opposants au scepticisme prétendent, en définitive, que cette
prise de conscience conduit a un état de renoncement relatif a I’existence elle-méme et a un nihilisme
vicieux. Toutefois, bien que le déterminisme entraine sans doute une modification concrete au niveau
de nos croyances a propos du monde, il est nécessaire de veiller a ne pas en surévaluer les
conséquences, a échelle existentielle. Tout d’abord, il est possible de mettre en perspective ce
préjudice, en soulignant les bénéfices que I'on peut également tirer, a titre personnel, de I'labsence de
libre arbitre. La perspective déterministe défendue pas les stoiciens, par exemple, a pour vocation
contraire de conduire a une attitude mesurée et une stabilité émotionnelle dont les avantages sont
appréciés, plutdét que contestés. Par ailleurs, I'équanimité obtenue permet de se préserver des
souffrances qui sont le signe d’une résistance ou lutte contre ce qui est inévitable. Selon les stoiciens,
c’est au contraire par une conscience accrue du déterminisme que nos existences gagnent en valeur.
Bien qu’il soit permis de douter des arguments stoiciens, je crois plus généralement qu’il est important
de relativiser les effets généraux du déterminisme sur nos existences, en évitant de nourrir les poncifs
habituels. Comme le souligne Daniel Dennett®, le déterminisme péatit d’une longue tradition de
représentations inquiétantes et de métaphores connotées en philosophie. « Le marionnettiste », « la
prison invisible » ou « le télépathe malveillant » sont effectivement des analogies qui contribuent a
forger une certaine représentation qui n’est pas toujours fondée. Ces expressions forcent une

conception selon laquelle le déterminisme serait le synonyme d’une manipulation externe ayant pour

53 Dennett, D. C. (1984). Elbow room: The varieties of free will worth wanting. MIT Press.

57



seul but de nous contraindre. Or, je ne crois pas que le déterminisme implique toujours une forme de
coercition ou de manipulation au niveau de nos choix, ni qu’il soit intrinsequement incompatible avec
I’épanouissement et le sens dans I'existence. En effet, si le déterminisme impliquait nécessairement
une coercition ou une manipulation, il apparaitrait sans doute qu’une bonne partie de la valeur que
nous accordons a nos vies serait perdue. Si nous apprenions, par exemple, que toutes nos décisions
cruciales étaient le résultat d’'une manipulation familiale orchestrée minutieusement depuis notre
naissance, il apparaitrait certainement que cette découverte aurait un impact trés négatif sur la valeur
et le sens de nos vies. Néanmoins, le déterminisme n’est pas systématiquement vécu comme une telle
manipulation. Il semble, en effet, que les conditions généalogiques de la détermination, plut6t que la
détermination elle-méme, conditionne notre capacité a attribuer de la valeur a nos existences. Ainsi,
dans certaines conditions, la détermination est jugée compatible avec I’épanouissement, alors qu’elle
est inacceptable dans d’autres conditions. Dés lors, il reste possible que nos projets soient déterminés
de telle fagon que I'épanouissement est permis. Pereboom en propose un exemple qui me semble
parlant :

“For example, suppose one discovered that one’s career choice was determined by a deep interest, produced
by the circumstances of one’s upbringing, in finding solutions for some of the
problems facing humanity. Or that the choice of one’s spouse is explained by the salutary features of one’s
childhood environment, which one was determined to replicate because of the happiness it produced. These
discoveries might well enhance the fulfillment provided by these projects.”%

Dans cet exemple, le déterminisme se défait relativement bien de la représentation inquiétante,
développée plus haut. Si le type de déterminations auxquelles nous sommes le plus souvent soumis

ressemblent a celles qui sont décrites dans I'exemple, alors nous avons de bonnes raisons de penser

gue le déterminisme n’est pas, en soi, incompatible avec I'’épanouissement.

Toutefois, il est nécessaire de concéder que le déterminisme invalide une certaine conception de soi,
qui est valorisée pour elle-méme. L’idée selon laquelle nous sommes des agents libres, autonomes et
capables de fagonner nos vies doit étre effectivement revue, si le déterminisme est vrai. Le principal
probléme de cette révision est le passage abrupt d’une représentation selon laquelle I'étre humain

participe activement a sa vie, a une représentation selon laquelle il subit les évenements. Je parlerai

indirectement de ce probléme dans la section prochaine.

3.1.3 Les Attitudes Réactives

Jen viens désormais au probléme des attitudes réactives. Au chapitre |, j’ai défini les attitudes

réactives comme un ensemble d’émotions qui attribuent de la responsabilité morale, en réaction aux

4 pereboom, D. (2001). Living without Free Will. Cambridge University Press.

58



bonnes et mauvaises volontés exprimées dans un contexte social. Or, si la responsabilité morale est
impossible pour les raisons évoquées dans le chapitre précédent, nos attitudes réactives deviennent
inadéquates, dans la mesure ou elles représentent une propriété que I'objet ne possede pas. Par
conséquent, elles doivent étre abandonnées ou révisées, par souci de rationalité. Pourtant, cette
conclusion est problématique pour les sceptiques a propos de la responsabilité morale,
principalement pour deux raisons.

Tout d’abord, les sceptiques doivent admettre que I'abandon d’une pratique aussi quotidienne que
I"attribution de responsabilité morale ne semble pas envisageable. Selon P.F. Strawson, il est méme
psychologiquement impossible de se débarrasser d'attitudes fondamentales et ordinaires telles que
la colere, l'indignation, le remord ou la gratitude. En effet, ces attitudes structurent notre humanité
en profondeur et il n’est pas certain que nous soyons assez sensibles aux raisons théoriques, en faveur
du déterminisme, pour étre capables d’une telle révision. Si tel est le cas, le sceptique doit expliquer
pourquoi les attitudes réactives sont incontournables (inescapable), afin d’éviter I'incohérence.

Le second probleme est le suivant : a supposer que nous en soyons capables, 'abandon des attitudes
réactives représenterait un réel colt sur la vie humaine, étant donné le réle essentiel qu’elles jouent
dans nos existences. Ainsi, le scepticisme est pris en étau. En effet, soit nous sommes incapables
d’abandonner les attitudes réactives et il revient au sceptique d’expliquer cette incapacité a vivre
conformément a ses croyances ; soit nous sommes capables d’abandonner les attitudes réactives et
le sceptique est dans I'obligation de reconnaitre, au vu du caractére essentiel du role qu’elles jouent
en termes moraux et existentiels, que cet abandon représente une trop grande perte. Comme j'ai
taché de I'évoquer précédemment, cette perte rejaillit principalement sur les deux autres types de
problémes que j’ai déja identifiés.

Tout d’abord, les attitudes réactives réflexives telles que le remord, la culpabilité ou la honte occupent
une fonction morale importante, parce qu’elles motivent un perfectionnement de soi. Grace a ces
émotions déplaisantes, nous prenons conscience de nos fautes et sommes disposés dans un second
temps a les réparer. Sans attitudes réactives, il est probable que nous perdions un moyen de nous
améliorer sur le plan moral :

“Shame, like guilt, is rightly viewed as an essential ingredient in what makes us moral agents. While
guilt signals, and is justified by, our infringements of moral norms and typically motivates us to repair wrongs,
shame signals and is justified by our failing to honor, even minimally, the demands consubstantial with the
values to which we are attached, and it thus typically motivates us to reform ourselves.”®>

Par ailleurs, les attitudes réactives sont fondamentales et en ce qu’elles permettent une participation

active aux relations et rapports interpersonnels. Selon cette vue, les attitudes réactives constituent le

5 Deonna, J. Rodogno, R. et Teroni, F. In Defense of Shame: The Faces of an Emotion (2011; online edn, Oxford
Academic, 19 Jan. 2012), https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199793532.001.0001

59


https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199793532.001.0001

cceur de notre sociabilité humaine. On peut, en effet, raisonnablement argumenter qu’en I'absence
d’attitudes réactives personnelles telles que la gratitude, I'admiration ou le pardon, nous perdrions
beaucoup de notre capacité a entretenir des relations centrales telles que I'amitié et I'amour. Il va
sans dire qu’une telle perte affecterait le sens de nos existences. En effet, selon Strawson, il existe une
différence fondamentale entre deux types d’attitudes relationnelles. Tout d’abord, [lattitude
subjective est une attitude de sujet a sujet, qu’un adulte responsable adopte a I'encontre des autres
adultes responsables. Cette attitude se caractérise par un certain nombre d’exigences
interpersonnelles, qui se traduisent par la présence d’attitudes réactives. Au contraire, |'attitude
objective est une attitude adoptée par les adultes responsables a I’encontre des enfants, des animaux
ou des adultes atteints de maladie mentale sévere. Elle se caractérise, quant a elle, par une absence
ou suspension des exigences interpersonnelles et des attitudes réactives. En effet, |'attitude objective
semble étre incompatible avec les exigences morales qui sont permises dans |'attitude subjective.
Lorsque nous décrivons, par exemple, la mauvaise action d’une personne atteinte d’une déficience
sévere par exemple, nous sommes effectivement plus enclins a adopter des termes biologiques plutét
gue moraux. Aussi, nous réagissons le plus souvent a ces comportements sans attitudes réactives. Des
lors, si les attitudes réactives sont toujours inadéquates parce que le déterminisme est vrai, nous
devons adopter une généralisation de I'attitude objective et concevoir toutes les actions humaines,
non plus comme des actes voulus, mais plutdt comme des évenements objectifs. Or, le principal
probléeme de cette idée est que l'attitude objective semble conduire a des comportements froids et
calculateurs qui sont incompatibles avec des relations humaines de qualité :

“Imagine for a moment what a world would be like in which we all regarded each other solely with the
objective attitude. (...) The most gruesome difference between this world and ours would be reflected in our
closest human relationships—in the relations between siblings, parents and children, and especially spouses

and companions. We would still be able to form some sorts of association that could be described as
relationships of friendship and love. One person could find another amusing or useful. One could notice that
the presence of a certain person was, like the sound of a favorite song, particularly soothing or invigorating.
We could choose friends as we now choose clothing or home furnishings or hobbies, according to whether
they offer, to a sufficient degree, the proper combination of pleasure and practicality. (...) Nonetheless, | hope
it is obvious why the words ‘friendship’ and ‘love’ applied to relationships in which admiration, respect, and
gratitude have no part, might be said to take on a hollow ring. A world in which human relationships are
restricted to those that can be formed and supported in the absence of the reactive attitudes is a world of
human isolation so cold and dreary that any but the most cynical must shudder at the idea of it.”%®

Comme le suggere Susan Wolf, la substitution de I"attitude subjective par I'attitude objective
représente une perte de valeur. Sans attitudes réactives, les relations personnelles semblent, en
effet, perdre ce qu’elles avaient d’essentiel.

Au vu de ses larges implications, le probléme des attitudes réactives devient un enjeu central pour les

sceptiques a propos de la responsabilité morale. En premier lieu, comment expliquer notre incapacité

56Wolf, S. (1981). The Importance of Free Will. Mind, 90(358), 386-405.

60



a abandonner les attitudes réactives ? Les sceptiques sont ici responsables d’une forme d’irrationalité
qui consiste en I'incapacité de vivre en accord avec ses croyances.

Dans un deuxiéme temps, s’il est possible de suspendre les attitudes réactives, du moins pour les
besoins de la réflexion, comment comprendre notre refus de le faire ? Le probleme des attitudes
réactives peut, ici, étre compris comme un conflit entre deux types de rationalités : en un sens, il est
rationnel de croire en la responsabilité morale au vu des avantages conséquents que cette croyance
comporte a échelle humaine. Mais en un autre sens de « rationalité », il n’est pas rationnel de fonder
une pratigue sur une croyance que nous savons fausse, en dépit de ses avantages. Mon objectif, dans

le reste de ce travail, sera d’essayer de trouver la meilleure réponse a ces questions.

61



3.2 Freedom and Resentment

Dans son influent Freedom and Resentment, P.F. Strawson se fixe pour objectif principal de réconcilier
deux acteurs divergents du probleme du libre arbitre, qu’il appelle les « optimistes » et les
« pessimistes ». Bien que cette terminologie puisse sembler imprécise, il faut identifier, sous ces deux
titres, 'opposition entre compatibilistes et incompatibilistes. Plus exactement, les « optimistes » de
Strawson souscrivent & un genre spécifique de compatibilisme®’, qui prétend que nos pratiques
morales telles que le blame, la louange, la récompense et la punition se justifient par leur utilité
sociale, qu’importe la vérité ou non du déterminisme. lls sont donc dits « optimistes », au vu de leur
tendance a relativiser les effets préjudiciables du déterminisme sur nos vies morales.

Les « pessimistes », a l'inverse, réferent aux incompatibilistes qui pensent que la vérité du
déterminisme rend la responsabilité morale impossible et affecte donc toutes les pratiques qui la
nécessitent. Ainsi, I'incompatibiliste est dit « pessimiste » parce qu’il considére que seul un libre
arbitre libertarien est suffisant pour fonder la responsabilité morale, car 'utilité de la responsabilité
morale n’est pas suffisante pour la responsabilité morale elle-méme.

La position de Strawson, quant a elle, est comprise comme une voie de résolution, entre optimisme
et pessimisme. D’un c6té, Strawson consideére, a 'instar des pessimistes, que la position optimiste est
lacunaire et ne permet pas de justifier convenablement nos pratiques morales : analyser le blame
uniquement sur la base de son utilité sociale semble donner lieu, au mieux, a une forme de moralité
insuffisante. En effet, en basant la responsabilité morale sur son utilité, il semble que les optimistes
omettent quelque chose de vital, le concept de responsabilité morale n’apparaissant pas réductible a
son utilité. Dans certaines situations, il est possible qu’il soit utile de tenir pour responsable un agent,
alors qu’il ne 'est pas et, a I'inverse, il est possible qu’il ne soit pas utile de tenir pour responsable un
agent qui 'est. Des lors, en quoi I'utilité permettrait-elle de justifier le blame ?

D’un autre c6té, Strawson considere que les pessimistes, en se référant a une notion libertarienne
obscure et trop exigeante conceptuellement («the obscure and panicky metaphysics of

libertarianism »), font appel a un moyen disproportionné de parer cette insuffisance.

57 Selon cette forme de compatibilisme, ce n’est pas la responsabilité morale qui est compatible avec le
déterminisme, mais plutét I’'ensemble de nos pratiques morales qui sont justifiées en vertu de leur utilité. Ce
type de compatibilisme est une forme de « pragmatisme moral » ou de « conséquentialisme moral ».

62



Selon lui, la lacune peut étre comblée plus simplement par nos attitudes réactives, car ce sont elles
qui interviennent dans nos attributions de responsabilité morale :

“What is in question is the pessimist’s justified sense that to speak in terms of social utility alone is to leave out
something vital in our conception of these practices. The vital thing can be restored by attending to that
complicated web of attitudes and feelings which form an essential part of the moral life as we know it, and
which are quite opposed to objectivity of attitude.”®®

Pour s’en convaincre, il faut néanmoins quitter I'analyse conceptuelle de la responsabilité morale, au
profit d’une description psychologique de ce que nous faisons pratiquement lorsque nous tenons
qguelqu’un pour responsable. Strawson suggeére, a ce titre, que cette nouvelle perspective nous méne
a deux idées simples mais fondamentales : 1) la moralité ne peut étre congue hors de notre cadre
psychologique et émotionnel, et 2) nous avons un attachement primitif aux attitudes réactives qui
appartiennent a ce cadre. Ces deux constats donnent lieu, ensuite, aux deux théses principalement
défendues dans Freedom and Resentment. Dans un premier temps, Strawson milite pour une thése
psychologique qui soutient que nos attitudes réactives, en étant issues du cadre naturel de notre vie
psychologique (« general framework of human life »), ne peuvent pas étre remises en question par le
déterminisme, lequel apparait comme « hors-sujet », en regard de ce cadre naturel :

“The human commitment to participation in ordinary inter-personal relationships is, | think,
too thoroughgoing and deeply rooted for us to take seriously the thought that a general
theoretical conviction might so change our world that, in it, there were no longer any such
things as inter-personal relationships as we normally understand them; and being involved
in inter-personal relationships as we normally understand them precisely is being exposed
to the range of reactive attitudes and feelings that is in question.”®®

Dans un second temps, Strawson milite pour une thése complémentaire, d’ordre normatif, qui
soutient que, au vu de notre attachement primitif aux attitudes réactives et de leur role essentiel, ces
attitudes ne doivent pas étre remises en question par la croyance en le déterminisme :

“And | shall reply, second, that if we could
imagine what we cannot have, viz. a choice in this matter, then we could choose
rationally only in the light of an assessment of the gains and losses to human life,
its enrichment or impoverishment; and the truth or falsity of a general thesis of
determinism would not bear on the rationality of this choice.””®

Ainsi, la véritable contribution de Strawson repose sur une idée qui n’avait pas été suggérée
jusgu’alors : on peut résoudre le probleme des attitudes réactives, par les attitudes réactives elles-
mémes. Néanmoins, le succés de cette solution nécessite, en premier lieu, que nous quittions une
approche commune a toutes les theses traditionnelles de la responsabilité morale qui, malgré les

désaccords, partagent toutes la méme erreur.

58 Strawson, P. F. (1962). Freedom and Resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 187-211.
59 1bid.
70 |bid.

63



En effet, compatibilistes et incompatibilistes se trompent en cherchant rigoureusement les conditions
nécessaires et suffisantes pour la responsabilité morale et oublient de considérer I'aspect
psychologique de /'attribution de responsabilité morale, dans lequel nos attitudes réactives sont
centrales. En localisant cette erreur, Strawson pense finalement réconcilier les acteurs principaux du

débat du libre arbitre.

3.2.1 These Naturaliste

Selon Strawson, 'erreur fondamentale des théses traditionnelles repose sur I’analyse théorique qui
est fournie d’emblée dans la recherche des conditions suffisantes au concept, alors que la
responsabilité morale est une notion essentiellement pratique, qu’il s’agit de décrire et délimiter,
plutdt qu’analyser. En y regardant de plus prés, c’est en effet par le biais de nos attitudes réactives
gue nous attribuons de la responsabilité morale, car ce sont ces mémes émotions qui interviennent
pratiguement dans l'usage que nous en faisons. Aussi, nous concevons les agents comme
responsables, non pas sur la base d’une analyse métaphysique préalable, mais plutét grace a la
structure de nos engagements naturels dirigés vers les autres participants de notre communauté
morale et nos réactions primitives aux intentions manifestées par ces-derniers. Dés lors, fonder la
responsabilité morale sur des conditions métaphysiques robustes entraine, de fagon problématique,
la sur-intellectualisation d’une notion essentiellement ordinaire. En effet, dans nos pratiques, les
attributions de responsabilité morale reposent, plus modestement, sur des attitudes primitives auto-
justificatrices, au méme titre que certaines formes de sympathie, d’animosité et d’amitié sont des
attitudes qui ne semblent pas nécessiter de justification en dehors de leur cadre.

Les attitudes réactives sont I'expression naturelle d’'une préoccupation fondamentale dirigée vers
I’évaluation des intentions d’autrui et n’ont pas besoin d’étre justifiées autrement :

“It matters to us (...) whether the actions of other people (...) reflect attitudes toward us of good will, affection,
or esteem on the one hand or contempt, indifference, or malevolence on the other””!

A ce titre, chercher a justifier 'attribution de la responsabilité morale, en dehors des conditions propre
a son usage est une erreur philosophique et un exces de rationalisation. Au quotidien, si nous faisons
tous usage de cette notion correctement, ce n’est pas sur la base d’un principe théorique, tel que la

possibilité alternative ou la source agentive, mais simplement grace a la structure interne de nos

71 Strawson, P. F. (1962). Freedom and Resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 187-211.

64



attitudes. Les attitudes réactives sont donc suffisantes pour concevoir la responsabilité morale et la
lacune est comblée.

Selon Strawson, cette structure autonome est capable, par ailleurs, d’opérer les distinctions qui nous
importe, dans les attributions de responsabilité morale. Il existe, donc, des facons appropriées de
blamer et louer les personnes méme dans un cadre déterministe. Bien qu’il nous arrive de suspendre
ou modifier nos attitudes réactives, sous certaines conditions propres a nos pratiques, le
déterminisme, en tant que thése abstraite, n’est jamais véritablement pertinent pour savoir si telle
attitude est appropriée ou non.

Dés lors, Strawson se propose de décrire nos usages, en identifiant les considérations qui entrent
typiquement en jeu dans la suspension ou la modification de nos émotions. En premier lieu, il apparait
gue nous suspendons ou modifions nos attitudes réactives, seulement lorsque I'agent initialement
visé par nos réactions bénéficie de bonnes défenses («pleas »”2). Il existe essentiellement deux types
de défenses qui permettent une révision de nos attitude réactives : les excuses et les exemptions. Les
excuses produisent une suspension ou modification des attitudes réactives en montrant que, méme
si une certaine conduite est mauvaise, elle ne manifeste cependant aucune mauvaise volonté. En
effet, les excuses réveélent que la conduite en question ne manifeste pas, contrairement aux
apparences, de la mauvaise volonté. On formule généralement les excuses a |'aide des phrases
suivantes : « Je n’avais pas I'intention de », « je ne pensais pas que », « Je ne savais pas que », etc...”>
Imaginons, par exemple, une personne qui en bouscule une autre, sans aucune mauvaise intention.
Dans ce cas, il y a de fortes chances que la colere ou l'indignation soit effectivement jugée
inappropriée, apres que I'excuse est formulée et la mauvaise volonté écartée.

Les exemptions, quant a elles, produisent une suspension ou modification des attitudes réactives en
montrant que, méme si une certaine conduite est mauvaise et exprime une mauvaise volonté, I'agent
en question est incapable d’entretenir des relations interpersonnelles normales et de participer a la
communauté morale. Les exemptions sont typiquement invoquées pour exclure certaines catégories
d’étres qui, par leur invalidité psychologique ou leur immaturité, sont percues comme inaptes a la
moralité. On formule généralement les exemptions a I'aide des phrases suivantes : « Ce n’est qu’un
enfant », « Il est malade », « « Il n’est plus lui-méme », etc...”* Imaginons, par exemple, une personne
victime d’une forme sévere de schizophrénie, mettant le feu a des habitations. Dans ce cas, il y a

également de fortes chances que notre colere ou indignation soit suspendue, aprés que I’'exemption

72 McKenna, M. S. (1998). The Limits of Evil and the Role of Moral Address: A Defense of Strawsonian
Compatibilism. The Journal of Ethics, 2(2), 123-142. |l est difficile de traduire le terme « plea » autrement que
par défense, étant donné que le terme juridique « plaidoyer » parait inapproprié dans ce contexte.
73 H

Ibid.
74 1bid.

65



est formulée. En effet, les exemptions conduisent a adopter une attitude objective envers leur cible :
nous voyons en elle un défaut ou une incapacité a s’engager normalement dans les relations
interpersonnelles. Selon Strawson, ces deux types de défenses sont les seules raisons capables de
motiver la suspension ou la modification de nos attitudes réactives. Dés lors, méme si le déterminisme
est vrai, celui-ci ne constitue jamais une excuse, ni une exemption, aux mauvaises conduites que nous
adoptons. Premierement, le déterminisme n’est pas une excuse, parce qu’il n"'empéche pas nos
actions d’exprimer de mauvaises intentions. Deuxiemement, le déterminisme ne constitue pas une
exemption, parce gu’il n'implique pas le fait que tout le monde soit psychologiquement inapte. Ainsi,
le déterminisme ne fournit pas de motif universel pour saper le bienfondé de nos attributions
ordinaires de moralité.

En résumé, on peut clarifier la stratégie naturaliste de Strawson en quelques points clefs.

Tout d’abord, la qualité des intentions et volontés exprimées par les autres nous importe beaucoup.
Ce souci donne lieu a des exigences qui définissent si un comportement est approprié ou non. A ce
titre, les attitudes réactives se congoivent comme des réactions a la satisfaction ou non de ces
exigences.

Ensuite, Strawson suggéere que ces réactions sont sujettes a des modifications, et parfois méme a des
suspensions. Il existe deux raisons de réviser nos attitudes réactives : les excuses et les exemptions.
Enfin, ces deux types de défenses révelent des différences dans les intentions et capacités des
différents agents. Les attitudes réactives appropriées sont celles qui traquent ces différences. Or, ces
différences ne sont pas annulées par la vérité du déterminisme. En effet, il existe toujours une
différence de capacité entre un enfant et un adulte, indiquée par notre pratique de I'exemption. Des
lors, sila vérité du déterminisme n’implique pas une incapacité générale a s’engager dans des rapports
interpersonnels, ni le fait que tout le monde ait de bonnes intentions, alors cette thése n’est pas

pertinente.

3.2.2 Naturalisme et Responsabilité Morale

Une autre question qu’il est possible de se poser a propos de la theése naturaliste défendue dans
Freedom and resentment est la suivante : Strawson offre-t-il une définition de la responsabilité
morale ? Plus précisément, Strawson explique-t-il ce que c’est, pour un agent, d’étre moralement
responsable ? Et, si oui, quelles sont les conditions a remplir pour étre moralement responsable ?

A proprement parler, je crois qu’il n’existe, dans I'article, aucune évidence littérale allant dans le
sens d’une telle définition. Dés I'entame de son article, Strawson se fixe un but différent : réconcilier
les optimistes et les pessimistes. Toutefois, il est vrai qu’une connexion est clairement établie entre

les attitudes réactives et la responsabilité morale. Certains commentateurs influents ont alors

66



interprété Strawson comme attribuant une priorité métaphysique a I'attribution de responsabilité
morale, sur la responsabilité morale elle-méme’® Watson, par exemple, propose une interprétation
selon laquelle Strawson renverserait effectivement la logique de la thése traditionnelle de la
responsabilité morale, pour proposer ensuite une nouvelle définition de la responsabilité morale
(voir la section 1.2.).

Selon cette nouvelle définition, étre responsable s’explique par rapport aux réactions émotionnelles
exprimées par les autres. Ce n’est donc pas la responsabilité morale qui expliquerait I’attribution de
responsabilité morale, mais plut6t I'inverse :

“In Strawson’s view, there is no such independent notion of responsibility that explains the propriety of the
reactive attitudes. The explanatory priority is the other way around: It is not that we hold people responsible
because they are responsible; rather, the idea (our idea) that we are responsible is to be understood by the
practice, which itself is not a matter of holding some propositions to be true but of expressing our concerns
and demands about our treatment of one another.”7®

Cette interprétation de la thése strawsonienne peut ensuite donner lieu a différentes analyses de la
responsabilité morale qui s’appuient sur cette priorité métaphysique et définissent la responsabilité

morale a partir des attitudes réactives :

- Constructivisme : X est responsable de P, si X est tenu responsable de P.

- Dispositionalisme : X est responsable de P, si X est disposé (dans certaines circonstances) a
étre tenu responsable de P.

-« Fittingness account »”’ : X est responsable de P, si X est tenu responsable de P, de facon
appropriée.

Si I'interprétation est correcte, alors il est effectivement possible de déduire ce type de définitions
du discours de Strawson. Bien que le philosophe ne le formule pas clairement ainsi, certains
commentateurs pensent néanmoins que ces définitions sont d’inspiration strawsonnienne.
Pourtant, selon d’autres commentateurs, en particulier Maria Alvarez’®, Strawson, en écrivant

Freedom and Resentment, n’a jamais voulu proposer une thése de la responsabilité morale.

7> Voir: Watson G. (2014). Peter Strawson on Responsibility and Sociality. Oxford Studies

in Agency and Responsibility, 2, pp. 15-32. / McKenna, M. (2012). Conversation and Responsibility. New York:
Oxford University Press. / Shoemaker D. (2017). Response-Dependent Responsibility; or, a Funny Thing
Happened on the Way to Blame. Philosophical Review, 126(4), pp. 481-527.

76 Watson, G. (1987). Responsibility and the Limits of Evil: Variations on a Strawsonian Theme. In Schoeman
(Ed.), Responsibility, Character, and the Emotions. Cambridge University Press.

77 McCormick, K. (2022). The Problem of Blame: Making Sense of Moral Anger. Cambridge: Cambridge
University Press. doi:10.1017/9781108907071

78 Alvarez, M. (2021). P. F. Strawson, Moral Theories and ‘The Problem of Blame’: ‘Freedom and Resentment’
Revisited. Aristotelian Society Supplementary Volume 95 (1):183-203.

67



Selon cette derniéere, la connexion entre attitudes réactives et responsabilité morale, effectivement
établie par Strawson, n‘implique cependant pas la priorité explicative des attitudes réactives sur la
responsabilité morale. Cette connexion est plutét un moyen argumentatif de montrer que le
concept de responsabilité morale n’est pas mis en péril par le déterminisme.

Dans la mesure ou cette question herméneutique reste ouverte a mon sens, je ne prendrai pas

position. Par ailleurs, la suite de mes réflexions ne nécessite pas de réponse fixe en la matiére.

3.2.3 These Normative

A la suite de la thése naturaliste, il est possible d’attribuer & Strawson, en second lieu, une thése
normative correspondante. Non seulement le déterminisme n’a aucun impact sur nos attitudes
réactives, mais encore il ne doit pas avoir un tel impact. Cette deuxieme thése sert a prévenir une
critique potentielle qui objecterait que, bien que la thése naturaliste décrive convenablement nos
attributions de responsabilité morale, elle ne justifie pas pour autant de telles pratiques. En effet, une
pratique peut étre d’une certaine maniere, sans devoir étre telle qu’elle est. Selon Strawson, cette
objection est néanmoins infondée, dans la mesure ou il serait insensé de soutenir que nos attitudes
réactives doivent étre autres que ce gqu’elles sont. La thése naturaliste prétend précisément que le
cadre naturel qui gouverne nos attitudes réactives est incontournable (sauf défenses) et ne peut pas
étre infléchi. En un sens, nous n’avons pas a justifier ce que nous sommes.

On peut néanmoins interpréter I’article de Strawson comme concédant un autre argument qui fait
appel a la rationalité :

“It is a question about what it would be rational to do if determinism were true, a question about the rational
justification of ordinary inter-personal attitudes in general. Such a question could seem real only to one who
has utterly failed to grasp the purport of the preceding answer (...). the commitment [to ordinary inter-
personal relationships] is part of the general framework of human life, not something that can come up for
review as particular cases can come up for review within this general framework.””°

En supposant qu’il serait possible que le déterminisme entraine la suspension de nos attitudes
réactives, cela impliquerait-il, pour autant, qu’il serait rationnel d’adopter une telle suspension ?

Nos attitudes réactives se verraient alors substituées par une attitude objective similaire a celle que
nous adoptons envers les enfants :

“To adopt the objective attitude to another human being is to see him, perhaps, as an object of social policy;
as a subject for what, in a wide range of sense, might be called treatment; as something certainly to be taken
account, perhaps precautionary account, of; to be managed or handled or cured or trained; perhaps simply to

be avoided (. . .) The objective attitude may be emotionally toned in many ways: it may include repulsion or
fear, it may include pity or love, though not all kinds of love. But it cannot include the range of reactive feelings
and attitudes which belong to involvement or participation with others in interpersonal human relationships; it

79 Strawson, P. F. (1962). Freedom and Resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 187-211.

68



cannot include resentment, gratitude, forgiveness, anger, or the sort of love which two adults can sometimes
be said to feel reciprocally, for each other.”®

Or, il va sans dire qu’une telle substitution, au-dela du fait qu’elle est impossible partout et en
permanence, ne serait en aucun cas souhaitable. Si nous avions effectivement la capacité d’adopter
une attitude objective généralisée, cela n'impliquerait cependant pas qu’il serait rationnel d’adopter
une perspective si radicale qu’elle entrainerait la fin des relations humaines auxquelles nous tenons.

En effet, peut-étre Strawson veut-il arguer également qu’une théorie aussi spéculative que le
déterminisme n’est pas le bon type de raison pour abandonner les attitudes réactives. Le point, ici,
est qu’une description essentiellement théorique du monde n’est pas a méme de fournir les raisons
pratiques suffisantes pour abandonner nos attributions de responsabilité morale. Le déterminisme est
une doctrine théorique qui possede des implications théoriques, mais ne mene pas a des
conséquences pratiques. Dés lors, si nous devions choisir d’abandonner les attitudes réactives, seule
des raisons pratiques entreraient en considération. Mais, si I'on raisonne pratiquement, en
considérant ce que nous avons a gagner ou a perdre, la généralisation de I'attitude objective
représenterait une trop grande perte sur nos vies. Par conséquent, il serait plus rationnel de conserver
les pratiques que nous jugeons essentielles :

“It would not necessarily be rational to choose to be more purely rational than we are.”8!

3.2.4 Comment Strawson répond-il aux problemes des sceptiques ?

Plus haut dans ce chapitre, j'ai formulé le probleme des attitudes réactives de deux maniéres.
Premierement, s’il nous semble impossible, a premiere vue, d’adopter I'attitude objective en
permanence, existe-t-il un moyen d’expliquer en quoi le déterminisme n’est pas pertinent pour
I"'adoption de I'attitude objective ? Ensuite, existe-t-il un moyen de résoudre la tension entre les deux
formes de rationalités que les sceptiques ont identifiées ? Je vais désormais rappeler dans quelle
mesure Strawson fournit une réponse directe a mes questions. En réalité, il est intéressant de se
demander d’abord si le philosophe formule une ou deux réponses. Cela dépend essentiellement de la
facon que nous avons d’envisager la relation entre les deux theses étudiées, laquelle ne me parait pas
entierement explicitée. La premiere réponse qu’il faut attribuer a Strawson peut étre déduite de sa
these naturaliste. Dans la mesure ol le déterminisme ne peut pas affecter le cadre naturel relatif a
I'attribution de responsabilité morale, le naturalisme répond aux deux questions. En effet, si I'on

comprend bien, premiérement, la définition naturaliste suggérée par Strawson, il est naturellement

80 |bid.
81 |bid. (note de bas de page)

69



impossible, pour un étre humain, d’abandonner ses attitudes réactives a cause du déterminisme, car
seules les exemptions et les excuses fournissent un réel motif. C'est pour cette raison que le
déterminisme n’est pas pertinent. Deuxiemement, si I'on comprend bien la définition naturaliste de
Strawson, il n’y a pas lieu de résoudre une tension qui se dissout d’elle-méme a partir du moment ou
I’on saisit que la responsabilité morale est incontournable.

La deuxiéme réponse est déduite de la thése normative qui, bien que secondaire, peut probablement
étre attribuée a Strawson : par raisonnement pratique, le déterminisme ne doit pas affecter nos
pratiques morales et nous devons maintenir notre croyance en la responsabilité morale. Cette thése
secondaire offre ainsi une réponse a la deuxieme formulation du probleme des attitudes réactives :
puisque la croyance théorique au déterminisme n’est pas pertinente dans nos raisonnements
pratiques, seules les raisons pertinentes au maintien du statu quo entrent véritablement en
considération. La tension est alors résolue. Néanmoins, il n’est pas facile de savoir si cet argument
nécessite, en premier lieu, la validité de la theése naturaliste de la responsabilité morale. La question
est, ici, celle de la dépendance de la thése normative vis-a-vis de la thése naturaliste. En effet, peut-
on établir d’'emblée qu’il est irrationnel de modifier nos attitudes réactives sur la base de notre
croyance au déterminisme (thése normative), sans établir d’abord que cette croyance n’est pas
pertinente (thése naturaliste) ? Si ce n’est pas le cas, il apparaitra alors que la thése normative
n’apporte aucune plus-value au niveau de la résolution du probléeme. Au contraire, si la these
normative ne dépend pas de la thése naturaliste, alors nous devons considérer que Strawson propose

deux réponses au probléme des attitudes réactives. Il sera question de cette distinction plus loin.

70



3.3 Critiques de la these naturaliste

La thése naturaliste a recu de nombreuses critiques qui ont partiellement remis en question sa
popularité philosophique. J'en présente trois qui me semblent intéressantes. La premiére concerne
les définitions de la responsabilité morale d’inspiration naturaliste que j’ai présentées dans la section
(3.2.2.), alors que les deux derniéres portent sur le naturalisme en général.

Selon Fischer et Ravizza®?, tout d’abord, le bldme moral ne peut pas étre congu uniguement comme
le fait de recevoir la désapprobation des participants d’'une communauté morale donnée. En effet,
une telle théorie ne semble pas faire la différence entre étre tenu responsable de X et étre
effectivement responsable de X :

« After all, once the actual application of the reactive attitudes is taken to be constitutive of moral

responsibility, one wonders what should be said about situation in which communities hold people responsible
who intuitively are not. Does the mere fact that certain attitudes are taken toward an agent establish that he is

an appropriate candidate for this treatment?”

Pour montrer cette distinction fondamentale, Fischer et Ravizza imaginent une société dans laquelle
les personnes présentant des retards mentaux sont systématiquement exposés a la coléere et au blame
des autres membres de la communauté. Ils sont méme punis pour cette seule raison. Dans ce cas fictif,
les attitudes réactives qui émanent de la communauté morale suffisent-elles pour rendre ces
personnes responsables de leurs troubles et pour justifier leur punition ?

Inversement, imaginons une société dans laquelle certains traits physiques seraient pergus comme un
critere d’exclusion de la communauté morale et justifieraient une attitude objective a leur égard,
c’est-a-dire une attitude similaire a celle que nous adoptons auprés des jeunes enfants et qui nous
empéche, par exemple, de nous mettre en colére contre eux. Une telle absence d’attitudes réactives
contre le groupe concerné suffirait-elle néanmoins a invalider sa responsabilité morale, en raison de
caractéristiques pour le moins arbitraires ?

Dans les deux cas, Fischer et Ravizza mettent en lumiere la différence manifeste que nous faisons
intuitivement entre étre tenu responsable et étre réellement responsable. En effet, il est possible d’étre
tenu responsable, sans étre réellement responsable (premier cas) et inversement, d’étre réellement

responsable sans étre tenu responsable (deuxieme cas). Or, cette lacune théorique semble poser un

82Fjscher, J.M et Ravizza M. (eds.) 1993: Perspectives on Moral Responsibility. 1thaca, NY: Cornell University
Press.

71



véritable probléme sur le plan de la justice. En effet, est-il juste de punir les personnes présentant des
retards mentaux, sous l'unique prétexte qu’elles provoquent la désapprobation des personnes
« normales » ? Pour étre puni justement, il semble que I'occurrence d’attitudes réactives ne soit pas
suffisante et qu’il soit nécessaire de faire appel a une notion de mérite.

Cependant, les défenseurs de la thése naturaliste de la responsabilité morale peuvent précisément
répondre que cette objection s’applique au constructivisme et au dispositionalisme seulement, et non
pas a I'analyse en termes de « fittingness » (voir 3.2.2.).

En réalité, la majorité des strawsonniens défendent cette troisieme version de la responsabilité
morale, qui a pour avantage de faire place au mérite. En termes de « fittingness », seul un agent tenu
responsable, de facon appropriée, est moralement responsable. Donc, pour qu’un agent soit
moralement responsable, il ne suffit pas seulement qu’il fasse I'objet d’attitudes réactives, mais
encore faut-il que celles-ci soient appropriées.

Par ailleurs, rappelons que Strawson remarque que les conditions de I'attribution de responsabilité
morale sont fixées par notre usage de I'excuse et de I'exemption, lequel révele des différences de
capacités entre les agents. Or, les personnes victimes d’atteinte mentale sévere sont généralement
sujettes a I'exemption. Dés lors, une société qui punirait certains handicaps, en ne faisant pas les
distinctions pertinentes, permettrait des attributions de responsabilité morale inappropriées. Par
conséquent, le probleme est vraisemblablement résolu.

Néanmoins, je crois quand méme que Fischer et Ravizza attirent notre attention sur un point plus
général. En effet, rappelons d’abord que la norme qui définit si une attitude est appropriée ou non,
dépend nécessairement des pratiques d’une communauté morale donnée (Framework). Dés lors,
dans la perspective de Strawson, il est, a priori, impossible qu'une communauté commette des erreurs
systématiques en traitant ses participants comme les cibles légitimes des attitudes réactives, alors
gu’ils ne le sont pas, et vice versa. Or, si une société commettait de telles erreurs (ce qui ne semble
pas impossible en soi), il serait alors impossible de critiquer ses pratiques. Etant donné la dépendance
de la norme vis-a-vis de la communauté morale, il n’est pas permis de critiquer la structure entiére,
compte tenu de notre incapacité a adopter un point de vue objectif, hors de cette structure. Le
probléme est donc plus largement, celui du décalage entre I'impossibilité théorique de la critique
sociale (issue du modele strawsonnien) d’une part, et |'existence attestée de la critique sociale d’autre

part. Je ne suis pas certain que Strawson ait les ressources théoriques pour combler cette lacune ?

72



Cela étant dit, si comme le prétend Maria Alvarez®, on ne peut pas attribuer a Strawson la définition
selon laquelle la responsabilité morale est une attribution de responsabilité morale appropriée, alors
I'objection que je viens de présenter n’est pas pertinente. Des lors, je vais désormais tacher de
présenter des critiques qui s’attaquent plus directement au naturalisme.

En effet, certains philosophes rejettent en bloc la conclusion selon laquelle le déterminisme n’a aucun
effet sur nos attitudes réactives. Tout d’abord, selon Saul Smilansky®*, il n’est pas vrai que toutes les
attitudes réactives sont insensibles a la vérité du déterminisme. En effet, la thése naturaliste de
Strawson ne parviendrait pas a rendre compte adéquatement de certaines attitudes réactives
complexes comme le « respect de soi ». Si 'exemple de la colére, qui se manifeste comme une
émotion particuliérement spontanée et peu exigeante sur le plan cognitif®®>, semble abonder dans le
sens de la non-pertinence du déterminisme dans nos pratiques, il est néanmoins possible que le
« respect de soi », qui se présente comme une attitude mesurée et requérant un systéeme de
croyances cognitivement complexes, soit quant a lui dépendant de certaines croyances théoriques.
En d’autres termes, les croyances métaphysiques a propos du libre arbitre ne semblent pas occuper
la méme place pour ces deux attitudes réactives. Elles pourraient méme étre insignifiante pour la
colére, mais pertinentes pour le « respect de soi ». En effet, étant donné le caractére spontané et
cognitivement peu exigeant de la colére, il est peu probable qu’une croyance complexe comme celle
du déterminisme puisse motiver sa suspension. A l'inverse, étant donné le caractére mesuré et
cognitivement complexe du « respect de soi », il semble tout aussi improbable qu’une croyance au
déterminisme, en considération de ses implications sur notre contrdle, la moralité et le sens de
I’existence, laisserait I'émotion intacte. Grace a ce contre-exemple, Smilansky remet donc en question
la these selon laquelle la croyance au déterminisme n’est pas pertinente dans toutes nos attitudes
réactives.

On trouve une objection similaire chez Gary Watson®, lequel soutient, de facon plus ambitieuse
encore, que toutes les attitudes réactives, a commencer par la colere, sont susceptibles d’étre
atténuées, modifiées, voire suspendues par une croyance au déterminisme. Pour ce faire, Watson
note d’abord, en prenant le cas d’un célébre meurtrier américain, Robert Harris, coupable d’avoir tué
deux jeunes hommes de sang-froid et voler leur voiture, que nous avons effectivement une réaction

d’indignation et de colere devant ces actes atroces.

83 Alvarez, M. (2021). P. F. Strawson, Moral Theories and ‘The Problem of Blame’: ‘Freedom and Resentment’
Revisited. Aristotelian Society Supplementary Volume 95 (1):183-203.

84 Smilansky S. Free Will: From Nature to Illusion. Proceedings of the Aristotelian Society,

101 (2001), 71-95.

85 ’émotion est généralement déclenchée trés soudainement.

86 Watson, G. Responsibility and the Limits of Evil: Variations on a Strawsonian Theme. Schoeman (ed.),
Responsibility, Character, and the Emotions (1987).

73



Ces attitudes réactives sont d’autant plus vives que le profil vicieux, froid et cruel du meurtrier est
indiscutable. Apres le meurtre, Robert Harris serait tranquillement rentré chez lui, a bord du véhicule
volé, et aurait fini les cheeseburgers entamés par ses victimes, en fanfaronnant aupres de son frere et
en se moquant du désespoir des deux garcons au moment de la mise a mort. En étudiant ce cas précis,
il ne fait aucun doute que Robert Harris incarne I'archétype méme d’un agent mal intentionné, aux
volontés vicieuses et capable de susciter les attitudes réactives les plus tranchées. Cependant, Watson
montre, ensuite, qu’'une connaissance approfondie des déterminations socio-culturelles qui sont a
I’origine de son acte criminel peuvent avoir un effet limitant sur nos attitudes réactives. En effet, en
prenant connaissance de I'enfance monstrueuse du meurtrier, de I'alcoolisme de ses parents, de son
abandon maternel, des maltraitances et humiliations omniprésentes, ainsi que des viols successifs
gu’il a subis, nous atténuons, modifions voire suspendons nos réactions d’indignation et de colére.
Le déterminisme est donc, au moins en partie, capable d’une certaine influence sur nos attitudes
réactives. Pourtant, il est clair que la détermination ne diminue en rien la brutalité et la cruauté de ses
actes. Pourquoi, dés lors, sommes-nous sensibles a ce genre de récit ? Ici, la réponse la plus probable
est que nos réactions sont modifiées sous I'effet de I'explication qui est fournie. Selon Watson, nous
concevons en Harris une incapacité, similaire a celle qui pergue dans les cas d’exemptions. En effet,
Robert Harris nous parait inapte a certaines capacités fondamentales telle que I'amitié, la sympathie
et les considérations morales. Sa haine et son insensibilité sont donc congues comme une incapacité
qui I'exclut de la communauté morale et c’est pour cette raison que nos attitudes réactives sont
modifiées. Néanmoins, cette conclusion est problématique pour la these de Strawson. En effet, est-
ce adire que I'acte d’Harris est si parfaitement méchant, qu’il n’est pas plus responsable ? Si la cruauté
la plus pure est congue ici comme une incapacité morale, alors tout acte méchant est susceptible de
motiver une exemption :

“However, to exempt Harris on these grounds is problematic. For then everyone who is evil
in Harris’s way will be exempt, independently of facts about their background.”®’

Enfin, une derniére faiblesse de la théorie naturaliste de la responsabilité morale tient précisément a
I'appel a la nature auquel elle se réfere. S'il est vrai que nous sommes naturellement enclins a réagir
émotionnellement aux comportements des autres participants de la communauté morale et si nous
avons une propension primitive a les tenir pour responsables de leurs actes, cela ne signifie pas pour
autant que nous devons agir de la sorte. De plus, il se pourrait que nous ayons une propension tout
aussi naturelle a juger que le déterminisme et ses implications concretes au niveau de notre controle

jouent un réle limitant dans nos attributions de responsabilité. En effet, il est difficile de se fier

87 bid.

74



essentiellement a la nature de nos engagements primitifs, si I'on reconnait que ceux-ci peuvent étre

plus complexes qu’il n’y parait :
“One might again object, that while we have a deep and perhaps inderacinable commitment to the reactive
attitudes and practices, it is also in our nature to take determinism to pose a serious problem for our notions
of responsibility and freedom. (...) Our commitments are complex, and conflict. Although our thoughts about
determinism appear in actual fact quite impotent to disturb our natural and unconsidered reactive attitudes
and feelings (this reveals one commitment), it also seems very difficult for us not to acknowledge that the
truth of determinism or of non-self-determinability brings the propriety of the reactive attitudes seriously into

doubt (this reveals the other commitment).”88

Dés lors, si nos engagements naturels sont de deux natures distinctes en matiére de responsabilité, il
serait étrange de défendre une thése naturaliste qui ne prenne en compte que I'une des deux natures.

Par conséquent, au vu des sérieuses difficultés rencontrées par la theése naturaliste de la responsabilité

morale, je considere que le probleme que j’ai identifié n’est pas encore résolu par Strawson.

88 Strawson, G. (1993). Freedom and Resentment. In John Martin Fischer & Mark Ravizza (eds.), Perspectives on
Moral Responsibility. Cornell University Press. pp. 67-100.

75



3.4 Critiques de la These Normative

Qu’en est-il de la theése normative ? constitue-t-elle une réponse satisfaisante au probléme des
attitudes réactives ? Comme je I'ai proposé dans la section (3.2.4.), nous pouvons distinguer deux
interprétations de la these. Tout d’abord, si la these normative dépend de la thése naturaliste (c’est a
mon sens |'idée initiale de Strawson), alors elle se heurte aux mémes problémes. Néanmoins, si on
considére, au contraire, que les deux théses sont indépendantes, il me faut encore étudier une autre
solution.

Rappelons la thése normative : nous avons un attachement certain aux attitudes réactives et nous
reconnaissons le grand intérét que nous avons a les maintenir. Ainsi, par un raisonnement pratique,
selon lequel un acte est jugé rationnel s’il est un moyen de parvenir a une fin®, nous devons persévérer
dans nos attitudes réactives, parce qu’elles sont un moyen de parvenir a des fins humainement
centrales comme I'amitié ou I'amour. La prémisse de cet argument est que le déterminisme n’est pas
le bon type de raison pour abandonner les attitudes réactives. On a coutume, en effet, de distinguer
deux types de raisonnements : les raisonnements pratiques et théoriques. Le premier type de
raisonnement est celui qui donne lieu a I'action ou l'intention, alors que le second type est celui qui
donne lieu aux croyances :

“We can distinguish theoretical reasoning, which most directly affects beliefs, from practical reasoning, which
most directly affects plans and intentions. The upshot of theoretical reasoning is either a change in beliefs or
no change, whereas the upshot of practical reasoning is either a change in plans and intentions or no
change.”®°

Aussi, dans la mesure ou les attitudes réactives ne sont pas des croyances, elles appartiennent a la
catégorie pratique, plutot que théorique. Nous ne pouvons donc avoir, sur la question de I'abandon
des attitudes réactives, que des raisonnements pratiques. Typiquement, ces raisonnements portent
sur les avantages et inconvénients relatifs a nos choix et projets. Or, un tel raisonnement ménerait
nécessairement a la conséquence que nous devons raisonnablement maintenir nos attitudes

réactives.

8 Kolodny, N. et Brunero, J. (2013). Instrumental Rationality. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring
2023 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.) Cette définition de la raison pratique est appelée

« rationalité instrumentale ».

% Harman, G. (1999). Rationality', Reasoning, Meaning, and Mind. (Oxford, 1999; online edn, Oxford
Academic, 1 Nov. 2003), https://doi.org/10.1093/0198238029.003.0002

76


https://doi.org/10.1093/0198238029.003.0002

Cependant, je ne suis pas certain que cette réponse soit suffisante et je propose deux objections :
1. |l est faux que le déterminisme n’est pas le bon type de raison pour abandonner les
attitudes réactives.
2. Le raisonnement pratique nécessaire a la thése normative constitue un cas de wishful

thinking.

Tout d’abord, nous avons vu, dans la section (1.3.), qu’Aristote identifiait deux conditions de la
responsabilité morale qu’étaient I'absence de contrainte et I'absence d’ignorance. J'avais alors
montré que ces deux conditions faisaient consensus, dans la mesure ou il est évident qu’aucune
théorie ne peut soutenir que I'on peut étre moralement responsable, tout en étant contraint ou
ignorant. Bien que la réflexion de Strawson ne concerne pas de ces questions, je pense néanmoins
gu’il traiterait la contrainte et I'ignorance comme des motifs d’excuses. En effet, un agent ne peut pas
faire preuve de mauvaise volonté s’il est ignorant, ou s’il est contraint par une force extérieure.
Strawson en déduirait alors, que la colére suscitée par un acte contraint ou ignorant disparait
naturellement, a partir du moment ou I'excuse est formulée. Cependant, il est important de se
demander, plus précisément, ce qui empéche les agents de manifester de la mauvaise volonté, dans
les cas d’ignorance et de contrainte. Quelle est la propriété inhérente et commune qui excuse la
responsabilité morale ?

Je crois que la réponse a cette interrogation est la suivante : si un agent ne peut pas s’empécher d’agir
tel qu’il le fait (sous I'effet de la contrainte ou I'ignorance), alors il n’exprime pas de mauvaise volonté.
Et s’il n’exprime pas de mauvaise volonté, alors il n’est pas responsable.

Cela dit, le déterminisme peut, au méme titre que I'ignorance et la contrainte, étre compris comme
une situation dans laquelle personne ne peut s’empécher de faire ce qu’il fait. A ce stade, on saisit
mieux dans quelle mesure le déterminisme n’est pas seulement une doctrine générale, mais peut
directement entrainer des conséquences pratiques. De ce point de vue, rien n’interdit méme le
déterminisme de constituer un motif d’excuse universel : si le déterminisme est vrai, personne ne peut
exprimer de mauvaise volonté et personne ne peut étre moralement responsable.

Dés lors, si ce raisonnement est correct, la prémisse selon laquelle le déterminisme n’est pas pertinent
est certainement fausse. Or, si cette prémisse est fausse, la tension entre raisonnements pratiques et

théoriques apparait a nouveau.

77



Par ailleurs, une autre stratégie intéressante pourrait étre de retourner la thése normative contre elle-
méme. Si les raisonnements théoriques donnent essentiellement lieu a des implications théoriques,
et les raisonnements pratiques essentiellement a des conséquences pratiques, Alors il est vrai
qu’aucun raisonnement théorique ne doit donner lieu a des conséquences pratiques®?. Mais il est tout
aussi vrai qu’aucun raisonnement pratique ne doit donner lieu a des implications théoriques.

Or, les défenseurs de la thése normative semblent oublier cette deuxieme conséquence. Selon eux,
par raisonnement pratique, nous devrions choisir de sauver nos attitudes réactives.

Néanmoins, les attitudes réactives ne sont pas de simples pratiques ou de simples réactions
corporelles. Au contraire, comme nous l'avons vu, les attitudes réactives sont cognitivement
complexes et nécessitent toujours une croyance en la responsabilité morale.

Dés lors, sur la base d’un raisonnement pratique, nous sauvegardons, non seulement nos attitudes
réactives, mais encore nous croyons en la responsabilité morale de facon illégitime. On peut, ici,
formuler la critique inversée, a savoir qu’un raisonnement pratique ne doit pas donner lieu a une
croyance en la responsabilité morale. En effet, a supposer que le raisonnement pratique ait ce
pouvoir-la, ce seraient nos intentions qui fixeraient nos croyances. Or, I'ajustement des croyances sur
les intentions occasionne un type d’irrationnalité que I'on appelle Wishful thinking :

Imaginons, un cas : un riche militant platiste, lors d’un débat mal engagé avec des scientifiques, décide
d’acheter ses opposants en proposant une grosse somme d’argent pour tous ceux qui acceptent de
croire véritablement en la platitude de la terre.

Dans ce cas, il y a fort a parier que certains scientifiques ont, en considérant toutes les possibilités
représentées par une telle somme, l'intention claire de croire au platisme. Cette intention est le
résultat d’un raisonnement pratique qui voit la croyance comme un moyen de parvenir a une fin
souhaitable. Cependant, si 'un des scientifiques parvenait a croire ce qu’il a I'intention de croire, alors
il serait irrationnel. En effet, son intention ne fournit pas une justification suffisante pour croire en la
platitude de la terre. Malgré les avantages pratiques a tirer, seul un raisonnement théorique est en
mesure de fournir une telle justification, car nos croyances répondent essentiellement a des raisons
épistémiques. Les scientifiques sont donc psychologiquement incapables de croire en la platitude de
la terre, méme en échange de plusieurs millions.

Par analogie, la thése naturaliste constitue un cas de Wishful thinking. En effet, la thése nous demande
de croire en la responsabilité morale, parce que nous avons l'intention de croire en la responsabilité
morale. Or, cela est impossible. SiI'intention de croire en la responsabilité morale se justifie par nos

raisons pratiques, la croyance en la responsabilité morale, quant a elle, peut uniguement se justifier

91 C’est a dire que le déterminisme ne doit pas intervenir dans les raisonnements autour des attitudes
réactives.

78



par des raisons épistémiques. Nous sommes donc incapables de croire en la responsabilité morale sur
la base des avantages que cette croyance représente, car ce sont nos croyances qui doivent

déterminer nos intentions et non l'inverse.

Ainsi, pour ces deux raisons, la these normative n’est finalement pas suffisante pour sauver nos

attitudes réactives du scepticisme.

79



3.5 Vers L'lllusionnisme

Je viens de défendre que les deux théses de Strawson ne parviennent pas a résoudre le probleme des
attitudes réactives. Ainsi, la question demeure : comment expliquer notre incapacité a abandonner
nos attitudes réactives et comment résoudre la tension entre raisonnement pratique et théorique ?
La solution que j’aimerais suggérer, en dernier lieu, est celle de l'illusionnisme. Selon cette théorie,
nous devons reconnaitre le réle important que jouent les illusions au niveau de nos pratiques de la
responsabilité morale. Mais qu’est-ce que l'illusion et en quoi permet-elle de sauver les attitudes
réactives ?

Selon Smilansky, 'illusion est une fausse croyance que nous tenons pour vraie. Elle constitue donc une
réponse a la premiére question : nous sommes incapables d’abandonner nos attitudes réactives parce
qgue nous vivons dans l'illusion de la responsabilité morale, c’est-a-dire que nous la croyons vraie,
méme si elle n’existe pas.

Par ailleurs, I'illusionnisme est non seulement une thése descriptive (c’est un fait que les gens vivent
dans l'illusion de la responsabilité morale), mais elle est aussi une thése normative (l'illusion est
souhaitable et doit étre maintenue). Des lors, la tension entre raisonnements pratiques et théoriques
est résolue. En effet, méme si le libre arbitre n’existe pas, son illusion suffit a éviter les conséquences
pratiques de son inexistence. L'illusion permet la pratique des attitudes réactives et des attributions
de responsabilité et résout ainsi le deuxiéme probléme.

Néanmoins, cette thése doit nécessairement faire face a une critique flagrante. Est-il rationnel d’avoir
une croyance que I'on sait fausse ?°2 Et si non, dans quelle mesure I'illusion est-elle plus qu’une simple
erreur ?

Bien évidemment, l'illusion est irrationnelle, mais on pourrait néanmoins répondre que le propos n’est
pas la. En effet, I'objection présuppose qu’il est possible de corriger ce qui est irrationnel. Il est, donc
possible de corriger l'illusion. Or, je crois que la these de Smilansky est plus subtile et ne congoit pas
I'illusion comme un phénoméne sur lequel nous avons un contréle, ni un devoir de justification.
L'illusion, contrairement a I'erreur, ne céde pas devant les preuves contraires et se maintient au sein
de nos pratiques. Elle est une erreur qui ne se corrige pas. Selon mon interprétation, le philosophe
veut effectivement montrer que cette irrationalité est fondamentalement enchevétrée dans nos

pratiques liées a la responsabilité morale :

92 Voir la notion de Wishful thinking développée dans la section précédente.

80



“It is not that we find out the truth and then say “Let’s keep quiet about this”, but that illusion is intimately
entangled with our free-will-related beliefs, reactions and practices.”*3

De ce point de vue, il existe une union forte entre I'agent et la responsabilité morale qui maintient
I'illusion ; de la méme maniére qu’un pére pourrait toujours croire en I'innocence de son fils, malgré
les preuves évidentes de son crime. Ce que je cherche a montrer par cette analogie, est que l'illusion
n’est pas seulement I'erreur du pere qui refuse les preuves, mais elle aussi ce qui constitue le lien avec
son fils. En effet, l'irrationalité du pére est quasiment nécessitée par le lien qu’il entretient avec son
fils. Sur cette base, on peut concevoir le lien entre l'illusion et la responsabilité morale de facon
similaire. Si mon interprétation n’est pas erronée, il est méme finalement possible de concevoir
I'irrationalité de I'illusion comme incontournable dans le sens strawsonnien du terme.

Par ailleurs, on pourrait aussi répondre que cette these n’est pas irrationnelle, dans la mesure ou
I'illusion ne consiste pas nécessairement en une auto-persuasion vicieuse qui nous forcerait a croire
ce que nous tenons pour faux. Au contraire, l'illusion est déja présente et elle représente un avantage
certain pour nos vies. L’illusionnisme considére donc simplement qu’il ne faut pas chercher activement
a briser notre attachement aux attitudes réactives. Ainsi, Selon Smilansky, l'illusionnisme n’est pas
non plus la thése selon laquelle il faut diffuser une fausse croyance au libre arbitre, tel un noble
mensonge. En effet, une telle manceuvre n’aurait pas conscience du fait que l'illusion est déja
largement présente en nous tous. Il s’agit donc simplement d’en accepter les avantages :

“It is not claimed that we need to induce illusory beliefs concerning free will, or can live with beliefs we fully

realize are illusory. Rather, my claim is that illusory beliefs are in place, and that the role they play is largely

positive. Humanity is fortunately deceived on the free will issue, and this seems to be a condition of civilized
morality and personal value.”?*

En ce sens, il ne faut pas se représenter l'illusion comme la contradiction constante de la réalité des
choses. Par l'illusion, nous ne commengons pas a croire a ce que nous savons faux, mais nous
continuons a croire a ce qui est faux. L'illusion n’est pas un mensonge. Nous abritons en permanence
des croyances compatibilistes et incompatibilistes que I'illusion parvient a faire cohabiter, en ne
confrontant pas leurs incohérences. Dés lors, l'illusionnisme ne prétend pas que l'illusion rende vraies
nos croyances compatibilistes, mais simplement que, dans la mesure ol nous ne sommes pas toujours

conscients de nos engagements, nous aurions tort de vouloir toujours les clarifier.

93 Smilansky, S. (2001). Free Will: From Nature to lllusion. Proceedings of the Aristotelian Society,
101, 71-95.

9 Smilansky, S. (2001). Free Will: From Nature to Illusion. Proceedings of the Aristotelian Society,
101, 71-95.

81



Par l'illusion, nous sommes ainsi capables de sauvegarder les avantages de ces deux types de
croyances : les croyances compatibilistes illusoires nous permettent d’étre les participants de nos
relations interpersonnelles, tandis que les croyances incompatibilistes tempérent nos réactions trop
véhémentes :

“However, some awareness of deterministic elements can be useful, mitigating resentment of others or self-
recriminations. lllusion allows us the advantages of the libertarian picture together with the mitigating
element, without full awareness either of the incoherence of the libertarian picture or of the contrariness of
the compatibilist and ultimate perspectives.”?>

En somme, la theése illusionniste apporte une réponse précieuse a notre deuxieme probléme : bien
gue nos attitudes réactives soient rationnellement incompatibles avec le scepticisme, I'illusion nous
permet, en pratique, de sauvegarder convenablement nos attitudes réactives.

Finalement, il est intéressant de noter que les avantages de cette position reposent, en un sens, sur
sa faiblesse philosophique. C’est, en effet, I'irrationalité de nos croyances qui en sauve les pratiques.
Cela parait étrange. Néanmoins, je doute fortement que nous ayons des ressources supplémentaires
pour concilier scepticisme et attitudes réactives :

“The result is not philosophically neat, but that, after all, is its merit: the original reality was that we face

practical dangers if we try to make our (incoherent or contradictory) conceptions too clear, but that we ought

not to give any of them up entirely. lllusion, in short, allows us to have “workable beliefs”.”?¢

Comme Smilansky, je suis conscient que l'illusionnisme n’est pas une thése élégante, mais son aspect

anti-théorique en fait peut-étre sa force.

% Ibid.
% Ibid.

82



Conclusion

En conclusion, je soutiens que la these de Smilansky réussit a résoudre le probleme des attitudes
réactives. Plus encore, l'illusionnisme résout aussi les autres problémes que j'ai évoqués dans ce
travail, a savoir ceux du compatibilisme, du libertarianisme et du déterminisme dur. Tout d’abord, le
type de libre arbitre qui est illusoirement tenu pour vrai est libertarien, ce qui évite les problemes du
compatibilisme. Ensuite, I'illusionnisme évite les problémes métaphysiques du libertarianisme en
soutenant que la responsabilité morale n’existe pas. Finalement, l'illusionnisme contourne, comme
nous venons de le voir, les problémes pratiques du déterminisme dur en établissant premierement
le caractere omniprésent des illusions dans nos vies morales et, deuxiemement, I'importance de la

croyance en un libre arbitre et des attributions de responsabilité morale.

Néanmoins, l'illusionnisme a ceci de particulier qu’elle est une thése philosophiquement
repoussante. Dans mes développements, je suis d’abord parvenu a la conclusion que la colere était
impossible et irrationnelle. Or, il a semblé ensuite que cette irrationnalité était elle-méme
irrationnelle, dans la mesure ou le probléme se résout tous les jours dans nos pratiques.

Finalement l'illusionnisme semble proposer de résoudre I'irrationnalité de nos pratiques, en
théorisant la pratique de l'irrationnalité. Dés lors, il ne fait plus aucun doute que nous sommes
arrivés a ce stade étrange ou la théorie pense contre elle-méme. J’avoue ne pas étre convaincu
pleinement, mais je doute qu’il soit possible de faire mieux. Peut-étre le probléme des attitudes
réactives appartient-il a ce genre particulier de problémes auxquels il vaut mieux ne pas répondre : il

se montre quand on tente de le résoudre, et se résout quand on ne le montre pas.

83



Bibliographie

Alvarez, M. (2021). P. F. Strawson, Moral Theories and ‘The Problem of Blame’: ‘Freedom and
Resentment’ Revisited. Aristotelian Society Supplementary, Volume 95 (1):183-203.

Aristote. Ethique a Nicomaque. 1109b30 — 1111b5.

Ayer, A. J. (1980). Free Will and Rationality. In van Straaten, R. (Ed.), Philosophical Subjects (pp. 211-
224). University of California Press

Chevarie-Cossette, S.-P. (2017), Responsabilité morale (A), dans Maxime Kristanek (dir.).
L'Encyclopédie philosophique.

Chisholm, R. (1964). Human Freedom and the Self. In Robert Kane (ed.), Free Will. Blackwell.

Clarke, R. (2003). Libertarian Accounts of Free Will. New York: Oxford University Press.

Dennett, D. C. (1984). Elbow room: The varieties of free will worth wanting. MIT Press.

Deonna, J. Rodogno, R. et Teroni, F. In Defense of Shame: The Faces of an Emotion (2011; online
edn, Oxford Academic, 19 Jan. 2012),
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199793532.001.0001

Fischer, J. M., & Ravizza, M. (1993). Responsibility and Control: A Theory of Moral Responsibility.
Cambridge University Press

Fischer, J.M and Ravizza M. (eds.) 1993: Perspectives on Moral Responsibility. Ithaca, NY: Cornell
University Press.

Guillon, J.-B. (2016). Libre Arbitre (GP). Dans Maxime Kristanek (dir.), I'Encyclopédie philosophique.
Harman, G. (1999). Rationality', Reasoning, Meaning, and Mind. (Oxford, 1999; online edn, Oxford
Academic, 1 Nov. 2003), https://doi.org/10.1093/0198238029.003.0002

Hoefer, C. Causal Determinism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2023 Edition), Zalta,
E. et Nodelman, U. (eds)

Honderich, T. Compatibilism, Incompatibilism, and the Smart Aleck. Philosophy and
Phenomenological Research 56 (1996), pp. 855-62, at pp. 856—9; cf. A Theory of Determinism.
Kane, R. (1996), The Significance of Free Will. New York: Oxford University Press.

Kane, R. (1996). Libertarianism, Causal Determinism, and Decision Theory. Philosophical Topics,
24(1), 117-146.

Kolodny, N. et Brunero, J. (2013). Instrumental Rationality. The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Spring 2023 Edition), Zalta, E. et Nodelman, U. (eds.)

Levy, Neil (2011). Hard Luck: How Luck Undermines Free Will and Moral Responsibility. Oxford, GB:

Oxford University Press UK.

84


https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199793532.001.0001
https://doi.org/10.1093/0198238029.003.0002

McCormick, K. (2022). The Problem of Blame: Making Sense of Moral Anger. Cambridge: Cambridge
University Press. doi:10.1017/9781108907071

McKenna, M. (2012). Conversation and Responsibility. New York: Oxford University Press.
McKenna, M. S. (1998). The Limits of Evil and the Role of Moral Address: A Defense of Strawsonian
Compatibilism. The Journal of Ethics, 2(2), 123-142.

McKenna, M.S et Coates, D. J. Compatibilism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021
Edition), Edward N. Zalta (ed.)

McKenna, M.S. A Hard-Line Reply to Pereboom’s Four-Case Manipulation Argument. Philosophy and
Phenomenological Research, vol. 77, no. 1, 2008, pp. 142-59. JSTOR,
http://www.jstor.org/stable/40041222.

Mele, A. R. (2006). Free Will and Luck. New York, US: Oxford University Press.

Nagel, T. (1976). Moral luck. Proceedings of the Aristotelian Society, 50, 137-151.

Nahmias, E., Morris, S., Nadelhoffer, T., et Turner, J. (2004). The Phenomenology of Free Will. Journal
of Consciousness Studies, 11(7-8), 162—-179.)

O’Connor T. et Franklin C. Free Will. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2022 Edition), Zalta, E.
& Nodelman, U. (eds.).

Pereboom, D. (2001). Living Without Free Will. Cambridge University Press.

Roberts, R. C. (2003). Emotions: An essay in aid of moral psychology. Cambridge University Press.
Russell, P., & McKenna, M. (Eds.). (2008). Free Will and Reactive Attitudes: Perspectives on P.F.
Strawson's “Freedom and Resentment”(1sted.).Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315583112
Shoemaker D. (2017). Response-Dependent Responsibility; or, a Funny Thing Happened on the Way
to Blame. Philosophical Review, 126(4), pp. 481-527.

Smilansky, S. (1962). Free Will: From Nature to lllusion. Proceedings of the Aristotelian Society,

101 (2001), 71-95.

Spinoza, B. Ethique. (1677). Edition établie, présentée et annotée par Charles Ramond. Collection
Folio Essais, Gallimard, 2010.

Strawson, G. (1993). Freedom and Resentment. In John Martin Fischer & Mark Ravizza (eds.),
Perspectives on Moral Responsibility. Cornell University Press. pp. 67-100.

Strawson, G. (1994). The Impossibility of Moral Responsibility. Philosophical Studies: An International
Journal for Philosophy in the Analytic Tradition, 75(1/2), 5-24.
http://www.jstor.org/stable/4320507.

Strawson, P. F. (1962). Freedom and resentment. Proceedings of the British Academy, 48, 1-25.
Van Inwagen, P. (1983). Essai sur le libre arbitre. Vrin. (Traduction francaise de I'ouvrage "An Essay

on Free Will").

85


http://www.jstor.org/stable/4320507

Vihvelin, K. (2003). Arguments for Incompatibilism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall
2022 Edition), Zalta, E. et Nodelman U. (eds.)

Watson, G. (1987). Responsibility and the Limits of Evil: Variations on a Strawsonian Theme.
Schoeman (Ed.), Responsibility, Character, and the Emotions. Cambridge University Press

Watson, G. (2014). Peter Strawson on Responsibility and Sociality. Oxford Studies in Agency and
Responsibility, 2, pp. 15-32.

Williams, B. (1981). Moral Luck: Philosophical Papers 1973—1980. Cambridge: Cambridge University
Press.

Wolf, S. (1981). The Importance of Free Will. Mind, 90(358), 386-405.

86



