Studi
118



LA COSTANZA
DEL RISULTATO, PARDIMENTO
DELLINTERPRETAZIONE

PADRE GIOVANNI POZZI
NEL CENTENARIO DELLA NASCITA

Atti del convegno internazionale di studi
(Lugano, 26-27 maggio 2023)

A cura di Pietro Montorfani, Uberto Motta,
Stefano Prandi e Aurelio Sargenti

INTERLINEA



Sommario

Premessa

CONTRIBUTI
UBERTO MOTTA, Erudizione e interpretazione. Giovanni Pozzi
tra teoria e didattica
Davipe Covusst, Note sul linguaggio critico del primo Pozzi
STEFANO PraNDI, Padre Pozzi editore e commentatore
di testi umanistici
EmiLio Russo, Padre Pozzi tra Seicento e Barocco
G1acoMo Jort, Padre Pozzi e Manzoni
Laura QUADRI, «Scoprire 'assoluto dove Dio agisce.
Padre Pozzi e la mistica
Marco Macar, 1l contributo di Giovanni Pozzi agli studi
su parola e immagine
PrETRO MONTORFANI, La galassia e lo schedario: le carte
di Giovanni Pozzi (con una prospettiva digitale)
STEFANO BARELLI, OTTAVIO BESomr, Gli studi di impresistica
di Giovanni Pozzi
CARLO Ossora, «Colmo di parole, tace»
Masstmo DaNzi, Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

TESTIMONIANZE

FERNANDO LEPORI, Il magistero di Giovanni Pozzi: filologia
ed erudizione

ReGura FEITRNECHT, Il Narrenschiff torna a Friburgo: 'odissea
di un incunabolo

Guipo PeDROJETTA, Padre Giovanni Pozzi, 1 libri, il mondo

BeATRICE RimA, Giovanni Pozzi. Parabola di un magistero

MARGHERITA NOSEDA, Il lascito di padre Giovanni: «Abbiamo
ancora tante cose da fare»

Luctana Peprota, In biblioteca con padre Pozzi

APPARATI

Cniara Cauzzi, Un’esposizione per celebrare il centenario
dalla nascita di padre Giovanni Pozzi

Indice dei nomi di persona

Indice delle opere citate di Giovanni Pozzi

Indice dei nomi di luogo

»
»

»
»
»

»

»

»

»

»
»

»

»
»
»

»
»

»
»
»
»

11
31

45
59
73

91
105
119
133

149
155

175

181
187
197

203
207

215
227
235
237



MASSIMO DANZI
Giovanni Pozzi
e la «repubblica delle lettere»”

«Repubblica delle lettere» ¢ espressione che Pozzi usa fin dal discorso su Lo
stato attuale della critica in Italia, pronunciato al convegno della FUCI di Roma
nel 1958. Due anni dopo, essa ritorna nelle Dicerie mariniane del 1960 dove
Pozzi osserva, cosa non ovvia a quell’altezza, che «la repubblica delle lettere
[del secondo Seicento] & dominata dalla classe ecclesiastica (Bartoli, Pallavici-
no, Tesauro, Segneri, Giuglaris, Frugoni)».! Nel suo ultimo libro La républigue
des lettres del 2015, il grande studioso Marc Fumaroli andra nella stessa direzio-
ne, notando la derivazione del sintagma da quello di Res publica christiana, che
designava giuridicamente la Chiesa cattolica.? Il concetto ritorna anche entro
il cantiere del Polifilo di Francesco Colonna, a sottolineare la totale dedizio-
ne amorosa dell’autore alla sua donna, diversamente da quello che accadeva,
per esempio, nella traduzione novellistica o in quella della lirica cortigiana: «la
repubblica delle lettere [...] fu dominio quasi assoluto di uomini che vi trasfu-
sero problemi e preoccupazioni tipicamente virili, anche negli stessi problemi
dell’amore».’ Si tratta, fin qui, di citazioni esplicite. Ma il concetto impronta poi
di sé, senza venir menzionato, anche il grande cantiere delle Castigationes Pli-
nianae, dove le «aride [...] e desolatamente monotone esercitazioni» filologiche
di Ermolao Barbaro sulla Historia naturalis di Plinio (p. CXIV) sono illuminate
inserendole nella rete di discussioni filologiche savantes di fine Quattrocento.
Lillustrazione che ne danno Pozzi e la sua scuola non arriva a fare delle ardue
glosse del Barbaro una “civil conversazione” ma ne restituisce una comprensio-
ne storica, che la natura del testo pareva impedire. Va ricordato infatti, che a
differenza dei coevi Miscelanea del Poliziano che alternavano correzioni testuali
e esegesi critica, Ermolao aveva rinunciato a un discorso continuo pago di regi-

* Ringrazio Ottavio Besomi, Anna Bettarini-Bruni, Giancarlo Breschi, Paolo Cherchi,
Giuseppe Frasso, Alessandro Martini, Pietro Montorfani e Guido Pedrojetta per lo scambio
che ho avuto con loro durante la redazione di questo contributo. A Guido Pedrojetta devo la
conoscenza dell’articolo di Uberto Motta qui citato e a Pietro Montorfani le lettere di Marc
Fumaroli a Giovanni Pozzi. Ho ricuperato le lettere di Pozzi a Fumaroli negli archivi del
College de France.

' Giovannt Pozzr, Per Guido e Beatrice. 1 carmi e il pane, s.e., Friburgo 1988, p. 14;
GIOVAN BATTISTA MARINO, Dicerie sacre e la Strage de gl’Innocenti, a cura di Giovanni Pozzi,
Einaudi, Torino 1960, p. 19.

2 Marc FumaroLL, La république des lettres, Gallimard, Paris 2015, pp. 69-70 e 121. Ma
ricordo almeno il precedente volume di HaNs BoTs e FRANGOISE WAQUET, La république des
lettres, Bélin-De Boeck, Paris 1997.

> Francesco COLONNA, Hyprerotomachia Poliphili, Antenore, Padova 1980, vol. I, p. 19.



156 Massimo Danzr

strare i soli restauri filologici a un testo, che la sua generazione giudicava essere
arrivato estremamente corrotto. Ma certo quella registrazione appariva impervia
e soprattutto aveva bisogno di un commento che spiegasse le note filologiche.

Se insisto su questo cantiere cosi poco noto fuori dagli specialisti ¢ perché
qui, per la prima volta, il concetto di res publica litterarum si fa paradigma dop-
piamente operativo: per un lato, chiarisce le ragioni di una filologia esercitata
al pit alto livello su un testo capitale dell’enciclopedismo d’ogni tempo, ma per
un altro il concetto investe il piano della didattica facendo della seletta schiera
di collaboratori friborghesi una res publica litterata in piccola scala. E un fatto
che motiva pitl in generale il magistero quasi quarantennale svolto a Friburgo
da Giovanni Pozzi, che anche dopo quel secondo cantiere filologico procedera
per lavori di équipe.*

Del lavoro del Barbaro, quasi cinquemila correzioni al testo di Plinio, gli au-
tori danno spiegazione nell’ultimo capitolo dell’Introduzione. Qui si registrano
consensi e dissensi del Barbaro entro il perimetro della coeva filologia umani-
stica, illustrando I'eccellenza delle scelte di umanisti come Poliziano, Merula o
Leoniceno ma anche dissentendo, a volte radicalmente, da un Sabellico, che «a
Venezia era allora il maestro pitl rappresentativo»’ e da altri che non importa ri-
cordare. Fatto sta che la res publica litterarum con cui dialoga il Barbaro disegna
alla fine la mappa della filologia umanistica del secolo.

Sarebbe facile inseguire ora il concetto nell’opera di Pozzi, che da senso al la-
voro di Ermolao, mentre si consuma «l’autunno della filologia latina in Ttalia».°
Ma mi basta aver indicato un sicuro quanto subliminale paradigma del suo lavo-
ro critico e filologico. A memoria, di «repubblica delle lettere» non & pit traccia
nei lavori moderni e successivi e la cosa si giustifica facilmente pensando alla
contestazione cui ¢ sottoposta 'autorita degli antichi a partire dal tardo Cin-
quecento proprio nel perimetro di quel dibattito sull’“autorita” degli Antichi
che, iniziato in Italia ma consumatosi soprattutto in Francia, si conosce come la
«querelle des anciens et des modernes».”

Un concetto che si fa paradigma di un’intera officina di lavoro merita di
essere spiegato. Non si sbaglia a coglierne I'origine in Petrarca, e nella visione
che Petrarca inaugura del passato, e di seguito dell’eta sua, nelle lettere e nelle
arti. E una renovatio litterarum et artium, che continua con Boccaccio e gli uma-
nisti e che Billanovich e la sua scuola hanno ben studiato. La res publica littera-
rum individua insomma una comunita di dotti, in cui lo scambio intellettuale &

4 Hermolai Barbari Castigationes Plinianae et in Pomponium Melam, edidit Giovanni
Pozzi, 4 voll., Antenore, Padova 1973-1979. 1l giudizio sull’esercizio filologico di Ermolao
nell'Introduzione (vol. 1, p. 114); ad apertura, invece, I'elenco dei 23 collaboratori all’edizione.

> Hermolai Barbari Castigationes Plinianae. .., vol. 1, p. CXXXIL.

¢ Ibi, p. CXLV.

7 Una utile bibliografia sul tema, dal precoce intervento di Hyppolite Rigaud (1856) a
quelli di August Buck (1958), passando per Foster Jones (1936), Benedetto Croce (1946) e
Giuseppe Margiotta (1953), in HANS BARON, The Querelle of the Ancients and the Moderns
as a Problem for Renaissance Scholarship, in “Journal of the History of Ideas”, XX (1959), 1,
pp. 3-22.



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 157

promosso e stimolato ben oltre le frontiere nazionali dalla comune educazione
classico-umanistica. La prima attestazione del termine ¢ quattrocentesca e si
trova in una lettera di Francesco Barbaro al Bracciolini del 6 luglio 1417. E la
definizione di una solidarieta di spiriti che il Barbaro indica come «res publica
litterarum» e che cresce su una specializzazione di figure professionali che ri-
spondono ai ruoli dell’humzanista, del magister o ancora del grammaticus.

Nel mio intervento vorrei mostrare I'osmosi che esiste tra 'ambito umani-
stico coltivato negli studi da Pozzi e il perimetro sociale disegnato da questa
speciale res publica, i cui protagonisti, nel’Europa del tardo Rinascimento, ri-
spondono ai nomi di Bembo, Erasmo, Gessner, John Caius, Montaigne fino
a quel Peiresc, che in Francia ¢ il pit alto esponente di quel circuito. Queste
figure condividono una medesima cultura antica e moderna, nella quale opera
quella sintesi di culture e tradizioni che era stata elaborata a Firenze sulla fine
del secolo precedente da uomini come Marsilio Ficino e Francesco Pico. Non &
un caso se questa societa di dotti che inizia a disegnarsi tra Umanesimo e Rina-
scimento, avendo corso per tutto I’Ancien Régime, faccia centro sull’operosita
di un veneto che discute con un fiorentino: detto diversamente, sull’asse Vene-
zia-Firenze, decisivo per le nostre lettere rinascimentali, quando Venezia con
Aldo Manuzio e aiutanti (ed Erasmo che vi soggiorna) ¢ la capitale europea della
stampa e Firenze I'indiscussa novella Atene. E prima che il fenomeno tocchi la
Francia di Jacques-Auguste de Thou e di Nicolas-Claude Fabri de Peiresc e che
a Venezia si dia, con i Ragguagli del Parnaso del Boccalini, una rappresentazione
allegorica della vicenda. Il bel libro di Marc Fumaroli sul tema® sottolinea non
solo la componente cristiano-cattolica di questa «communauté savante», ma
anche come questa abbia mutato i modi dell’argomentazione sostituendo alla
quaestio medievale e scolastica una moderna disputatio e il dialogo, che di li a
poco si manifestera negli essazs di Montaigne e nel genere epistolare.” Che il ter-
mine di res publica litterarum cada dunque proprio in uno scambio intellettuale
di quella natura ¢ fatto che non desta meraviglia.

Quella modalita di discussione, che ha un’accelerazione decisiva in epoca
umanistica, sapra produrre il testo forse piti noto della novella cultura, quel
Discours sur la méthode in cui Descartes, nel 1637, giustifica la comunicazione
tra dotti come un antidoto alla brevita della vita. Ai savants d’Europa Descartes
chiede di rendere noto cid che hanno imparato «afin que les derniers commencant
ou les précédents auraient achevé [...], nous allassions tous ensemble
beaucoup plus loin que chacun en particulier ne saurait faire».'® Qualcosa di
simile, insomma, a un moderno open access, giustificato dalla civile idea di un
progresso che si costruisce lentamente in una con la genealogia del sapere. La

8 Ma per la riscoperta, precedente a Fumaroli, del sintagma e del tema, si veda Marc
FuMmAROLL, La république des lettres redécouverte, in 1l vocabolario della république des lettres.
Terminologia filosofica e storia della filosofia. Problemi di metodo, atti del convegno interna-
zionale in memoriam di Paul Dibon (Napoli, 17-18 maggio 1996), a cura di Marta Fattori,
Olschki, Firenze 1997, pp. 41-56.

9 Ibi, p. 118.

0 Ibi, pp. 119-120.



158 MassiMo DaNzI

pagina della Méthode segna, come ha visto Fumaroli, un svolta capitale nella
coscienza, che ormai si fa strada, dell’esistenza di una “comunita scientifica”
nata dalle conquiste della comunicazione.'" Chi viene dopo approfitta di chi &
venuto prima e, sia pure nano sulle spalle di giganti, vede meglio e piti lontano.
E un progresso che si misura in termini di generazioni. Quasi tre secoli dopo,
Max Weber riproporra questa idea in Wissenschaft als Beruf (Scienza come
professione, 1917) ricordando che «essere superati dal punto di vista scientifico
[...] non solo ¢ il nostro destino comune, ma ¢ anche il nostro scopo. Non
possiamo lavorare senza insieme sperare che altri, in futuro, si spingano pit
avanti di noi» («Wir konnen nicht arbeiten ohne zu hoffen, dass andere weiter
kommen werden als wir»).'?

Che cosa ci dice tutto questo in relazione al lavoro di Pozzi? Credo intanto
che, per la dottrina teologica e umanistica che fu sua e per la dimensione eu-
ropea della sua ricerca, Pozzi afferisca a suo modo a una moderna “repubblica
delle lettere” e credo che nell’ideale che anima questa repubblica si trovi la mo-
tivazione etica profonda del suo magistero, forse di ogni magistero. Di seguito
vorrei presentare alcuni esempi di questo dialogo che rendano meno astratto il
mio assunto e lo fardo convocando pagine che accostino la sua opera a quella di
altri studiosi, nei termini del “dialogo” che ho tentato di definire.

Non ritorno sull’'importanza spesso sottolineata e ormai passata in giudicato
di Gianfranco Contini, Giuseppe Billanovich e Carlo Dionisotti nella forma-
zione universitaria e anche successiva di Pozzi. Lo stesso Pozzi, e poi quanti ne
hanno dato un ricordo (da Isella a Besomi, da Martini a Motta), ’hanno spesso
richiamata; e le autorevoli voci riunite nel convegno organizzato nel 2002 da
questa biblioteca lo hanno ulteriormente confermato.” Questi maestri sono sta-
ti fondamentali nella formazione di Pozzi, ma credo che il percorso del nostro
italianista, con la dilatazione del canone degli autori e dei campi di ricerca al
di la di quelli frequentati dai maestri, lo abbia poi spinto, com’era inevitabile,

W Ibi, p. 118: «Lenjeu n’est rien de moins que lhistoire de I’émergence d’une
“communauté scientifique” européenne, de la “démocratie” du jugement et de la critique
qu’elle implique, des structures institutionnelles qu’elle s’est données, de la réflexion
philosophique qui s’y est investie.

12 Pagina ricordata da MICHAEL D. REeVE, Giuseppe Billanovich e i Classici latini, in “Ae-
vum”, LXXXVIIL (2014), 3, pp. 773-74.

1 G1ovannt Pozzi, REGULA FEITKNECHT, Italiano e italiani a Friburgo. Un episodio di sto-
ria letteraria all'estero, Editions universitaires, Fribourg 1991, pp. 63-75 (una versione 7za-
‘or in GIOVANNI Pozzi, Alternatim, Adelphi, Milano 1996, pp. 527-546); DANTE ISELLA, Per
Giovanni Pozzi, Adelphi, Milano 2001 (ora in Ip., Urn anno degno di essere vissuto, Adelphi,
Milano 2009, pp. 87-116, da cui cito); OT1TAVIO BESOMI, Aspetti del metodo, in Metod: e temi
della ricerca filologica e letteraria di Giovanni Pozzi, atti del seminario di studi (Lugano, Bi-
blioteca Salita dei Frati, 10-11 ottobre 2003), a cura di Fernando Lepori, bibliografia degli
scritti a cura di Luciana Pedroia, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2014; ALESSANDRO MARTINI,
Padre Giovanni Pozzi dall’Oratoria sacra al Marino, in “Scaffale aperto”, 4 (2013), pp. 57-75
(importante sulla tangenza tra oratoria sacra e impresisitica) e Ip., Carlo Dionisotti e Giovan-
ni Pozzi. In margine all edizione del carteggio, in “Il Cantonetto”, LI (2014), 5-6, pp. 24-34;
UBERTO MOTTA, Giovanni Pozzi. Filologia e critica, in “Nuova informazione bibliografica”,
XII (2015), 4, pp. 689-725.



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 159

anche verso studiosi e scuole diversi, in un dialogo con il mondo degli studi
letterari e figurativi che, come voleva Max Weber, ¢ finito per andare oltre ed es-
sere pitl ricco. Del resto, ma ¢ discorso che non posso fare qui, Contini stesso ha
autorizzato, con la sua sensibilita e i suoi ampi interessi (fin dal 1947 Curtius lo
dice dotato di «multiples et fines antennes»), percorsi intellettuali molto diversi
tra gli allievi. Resta — e non € un mistero — la scarsa motivazione del maestro di
fronte al tema della tesi scelto da Pozzi nel 1952, e costituito dalla oratoria sacra
del Seicento attorno al cappuccino Emanuele Orchi. Contini doveva per contro
sicuramente apprezzare che, entro un secolo che una pigra tradizione storio-
grafica tacciava di fiacchezza morale e asservimento politico, I'allievo andasse
invece in altra direzione.

Sono in parte fatti noti, ma servono a far giudizio di un percorso intellettuale
di cui ci sono chiari i piani della didattica e della ricerca, ma molto meno la for-
mazione teologico-seminariale che li precedette («formazione solida e coerente»
giudicava Isella)* e i rapporti dello studioso con la stessa tradizione religiosa
cappuccina. Escludendo per mancanza di competenze questi due ultimi ambiti,
vorrei invece fermarmi sul primo, con qualche esempio di scuola e studioso cui
Pozzi fu, a seconda degli argomenti della sua ricerca, sollecitato a guardare e
con cui dialogo, collocandosi dagli anni sessanta in poi in una mappa culturale
decisamente europea.

Se ¢’¢ una cosa che la generazione sua ci ha insegnato ¢ I'importanza di un
accesso a tutto campo alla cultura di un’epoca, I'utilizzazione di bibliografie in
lingue diverse e insomma 'idea che né 'Umanesimo né il Barocco, per stare ai
fondamentali della sua attivita di ricerca, possano essere avvicinati in prospet-
tiva solo italiana. I'Umanesimo (e a maggior ragione il Rinascimento) trascen-
deva, come il nome dice, gli ambiti nazionali e questa trascendenza riguardava
poi anche gli studi con cui nel secondo dopoguerra la generazione di Pozzi
iniziava a confrontarsi. Per le Humanitates contavano, fuori d’Ttalia, nella storia
della scienza come dell’arte o della letteratura, studiosi come Kristeller, Baron,
Thorndike, Warburg o Panofsky. Mentre in Italia, come Pozzi ha ricordato
spesso, la tradizione che per lui importava era quella erudita che dal Tiraboschi
arrivava al cardinal Mercati o dal Lanzi giungeva al Longhi."” S’aggiunga che,
dall’Inghilterra, dove sempre in quel tempo era approdato Carlo Dionisotti,
giungeva il monito per una storia totale che tenesse presente, per I'Italia par-
ticolarmente, il ruolo distinto e pero fortemente intrecciato di chierici e laici
nella costruzione della cultura d’antico regime; e che, sempre in Inghilterra,
quel monito rimbombava poi negli scritti di studiosi come John Sparrow, Ales-
sandro Perosa o Cecil Grayson.'® Il mondo anglosassone contribuiva insomma

Y4 DANTE ISELLA, Per Govanni Pozzz, p. 99.

15 GIOVANNI Pozz1, Lo stato attuale della critica in Italia. Problemi d'indagine letteraria, in
Ip., Per Guido e Beatrice, p. 16

16 Carco Dronisortr, Chierici e laici, in Ip., Geografia e storia della letteratura italiana,
Einaudi, Torino 1967 (ma il saggio & edito fin dal 1960); JOHN SPARROW, Renaissance Latin
Poetry. Some Sixteenth-Century Italian Anthologies, in Cultural Aspects of the Italian Renais-
sance. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller, edited by Cecil H. Clough, Alfred Zambelli /



160 Massimo Danzr

alla definizione dei paradigmi della civilta italiana ed europea. Di questo mon-
do andra citato il centro d’eccellenza per gli studi umanistici quale, dagli anni
trenta in poi, fu I'Istituto Warburg di Londra, che nello studio dell’'Umanesimo
e del Rinascimento italiani affiancava ormai la Biblioteca Apostolica Vaticana
del cardinal Mercati, di Augusto Campana, di Carlo Dionisotti e dei maestri
di Pozzi.

Credo che il Warburg di Londra fosse, dagli anni cinquanta in poi, ben pre-
sente a Pozzi e che in parte contribuisse all’apertura, cosi fascinosa, del suo
italianismo. Un’apertura forse ovvia per discipline come la storia del pensiero
o della scienza, ma certo meno per le letterature, che serbavano una forte con-
notazione nazionale. Tra i pochi storici della letteratura che in Italia avevano
mostrato una competenza decisamente europea si poteva annoverare Benedetto
Croce, che pero era chiuso in un “sistema” di pensiero inaugurato con I'Estetica
nel 1902 e mostrava entro un’indiscussa e ammirevole erudizione anche decise
antipatie per altre direzioni di studi, come fu il caso di Curtius e della sua Lez-
teratura europea, testo come vedremo invece capitale per Pozzi."” In Italia c’era
stato anche Eugenio Garin e la sua scuola, da Cesare Vasoli a Franco Bacchelli;
ma cio che nei casi migliori definiva 'apertura di uno storico del pensiero o di
un filologo romanzo delle generazioni di Auerbach, Roncaglia o Contini, non
era naturale acquisto per un italianista.

1. Il Warburg e il rinnovamento degli studi umanistici

Se Pozzi non ebbe direttamente a che fare con I'Istituto Warburg, Billanovich
invece vi soggiorna come senzor research assistant dall’ottobre 1948 all’ottobre
1950, appena prima di andare a Friburgo (si veda il bel ricordo di John B. Trapp
citato alla nota 22) ed & nota ’'amicizia e la stima che nutri per studiosi come
Gertrud Bing, Fritz Saxl, Frances Yates o Otto Kurz. Anche altri italiani, so-
prattutto piemontesi, erano in Inghilterra in quegli anni e con "ambiente del
Warburg avrebbero fatto i conti rinnovando la cultura italiana in Inghilterra.
Arnaldo Momigliano (1908-87) e Carlo Dionisotti (1908-98) furono al Warburg
rispettivamente research assistant e honorary fellow, mentre a Oxford lavorava
lo storico delle dottrine politiche Alessandro Passerin d’Entréves (1902-85). Un
discorso diverso s’'imporrebbe per Augusto Campana (1906-95), che tra tutti fu
'unico a incontrare Aby Warburg, mantenendo poi relazioni cordiali con la sua
scuola e I'Istituto.'® Ma fin dal discorso su Lo stato attuale della critica in 1talia

Manchester University Press, Manchester 1976, pp. 391 e ss. (poi in Renaissance latin verse.
An Anthology, compilated and edited by Alessandro Perosa and John Sparrow, Duckworth,
London 1979).

7 Con la nota recensione, la prima in Italia, intitolata Dez filologi «che hanno idees, ap-
parsa in “Quaderni della critica”, VI (1950), 16, pp. 118-121, e poi raccolta postuma in BENE-
DETTO CROCE, Terze pagine sparse, Laterza, Bari 1955, vol. 2, pp. 182-185.

18 Campana incontrd personalmente Aby Warburg durante la visita di questi a Rimini del
1928 e benché tenesse sempre un prudente distacco da quel metodo, le relazioni con War-



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 161

del 1958, Pozzi citava altri studiosi e paleografi anglossassoni, Ullman, Kristeller
o Wardrop," alcuni dei quali portano verso i Sanvito e i fra Giocondo che sareb-
bero stati, pit tardi, suo pane quotidiano nello studio della cultura antiquaria
intorno a Felice Feliciano.? E la cultura che avrebbe nutrito anche I’'Hypreroto-
machia Poliphili, un testo ben presente agli studiosi d’estrazione warburghiana
della generazione di Edgar Wind o Jean Seznec.

Lo studio dell’antico in relazione al Rinascimento fu la cifra del Warburg, al
centro di testi come La survivance des dieux antiques di Seznec, edito sempre in
una collana dell’Istituto nel 1940, o The Renaissance. A discovery of Classical An-
tiquity di Roberto Weiss, pubblicato postumo a Londra nel 1969 e che la casa
editrice Antenore avrebbe tradotto vent’anni dopo. Fin dai primi anni cinquanta,
Pozzi aveva ben presente I'uno e I'altro studioso, e di Weiss, che aveva esordito sul
duplice fronte dell'Umanesimo italiano e inglese con Humanisnz in England during
the Fifteenth Century (1941), aveva recensito altri due studi sui primissimi numeri
di “Paragone” di Longhi. Ma, come detto, la cultura del Warburg era arrivata a
Pozzi gia anni prima, oltre che dall’esperienza viva di Billanovich, anche da studiosi
come Campana o Alessandro Perosa, che con Billanovich avevano lasciato traccia
sulla rivista dell'Istituto tra il 1946 e il 1951 con importanti articoli.?! Noto & anzi il
giudizio di John B. Trapp, succeduto alla meta degli anni settanta a Gombrich nella
direzione del Warburg, a proposito dell’articolo di Billanovich sul Livio di Petrarca
«forse il contribuito piti importante che sia stato da noi pubblicato».??

burg e il suo ambiente furono sempre molto cordiali, fino all’invito arrivato nel 1933, ma mai
onorato, a soggiornare all'Istituto allora ad Amburgo: su cio cfr. CARLO DIONISOTTI, Ricordi
della scuola italiana, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1998, pp. 533-572, che ricorda
Pepisodio alle pp. 542-543.

19 G1OVANNI Pozz1, Lo stato attuale della critica in Italia, in 1., Per Guido e Beatrice, p. 24.

2 Siveda il contributo firmato con Giulia Gianella, autrice di una precoce edizione delle
rime del Feliciano, in G1ovanNt Pozzr, GIULIA GIANELLA, Scienza antiquaria e letteratura. 11
Feliciano. 1] Colonna, nel 111 volume della Storia della cultura veneta, Neri Pozza, Vicenza
1980, pp. 459-498, da cui emergevano personaggi come Giocondo da Verona (1434-1515), il
calligrafo Bartolomeo Sanvito o una linea di umanisti veneti tra cui spiccava la figura di Ber-
nardo Bembo. Feliciano prolungava un interesse per 'Umanesimo veneto e i suoi precursori
che Pozzi aveva condiviso con Billanovich e che sarebbe sboccato nelle figure di Aldo Manu-
zio e Pietro Bembo, promotori del volgare a inizio secolo con le edizioni di Dante e Petrarca.
Trent’anni dopo le rime di Bembo inauguravano la stagione del petrarchismo e poi barocca,
che sarebbe arrivata a Marino, secondo grande cantiere di Pozzi.

2L 11 contributo di Augusto Campana, The Origin of the Word Humanist, e quello di
Alessandro Perosa sull’epicedio polizianeo per Albiera degli Albizzi, Febris. A Poetic Mith
Created by Poliziano, apparvero sul “Journal of the Warburg and Courtauld Institutes”, IX
(1946), 1, alle pp. 60-73 e 74-95. Campana parve a Dionisotti «la voce della nuova filologia
italiana, concorde su quel punto [la necessita di affondare la conoscenza storica [“not (...) in
the real of abstract ideas, but only in the humble field of the school life and terminology”] con
la lezione di un altro maestro tedesco amico di Campana, il filosofo e storico P.O. Kristeller»
(cfr. CarRLO DI1ONISOTTI, Ricordi della scuola italiana, p. 543). Per il Livio di Billanovich, si
richiamera Petrarch and the Textual tradition of Livy, in “Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes”, XIV (1951), 3-4, pp. 137-208.

2 JonN. B. Trarp, Giuseppe Billanovich e il Warburg Institute, in Per Giuseppe Billano-
vich, a cura di Mariarosa Cortesi, Olschki, Firenze 2007, pp. 5-14 (la citazione ¢ a p. 9).



162 MassiMo DaNzI

Ci si deve chiedere cosa di quella tradizione di studi potesse segnare Pozzi
e la risposta credo venga dal cantiere del Pol#filo, un tema di ricerca assegnato
fin dal 1948 come tesi da Billanovich a Maria Teresa Casella, che poi avrebbe
realizzato assieme a Pozzi la biografia di Francesco Colonna (1959). Da quel
medesimo cantiere sarebbe scaturita poi, solo cinque anni pit tardi, I'edizione
commentata del testo a cura di Pozzi e Lucia A. Ciapponi.?’

2. Edgar Wind

Sul Polifilo, il nome di Edgar Wind ¢ forse quello piti vicino a Pozzi. Autore nel
1958 di un volume sui Pagan Mysteries in the Renaissance (poi tradotto da Adelphi
nel 1971), lo studioso tedesco conosce e apprezza i biografi e gli editori ticinesi
del Colonna fin dal 1968* e appare ricambiato nell’edizione del Polifilo dove ¢ lo
storico della cultura rinascimentale pit citato, contro una sola citazione di Billano-
vich.? Una comune affinita percorre I'iconologia di Wind e, per esempio, lo studio
di Pozzi del 1989 sulla natura morta Lorenzelli in cui, rispondendo all’identifica-
zione del tema floreale prodotta da ben nove storici dell’arte tra i piti noti (bastino
inomi di Gombrich, Zeri e Ferdinando Bologna), Pozzi restituiva la tavola all’am-
bito della devozione mariana illustrandone I'allegorismo coi repertori devozionali
seicenteschi.?® In modi analoghi, Wind aveva interpretato segretezza e oscurita di
quelli che chiamava i “misteri” pagani della cultura figurativa fiorentina sulla base
di precisi testi letterari.’” Certo, la spiegazione delle immagini con 'aiuto dei testi

» MIreLLA FERRARY, GU7 studi sull' umanesimo, in Metodi e temi. .., pp. 61-65.

2 EDGAR WIND, Pagan mysteries in the Renaissance, Faber & Faber, London 1958 (nuova
edizione riveduta nel 1968, dove gli studi di Pozzi e Casella sono citati in una nota del cap.
VI, Ripeness is all). Una copia della prima edizione si conserva tra i libri di Pozzi sotto la
segnatura BSF FP 26.21.

¥ Utilizzo la ristampa del 1980: FrRancEsco COLONNA, Hypnerotomachia Poliphili, edizio-
ne critica e commento a cura di Giovanni Pozzi e Lucia A. Ciapponi, ristampa anastatica e in
formato ridotto con correzioni, una premessa e un aggiornamento bibliografico, Antenore,
Padova 1980.

26 G10VANNI Pozzt, Rose e gigli per Maria. Un’antifona dipinta, Casagrande, Bellinzona 1987.

27 «Benché lo scopo principale di questo libro sia quello di illustrare un certo numero di
grandi opere d’arte rinascimentali, io non esiterd a seguire passo per passo, € per se stesse,
certe argomentazioni filosofiche, addentrandomi a considerare tutti quei particolari che un
tale approfondimento esige. Il problema di sapere fino a che punto un qualsiasi pittore del Ri-
nascimento — anche uno reputato per le sue qualita intellettuali come Botticelli o Raffaello —
avrebbe avuto interesse a padroneggiare un certo sistema filosofico, & forse meno assurdo di
quanto potrebbe sembrare a prima vista; non dobbiamo confondere la nostra fatica nel rico-
struire le loro conoscenze con il loro sforzo, relativamente esiguo, di acquisirne una parte me-
diante la trasmissione orale» (EDGAR WIND, Misteri pagani del Rinascimento, Adelphi, Milano
1985, p. 18). E sul lavoro dell’iconologo, anche piti direttamente: «uno studioso di iconogra-
fia che volesse tentare di ricostruire 'argomento perduto di un quadro del rinascimento [...]
deve sapere di pitl intorno ai possibili argomenti rinascimentali di quanto ne avesse bisogno
il pittore stesso: e questa non &, come si & preteso di sostenere, una contraddizione in termini,
ma la semplice conseguenza del fatto innegabile che noi non godiamo piti dei vantaggi della
conversazione rinascimentale [...]. La ricompensa, nel caso dello studioso dei misteri pagani



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 163

usati come fonti di quelle non era cosa nuova e per larte religiosa risaliva almeno
a un importante volume di Emile Male, uscito nel 1929, L'art religieux du XIII¢
siecle en France. Ma Wind appare poi, anche per i comuni interessi colonneschi,
I'anello piti vicino a Pozzi. Basti prendere il tema botticelliano delle Tre grazze, che
il suo libro spiega a partire da una citazione di Seneca («ille consertis manibus in
se redeuntium chorus?», De benef. 1 3: «danzano in circolo tenendosi per mano»),
per trovare un ulteriore parallelo con il Pozzi di Rose e gigli per Marza, che spiega la
disposizione dei fiori del dipinto attraverso una citazione tratta dai repertori maria-
ni del Seicento («et sicut dies verni circundabant eam, flores rosarum et lilia conval-
lium»: «e come un giorno di primavera la circondavano rose e gigli delle convalli»).

Naturalmente il mio intento non ¢ disquisire sull’affinita di un dipinto con
un testo, ma mostrare come questo metodo, comune a Wind e Pozzi, rappresen-
ti uno degli apici della scuola warburghiana. Ci sono poi, naturalmente, dei di-
stinguo, perché la tradizione del neoplatonismo fiorentino e della teologia orfica
cui Wind volentieri rimanda per illustrare le opere, lascia invece Pozzi relativa-
mente freddo. Inoltre Wind, a volte, su quella via esagera, preso dal gusto un po’
troppo avventuroso per 'identificazione delle figure di un quadro.?® Ma non c’e
dubbio che il percorso dei due studiosi corresse per molti tratti parallelo, anche
se nella lettura del Polifilo Pozzi mostra di rifiutare gli elementi di una tradizio-
ne “iniziatica” convocati da Wind, elementi che invece mi pare in certo modo
ammettere nell’interpretazione dell’«antifona mariana» della tavola Lorenzelli.
E ancora, Pozzi diverge da Wind nella considerazione di zopoz e luoghi comuni,
mentre Wind sceglie di indagare — come scrive in Mister: pagani — cio che &
“eccezionale” piuttosto che cio che si ripete. Queste le sue parole, che appaiono
con evidenza riferite al metodo di Curtius:

Vi sono storici, molti dei quali ammirevoli, che, nella storia, danno maggiore importanza
al luogo comune. La loro opera ¢ salutare e indispensabile perché il luogo comune ¢ una
forza formidabile. Ma nella misura in cui il loro metodo ¢é stato escogitato appositamente
per prendere in esame questo particolare oggetto di studio, esso non ¢ adatto a trattare
P’eccezionale, il cui potere dovrebbe ricevere anch’esso tutta la nostra considerazione.
Uno studio ben fatto dovrebbe tener presenti entrambi i fenomeni. [...] Ma giacché sia-
mo costretti a scegliere, sembrerebbe proprio che optare per I’eccezionale come oggetto
di studio sia, alla lunga, il rischio minore. [...] La storia sembra [infatti] aver dimostrato
che, mentre il luogo comune puo essere compreso come una riduzione dell’eccezionale,
I’eccezionale non puo, invece, essere compreso dilatando il luogo comune.?

rinascimentali, & che essa puo contribuire a sollevare quel velo di oscurita che non soltanto
la lontananza nel tempo [...] ma una deliberata ambiguita nell’'uso della metafora, ha calato
su alcuni dei pit grandi dipinti rinascimentali. Essi furono concepiti per iniziati: richiedono
quindi un’iniziazione» (p. 19).

8 E nota, ma non come dovrebbe, la polemica con Dionisotti sull'interpretazione del Fe-
stino degli dei di Giovanni Bellini [cfr. CARLO DIONISOTTI, rec. a EDGAR WIND, Bellini’s Feast
of the Gods. A Study in Venetian Humanism, Harvard U.P., Cambridge (MA) 1948, in “Art
Bulletin”, XXXII (1950), 3, pp. 237-239], che continuo poi nella Letter to the Editor del n.
XXXIII, 1951 della stessa rivista.

2 EDGAR WIND, Misters pagani nel Rinascimento, pp. 291-292.



164 Massimo Danzr

3. Ernst Robert Curtius

La via che unisce Pozzi al laboratorio warburghiano passa attraverso un grande
testo, molto citato in questo convegno: quell’Europdische Literatur und lateini-
sches Mittelalters che Ernst Robert Curtius pubblica a Berna nel 1948. E non
solo perché il testo ¢ esplicitamente dedicato a Aby Warburg e al filologo ro-
manzo Gustav Grober, che di Curtius era stato maestro a Strasburgo, ma per la
grande ammirazione che I'autore nutriva per Warburg. Quest’ultimo nel 1929
aveva presentato a Roma il progetto, destinato a restare incompiuto per la morte
avvenuta pochi mesi dopo, di Mremosyne: «un atlante di immagini [...] tratte
da contesti diversi ma unite dalla comune matrice antica e dall’'uso ricorrente
(topico)» delle immagini, secondo la definizione di Settis.”® Sappiamo che Cur-
tius, che assisteva tra il pubblico, ne trasse una enorme impressione, al punto
che alcuni studiosi, a cominciare da Gertrud Bing, hanno visto, credo a ragione,
nella Letteratura europea una continuazione del progetto di Muemosyne e nelle
Pathosformeln di Warburg un quasi-equivalente dei fopoi figurativi di Curtius.
Anche qui naturalmente con alcune differenze, che ¢ ovvio esistano e su cui
perd non mi soffermero.”!

E stato pit volte ricordato come Pozzi esordisca, nell’articolo sull’Orchi del
1951, col nome di Curtius e come il suo dialogo con lo studioso in merito ai zo-
poi si andasse poi intensificando e precisando fino al contributo su Tenzz, topoi e
stereotipi scritto per la Letteratura italiana di Asor Rosa del 1984. E 'argomento
continuera ad essere presente a Pozzi fino all’ultimo, se la lezione d’addio all’in-
segnamento friburghese nel maggio del 1988 si intitolera Sénziotique de la fleur
dans la littérature. Mi interessa qui perd non il rapporto di Pozzi con Curtius,
ma il tema della precoce ricezione che lo studioso poté avere di Letteratura eu-
ropea e medioevo latino e credo che tale presenza non possa disgiungersi dall’al-
trettanto precoce fortuna di Curtius in ambiente friburghese. E un capitolo che
bisognera scrivere e che passa attraverso la figura dell’iranologo Jean de Mena-
sce (1902-73), professore a Friburgo di storia delle religioni e missiologia, di cui
Pozzi segui un corso all’universita. Curtius incontrd de Menasce alle settimane
di Pontigny nel 1924 e all’amicizia segui un nutrito carteggio che si interruppe
nel 1955: 158 sono le lettere di de Menasce a Curtius, tra 1924 e 1955; 48 quelle

’0 SALVATORE SETTIS, Presentazione a JEAN SEZNEC, La sopravvivenza degli dei antichi, Bol-
lati Boringhieri, Torino 1990, p. XII.

>t 1l giudizio della Bing & nell’ Introduzione ad ABY WARBURG, La Rinascita del paganesimo
antico, La Nuova Italia, Firenze 1966, p. XX. Sul rapporto di Curtius e Warburg, basti qui
Dieter WUTTKE, Kosmopolis der Wissenschaft. E.R. Curtius und das Warburg Institute. Brie-
fe 1928 bis 1935 und andere Dokumente, Verlag Valentin Koerner, Baden-Baden 1989 (con
la recensione di Silvia De Laude in “Strumenti critici”, 7, 1992, pp. 291-307) e CHRISTINE
JACQUEMARD-DE GEMEAUX, Ernst Robert Curtius (1886-1956). Origines e cheminements d'un
esprit européen, Peter Lang, Bern 1998, pp. 253-258. Sui due studiosi cfr. I'utile intervento
d’insieme di UBERTO MOTTA, Warburg e Curtius. Modelli storiografici a confronto, in Studi di
letteratura italiana in onore di Claudio Scarpati, a cura di Eraldo Bellini, Maria Teresa Girardi
e Uberto Motta, Vita e Pensiero, Milano 2010, pp. 1079-1114.



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 165

di Curtius a de Menasce tra 1938 e 1955.%2 Piu ridotto, al confronto, il carteggio
di Contini sul duplice fronte di Curtius e di de Menasce, del quale si conoscono
finora solo le lettere di Curtius (40 tra lettere e cartoline, tra 1947 e 1953) men-
tre sono da recuperare interamente quelle di Contini ai due corrispondenti.’®
Sappiamo che Curtius sollecito de Menasce in merito a temi come la nozione
del Deux artifex, di un poemetto di fra Luis de Léon, dell’'opera di Baltasar
Gracidn o per avere elementi sulla continuita della teoria dei locz.** Ma anche gli
interessi relativi alla nuova letteratura e a un autore come Thomas Stearns Eliot
dovettero accomunare i due studiosi. In particolare la traduzione in tedesco che
Curtius dava nel 1927 del poemetto The Waste Land condivideva I'intento che
fin dal 1923 era stato di de Menasce nel far conoscere Eliot in Francia, mentre
Georges Cattaui, che era cugino di de Menasce e avrebbe presto soggiornato a
Friburgo, aveva tradotto in quello stesso 1927 il poemetto e altre cose eliotiane
in francese. Considerato il fatto che di li a poco entrambi sarebbero entrati a far
parte dell’ambiente universitario friburghese — Jean de Menasce come profes-
sore dall’ottobre del 1938 fino al 1948, quando si trasferisce a Parigi, Cattaui
dall’anno successivo quando, dopo gli studi di diritto e economia politica con-
dotti tra Parigi e Il Cairo, si iscrive a teologia — il nome di Eliot € un altro ele-
mento che rende Curtius (gia noto a Cattaui per il saggio su Proust apparso nel
1928) familiare nella Friburgo della fine degli anni trenta. Si aggiunga per Pozzi
la mediazione costituita da Contini, per il quale tanto Curtius che de Menasce
dimostrano una grande ammirazione.”

32 A quanto mi risulta ¢ stata edita solo una piccola selezione delle lettere (ma con ritratti
interessanti di Du Bos, Contini e Gide): CorreXPOﬁdaﬂce E.R. Curtius Jean de Menasce (1945-
47: autour de «La Littérature latine et le Moyen Age européens»), a cura di Patricia Ceccaroli e
Hans Hartje, in “Littérature”, XXI (1991), 81, pp. 111-126.

» WoLF-DIETER LANGE, L'héritage épistolaire d’Ernst Robert Curtius, in “Littérature”,
XXI (1991), 81, pp. 104-110. A p. 108, una lettera a Gide del 17 settembre 1924 da conto
della forte impressione suscitata dall’iranologo su Curtius.

4 Ibi, pp. 108-110.

% Accenni a Contini si leggono nella Correspondance E.R. Curtius Jean de Menasce, tra
cui questo di de Menasce del 16 agosto 1947: «Que penses-tu de Contini: on dirait un peu
moi, il y a vingt ans, avec la science en plus; mais son ame est inquicte, son cceur errant, et
son beau regard cherche...», cui Curtius risponde qualche mese dopo: «Je t’ai écrit au sujet
de Contini. N’as-tu pas recu ma lettre? Il m’a conquis (et Ilse également) dés le premier
moment. Je le crois destiné a une brillante carriére scientifique. Son ame s’ébat dans la cage
crocéenne. Il m’a esquissé une nouvelle évaluation de Pétrarque, pour qui je ne marche pas.
Malheureusement, il n’a pu nous donner que qqgs heures, étant requis par Montale. I est
doué de multiples et fines antennes» (lettera del 26 ottobre 1947). Sul rapporto tra Eliot e de
Menasce si veda JEAN-MICHEL ROESSLI, Jean de Menasce et T.S. Eliot, in Jean de Menasce (1902-
1973) historien des religions, théologien et philosophe. Avec un apercu de sa correspondance
avec Franz Cumont (1868-1947), in “Revue des sciences philosophiques et théologiques”,
CI (2017), 4, pp. 611-653. Nuovi elementi sulle traduzioni eliotiane di de Menasce e Cattaui
(The Waste Land e Murder in the Cathedral), con uno scambio di lettere tra il poeta america-
no e Cattaui, sono ora in MassSIMO DaNz1, Gzanfranco Contini e Georges Cattaui: un’amicizia
attraverso il carteggio inedito, in “Strumenti critici”, n.s., XVII (2002), 1, pp. 119-58, alle pp.
130-31 e 136-141.



166 Massimo Danzr

4. «Visibile parlare»: un tema continiano?

Altro discorso impone il tema del «visibile parlare», oggetto del volume
adelphiano del 1993 intitolato Su/l’orlo del visibile parlare, ma gia annunciato
dalla Parola dipinta edita dal medesimo editore nel 1981 e finalmente dai nu-
merosi saggi di Pozzi sull’emblematica. L'originalita del tema ha forse messo
in ombra i pochi precedenti bibliografici e qui vorrei ricordare almeno il vo-
lume che John Sparrow (1906-92) intitolato Visible words. A study of Inscrip-
tions in and as Books and Works of art (Cambridge University Press, 1966). E
un’indagine sulle iscrizioni presenti nell’arte e nell’architettura rinascimen-
tale, che misura I'incrocio dei codici figurativi e letterari che ne stanno alla
base e procede — come fara anche Pozzi — fino al Novecento dei Calligrammes
di Apollinaire. L'Istituto Warburg non ¢ espressamente ricordato, ma certo
I’argomento rientra in pieno in quella linea di ricerca. Significativo & inoltre
che nel libro di Sparrow il riferimento principale sia a Edgar Wind, studioso
che — abbiamo visto — si rifa a quel centro di studi e autore, nel 1931, di un
contributo che tra i primi situava il metodo di Warburg sullo sfondo della
cultura storico-artistica e filosofica tedesca, quale dalle generazioni di Fried-
rich Theodor Vischer e Jacob Burckhardt giungeva ad Alois Riegl e Heinrich
Wolfflin.* Tutto cio poteva ben autorizzare I'idea che il tema non appartenes-
se al bagaglio dei maestri friburghesi di Pozzi, e neanche a Giuseppe Billano-
vich, che pit che dai codici linguistici e figurativi appariva sedotto da archivi
e documenti. Ma emerge ora un elemento che potrebbe rimettere in gioco le
cose, almeno per Gianfranco Contini, del quale si conosce, a differenza di
Billanovich, 'interesse per la cultura figurativa da Simone Martini ai contem-
poranei. Si tratta di una conferenza in francese datata 1951 e intitolata Rapport
entre le langage de la parole et le langage des arts figuratifs di cui si conservano
i soli appunti preparatori nell’archivio della Fondazione Franceschini di Fi-
renze. Per la data e per la lingua, la documentazione rinvia ancora all’ambi-
to friburghese (Contini lascio Friburgo nel 1952) e, benché i relitti scampati
siano minimi,’” I’esercizio continiano apre una sufficiente e nuova prospettiva
in merito all’autorizzazione che il tema poté avere per Pozzi. Purtroppo, allo
stato attuale, non so dirne di pit.

% EpGAR WIND, Warburg Begriff der Kulturwissenschaft und seine Bedeutung fiir die As-
thetik, apparso nello “Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft”, 25 (1931),
pp. 163-179, dove 'autore afferma di volersi occupare del «Warburg Begriff des Bildes, seine
Theorie des Symbols und seine Psychologie des mimischen und hantierenden Ausdruchs»
(p. 163).

1 Dlnventario dell archivio di Gianfranco Contini, prefazione di Lino Leonardi, a cura di
Claudia Borgia, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2012, a p. 99, accenna a uno «Schema della
comunicazione di Contini al V Congresso internazionale di Lingue e letterature moderne, in
italiano, non pubblicato negli A¢ti del V Congresso internazionale di Lingue e Letterature mo-
derne. Le Lingue e letterature moderne nei loro rapporti con le belle artz, Firenze, 27-31 marzo
1951, Firenze, Valmartina, 1955%».



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 167

5. 11 “grande Anglista”

Nel percorso intellettuale di Pozzi, un nodo da sciogliere riguarda la figura del
“grande Anglista”, piu volte citato negli interventi di questo convegno, con di-
sdoro di chi ancora subisce il fascino oscuro di una nominatio ritenuta infausta.
Nel trapasso dall’antiquaria alla poesia, gli Stud: sul concettismo di Mario Praz
(editi nel 1934 e ristampati nel 1946) hanno un posto di rilievo. Si tratta di un’o-
pera che descriveva la letteratura emblematica del Cinque-Seicento con una ric-
chezza mai vista prima, appoggiandosi alla vasta conoscenza che I'autore aveva di
raccolte di emblemi dell’'intera Europa, delle quali mostrava I'importante travaso
di moduli nella poesia dei secoli XVI e XVII. Dovette essere un testo importante
soprattutto per il Seicento coltivato da Pozzi tra arte, letteratura e sentimento
religioso, ma lo studioso quasi non lo ricorda e anzi denuncia a piu riprese, fin
dalle Dicerie del 1960, «!'inidoneita della categoria di “concettismo” a chiarire la
novita dei programmi poetici del secondo decennio del secolo XVII».*
Trattando di imprese ed emblemi, Praz riconosceva intanto che «di solito [e
di mira sara il Croce di Storia dell’eta barocca in Italia, Bari 19291 si considera-
no quei generi come curiosita, come eccentricita e aberrazioni, e se ne tocca solo
di sfuggita» (p. V). Ricordava poi le radici alessandrine del genere (utilizzando
il termine di technopaegnia, p. 3) e affermando che il genere gettava «non poca
luce sulla storia dell’iconografia e del sentimento religioso nel Seicento» (p. VI)
e finiva con un capitolo dedicato alla «propaganda dei Gesuiti, su cui finora
non ¢ stata richiamata attenzione» (pp. VI-VII). Potrebbe bastare, pensando
agli interessi di Pozzi per la poesia figurata d’origine emblematica che incrocia
registri pitt 0 meno popolari. E sara poi un tema che in lui evolvera, in seguito,
verso il rapporto parola/immagine. Sennonché quello che per Praz era il «sen-
timento religioso» si identificava di fatto con un altro filone che Pozzi avrebbe
frequentato decenni dopo: la letteratura mistica. Potrebbe bastare, dicevo, se
non fosse che, per un verso, Praz aveva pubblicato su “Paragone” un colto ma
un poco snobistico saggio sul Po/ifilo, dove metteva in dubbio I'identificazione
dell’autore col frate Colonna del convento dei Santi Giovanni e Paolo, e per di
pit coglieva nel testo «lo stato di molte coscienze inquiete del Quattrocento».*’
Lattenzione di Praz all’emblemistica sfocio d’altra parte anche in un’altra pub-
blicazione warburghiana, la bibliografia complessiva di questa rara letteratura

*$ Una citazione nelle Dicerie (1960), p. 574, ricorda il contribuito sul Sezcentismo della
Enciclopedia italiana, XXI, 274 b, ma giudica poi che Praz «esagera nettamente» quando
afferma che «tutta la Strage degli innocenti non ¢, in conclusione, che la ripetizione all’'infinito
di una formula di caso meraviglioso espressa in un popolarissimo epigramma di Marziale
(scil. TV 18)».

% Citato da Praz alla p. 14. Per il volume di Croce, si veda alla p. 489.

4 MAaRIO PrAZ, La «Hypnerotomachia Poliphili», in “Paragone”, 1 (1950), 6, pp. 11-16 (a
p. 15). Laccostamento, per analogia, della lingua del Polifilo con quella di Finnegans Wake
di Joyce sara ripreso in Fumaroli: «écrit, comme le sera Finnegans Wake de Joyce, dans une
langue inventée» (La républigue des lettres, p. 23). Praz coltivd poi sempre un interesse per
I'eredita del Polifilo nella cultura anglosassone.



168 Massimo Danzr

riunita in due volumi di Studies in Seventeenth-Century Imagery del 194741 War-
burg, dunque, ancora e sempre. E pur vero che nel primo saggio di Pozzi sulla
Cultura impresistica nel p. Emmanuele Orchi del 1951, I'ipotesi che «il predica-
tore sara ricorso alle antologie di emblemi e imprese» trascina una nota in cui si
ricorda «il bel libro di M. Praz, Studi sul concettismo, 1946x», ma il riconoscimen-
to resta unico.* Per il resto, un certo fastidio per Praz ¢ evidente in Pozzi, che lo
cita distrattamente nelle Dicerie del 1960, nella ristampa dell’ Hyprerotomachia
(Antenore, 1980, vol. II, pp. 6 e 21) e lo ricorda polemicamente come patroci-
natore, nella autorevole sede dei Lincei, di una studiosa che attribuiva il Polifilo
niente di meno che a Lorenzo de’ Medici. E poi per aver fatto sua, per un breve
momento, I'ipotesi sulla romanita del Colonna. Nonostante i comuni interessi, i
due uomini non erano probabilmente fatti per intendersi.

6. La «scuola del silenzio» di Marc Fumaroli

Nel nome di Fumaroli, con cui si ¢ aperto questo capitolo moderno della
«repubblica letteraria», anche si puod concludere. Uno dei grandi testi dello
studioso francese che Pozzi dovette sentire piti vicino ¢ senz’altro L'école du silence,
che sulla strada aperta da L’Age de I’éloguence del 1981 declinava una decina di
anni dopo due filoni a lui cari: quello della dialettica tra testo e immagine, di cui
gli emblemi erano la massima espressione, e quello di un «silenzio» inteso come
via — cioé come metodo — alla contemplazione delle opere ma anche alla propria
interiorita: «La lecture des écrits anciens et la contemplation des ceuvres d’art an-
ciennes ont beaucoup en commun: elles demandent du silence et une sorte de des-
cente a I'intérieur de soi-méme».* Una tale «descente a 'intérieur de soi-méme»
fa pensare a qualcosa degli interessi mistici di Pozzi ma anche a quell’estremo e
singolare testo che, un anno avanti la morte, avrebbe intitolato Tacez.* Tra i due
studiosi la sintonia si misura perd soprattutto nella centralita data alla retorica
della composizione nella lettura delle opere letterarie o figurative, una centralita
da Fumaroli sempre esplicitamente rivendicata nei suoi lavori e che i saggi su
Marino contenuti nell’Ecole du silence dovettero rendere ancor piu gradita a
Pozzi. Ma non solo le pagine su La Galleria e le Dicerie li presenti, con la prima
letta a confronto con la Galleria Farnese e le seconde introduttive a un lungo
saggio su Poussin, o quelle sull’ Adone apparse in un numero di “Commentaire”

4 MARIO PrAZ, Studies in Seventeenth-Century Imagery, The Warburg Institute, London
1947, 2 voll. Una ristampa «considerably increased» uscira a Roma, presso le Edizioni di
Storia e Letteratura, nel 1964-1975 (“Sussidi eruditi”, 16-17).

2 GIovANNT Pozzi, Cultura impresistica nel p. Emmanuele Orchi, in “Paragone”, 11
(1951), 20, pp. 44-53; le citazioni alle pp. 52 e 45 n. 6.

# Marc FuMmARrOLL, L'école du silence. Le sentiment des images au XVlle siécle, Flammarion,
Paris 1994, p. 6.

# GIOVANNT Pozzr, Tacet, Adelphi, Milano 2001, che ¢ forse il libro pit circolante di
Pozzi, stante le edizioni francese di Francois Dupuigrenet Desroussilles (Payot, Paris 2014) e
spagnola di Victoria Cirlot e mia (Siruela, Madrid 2019).



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 169

del 2014, avrebbero confortato la sua mente. Comune a Pozzi era pit in generale
la messa in discussione della categoria di “barocco” a definire le sottili relazioni
che uniscono le opere («les débats littéraires de I"époque, infiniment plus subtils
que le concept de baroque ne laisserait soupconner»)* e il ruolo riconosciuto alla
produzione devota nella comprensione di molta pittura del Seicento. Altrettanto
condivisi i temi della meditazione, e della meditazione a partire da un’immagine,
espressi in un altro saggio del libro a proposito della produzione artistica tra il
1570 e il 1630: atteggiamento che Fumaroli collega alla tecnica di apprendimento
formulata negli esercizi spirituali di sant’Ignazio da Loyola.* E infatti appena
il caso di ricordare come, proprio negli “esercizi” del santo, Pozzi trovasse la
radice degli stessi moderni “esercizi di lettura” continiani. E si pensa di nuovo
alla lettura dell’antifona mariana Lorenzelli o ad altri tratti comuni al modo
di leggere I'arte e la letteratura del Seicento, da Fumaroli definiti, mutuando
I’espressione dalla scuola delle “Annales”, «un outillage symbolique commun».*
Ma merita riportare per esteso il brano che definisce questo sapere comune, di
retorica, devozione e trattati tecnici, per la produzione di primo Seicento:

depuis les Hzéroglyphigues de Pierius jusqu’a I'Iconologie de Ripa, depuis la Mythologie
de Noél Conti jusqu’aux Izages ou tableau des deux Philostrates et de Callistrate [...].
Tous ces ouvrages, utiles a la fois aux «orateurs» et aux artistes, s’articulent exactement
entre les traités de rhétorique et de poétique d’une part, les traités spécialisés de
peinture, sculpture et architecture d’autre part. Ils ont leur contrepartie dans les traités
des Loci communes proposés a l'intention des prédicateurs. Cette littérature pour
praticiens de I"éloquence n’en est pas moins indispensable pour reconstituer le langage
de la méditation. Elle offre un terrain de fouilles indivis a I’historien des lettres et a
I’historien de I'art, qui devraient y trouver une occasion privilégiée de cross-fertilisation:
rarement comme 2 cette époque, age d’éloquence et de méditation, la poésie silencieuse
des images et la peinture parlante du discours ont tendu aussi consciemment a se relayer
I'une l'autre et a se donner I'une a 'autre un outillage symbolique commun, en vue d’une
fin unique: persuader.

La tradizione che Fumaroli rivendica ¢ quella della storioriografia di Lanson,
ma egli si orienta poi nella lettura delle opere figurative verso I’esperienza di
Warburg, incoraggiata — come ha sottolineato uno dei suoi pochi allievi diret-
ti — dalla lezione di André Chastel, che allora era maestro negli studi dell’arte
rinascimentale in Francia.*

Entro la tradizione del Warburg, cui guarda anche il Pozzi esegeta delle im-
magini sacre, il nome da fare credo sia a questo punto anche quello di Michael

Baxandall (1933-2008), che da Giotto and the Orators (1971) al bellissimo

# Marc FumaroLl, L'école du silence, p. 11.

6 Ibi, pp. 183-184 («dans le grec m8[été renvoie a 'idée de prendre a coeur, de veiller a et
dans le latin 7zeditatio a I'idée d’exercice, d’apprendissage d’une discipline»).

T Ibi, p. 186.

4 JEAN BALSAMO, I memoriam Marc Fumaroli, in “Mediterranea. International Journal
on the Transfer of Knowledge”, 6 (2021), pp. 177-183, alle pp. 181 e 183. A Chastel ¢ dedi-
cata L’école du silence.



170 MassiMo DaNzI

Painting and Experience in Fifteenth-Century Italy (1972) e oltre, ¢ andato ap-
profondendo I'esperienza del Warburg in un’ottica di storia sociale e culturale,
centrando il rapporto tra vita quotidiana e organizzazione del lavoro artistico.
Baxandall aveva pero dato, fin dal 1980, anche studi sulla scultura lignea sacra
del Rinascimento tedesco, cercando di definire, come scrive in Painting and
Experience in Fifteenth-Century Italy (cito dalla traduzione francese), «la juridic-
tion d’une théorie ecclésiastique concernant les images».*

Certo, per I'interpretazione degli artisti Baxandall utilizzava pit I'organizza-
zione del lavoro che non la cultura libresca e il suo interesse si rivolgeva a quel
«processus de visualisation» che era, nel Quattrocento, infinitamente pit libero
e disinibito che in epoca di Controriforma, quando la Chiesa avrebbe imposto
un disciplinamento cogente di idee e comportamenti. Nell’ambito della predi-
cazione, caro a Baxandall, il V Concilio Laterano del 1511-17 spazzava via la
figura del predicatore popolare alla san Bernardino e a imporsi sarebbero stati i
fra Roberto da Lecce, prima che i Bellarmino, i Borromeo e compagnia bella.”
E tuttavia anche per Baxandall, come per Pozzi e Fumaroli, era evidente I'im-
portanza della meditazione, sia nella fruizione che — prima — nella composizione
delle opere, cosi come risultava dalle precise indicazioni, alla meta del Quat-
trocento, di un testo come il Zardino de Oration, che in questi ambiti indicava
l'utilita dei sermoni: «les meilleurs guides que nous ayons aujourd’hui pour ces
exercices spirituels collectifs, se sont les sermons. Les sermons avaient un rdle
trés important dans le cas du peintre: le prédicateur et le tableau s’inséraient
tous deux dans I'appareil d’une église, et chacun tenait compte de 'autre».’!

Siamo con cio ritornati a Pozzi e alle influenze probabili di quella cultura anglosas-
sone fino a oggi non considerata e per la quale verrebbe da fare un paragone con
Aldo Manuzio. Manuzio ebbe, nella curatela delle sue edizioni come in seno all’Ac-
cademia, collaboratori britannici di livello, da Thomas Linacre a William Grocyn,
da William Latimer a Cuthbert Tunstall, nomi che portano a Thomas Moore e
al cardinale Reginald Pole, segnando al contempo la storia dell’'universita inglese.
«Nihil novum sub sole», dunque? Non credo. Il nome di Manuzio, avvicinato coi
suoi britannici sodales a quello di Pozzi in una res publica litterarum che gli Uma-

4 MICHAEL BAXANDALL, The limewood Sculptors of the Renaissance Germany, Yale Uni-
versity Press, New Haven-London 1980 (ma preceduto da South German Sculpture 1480-
1530, Her Majesty’ Stationery Office, London 1974). Questo il brano in questione, che cito
dall’edizione francese: «La plus part des peintures du XV¢ siecle sont des peintures reli-
gieuses [...] mais par “peintures religieuses” il faut entendre plus qu’une classe précise de
sujets; on désigne par la des peintures qui remplissaient des fins institutionnels précises, qui
soutenaient des activités spirituelles et intellectuelles et relevaient ainsi de la juridiction d’'une
théorie ecclésiastique concernant les images» (L'cezl du Quattrocento. L'usage de la peinture
dans ['ltalie de la Renaissance, Gallimard, Paris 1985, p. 65, nella ristampa del 2020 pit
ricca di corredo iconografico). Su Baxandall e il suo rapporto con I'Istituto Warburg, cfr.
JoHN ONiIaNS, Michael David Keighley Baxandall, 1933-2008, in “Proceedings of the British
Academy”, CVI (2010), 166, pp. 27-46 (alle pp. 37-38 un accenno a The limewood Sculptors).

0 MicHAEL BAXANDALL, L'zl du Quattrocento, p. 77.

5t Ibi, p. 75 (la citazione da p. 77).



GIOVANNI POZzI E LA «REPUBBLICA DELLE LETTERE» 171

nisti del Quattrocento avevano attaccato proprio per i «britannica sophismata»
e «illa barbaria que trans ocenaum habitat» (cosi il Bruni nei Dialogi ad Petrum
Histrum), ¢ li a ricordarci, nei corsi e ricorsi della storia, anche I'importanza della
cultura anglofona nel secondo dopoguerra.”? Una repubblica nella quale il nome
di Carlo Dionisotti ¢ naturalmente, per un italianista, il primo da fare. Oltre pero
a questi ricorsi della storia, che disegnano modalita di lungo corso nel dialogo tra
culture, emergono altre specificita legate al tempo. E per Pozzi, una di queste ¢& cer-
to la centralita riconosciuta, anche nell’'ambito a lui caro della fruizione delle opere
artistiche, alla predicazione, e poi alla preghiera e alla meditazione, come aveva
gia affermato fin dagli anni sessanta nelle Dicerie del Marino e, vent’anni dopo,
nella monografia sulla tavola Lorenzelli.” E una tradizione di “pittura parlante”
e di “poesia taciturna” in cui Marino ha un ruolo unico e che sarebbe tornata,
anni dopo, nelle pagine di Marc Fumaroli che ho ricordato. Bisognerebbe indagare
sull’origine di una tale disponibilita, che risale credo agli studi sulla pieta popolare,
ospitati, a partire dal 1951, nell’“ Archivio italiano per la storia della pieta” di don
Giuseppe De Luca: rivista che ritengo costituisse I'incunabolo primo degli interessi
pozziani sull’'omiletica popolare. Ma anche le curiosita devono trovare un termine.
E mi contentero, per concludere, di ribadire che rhétorigue e iconografia, il cui dia-
logo ho cercato di seguire ipotizzando una linea warburghiana nella formazione di
Pozzi, non sono in lui continenti separati. Il breve carteggio conservato tra Pozzi e
Fumaroli, dieci lettere di Fumaroli tra il 17 aprile 1985 e il 29 aprile 1996 e quattro
di Pozzi tra 17 aprile 1985 e 28 aprile 1996, ¢ prova dell’'insistenza con cui I'acca-
demico di Francia, messo sull’avviso da André Chastel, volle avere Pozzi al College
per una conferenza. Continuava anche cosi una tradizione della “république des
lettres” che non poteva ignorare piti, come Aldo Manuzio aveva intuito per primo,
I'apporto delle altre culture agli studi letterari e artistici italiani. Dopo una serie di
rinvii, la conferenza tenuta da Pozzi «attorno ai sermons a devises sur saint Jean
Baptiste», ebbe luogo 1’8 di aprile 1993 .74

2 Un unico nome, ma decisivo (a proposito della rete internazionale di Aldo), quello di
Thomas Linacre, ¢ in CARLO DIoNisoTTI, Aldo Manuzio editore e umanista, 1l Polifilo, Milano
1995, p. 63 (ristampa di saggi usciti tra il 1963 e il 1967). Maggiori dettagli sui collaboratori in-
glesi in MaRTIN Lowry, The World of Aldo Manuzio, Blackwell, Oxford 1979 che li definisce «il
primo gruppo di visitatori stranieri a istituire un solido e definito legame intellettuale con Aldo»
(tr. it. I Veltro, Roma 1980, pp. 338 ss). Noto il giudizio di Manuzio sulla «Britannia, unde olim
barbarae et indoctae literae ad nos profectae Italiam occuparunt et adhuc arces tenent, Latinae
et docte loquentes bonas artis accipiamus» («da quella stessa Britannia, onde un tempo prese le
mosse per occupare I'Ttalia una cultura barbarica e rozza che ancora oggi vi si tiene arroccata,
riceviamo oggi le buone arti dottamente esposte in buon latino, e, posta in fuga la barbarie con
laiuto dei Britanni, recuperiamo le nostre rocche»: la traduzione in Aldo Manuzio Editore.
Dediche, Prefazioni, Note ai testi, introduzione di Carlo Dionisotti, testo latino con traduzione e
note a cura di Giovanni Orlandi, Il Polifilo, Milano 1975, vol. I, p. 28).

> Si veda la prefazione di Pozzi all’edizione delle Dicerie (1960), dov’e il parallelo tra
testo e genere del carme figurato: «La diceria ¢ un implicito technopaegnion, allusivo ed inteli-
gente. [...] Pare dunque difficile non ammettere la precedenza del piti facile esperimento dei
technopaegnia ottici della prima diceria» (pp. 51 e 53). Sulla tavola Lorenzelli come «orazio-
ne mentale» e «preghiera per immagine», si veda Rose e gigli per Marza, pp. 51-54.

% Ne accenna ALESSANDRO MARTINI, Padre Giovanni Pozzi dall’oratoria sacra. .., p. 74.



