
Studi

118



LA COSTANZA 
DEL RISULTATO, L’ARDIMENTO 

DELL’INTERPRETAZIONE
PADRE GIOVANNI POZZI 

NEL CENTENARIO DELLA NASCITA

Atti del convegno internazionale di studi 
(Lugano, 26-27 maggio 2023)

A cura di Pietro Montorfani, Uberto Motta, 
Stefano Prandi e Aurelio Sargenti

INTERLINEA



Sommario

Premessa	 p.	 7

CONTRIBUTI
Uberto Motta, Erudizione e interpretazione. Giovanni Pozzi 

tra teoria e didattica	 »	 11
Davide Colussi, Note sul linguaggio critico del primo Pozzi	 »	 31
Stefano Prandi, Padre Pozzi editore e commentatore 

di testi umanistici	 »	 45
Emilio Russo, Padre Pozzi tra Seicento e Barocco	 »	 59
Giacomo Jori, Padre Pozzi e Manzoni	 »	 73
Laura Quadri, «Scoprire l’assoluto dove Dio agisce». 

Padre Pozzi e la mistica	 »	 91
Marco Maggi, Il contributo di Giovanni Pozzi agli studi 

su parola e immagine	 »	 105
Pietro Montorfani, La galassia e lo schedario: le carte 

di Giovanni Pozzi (con una prospettiva digitale)	 »	 119
Stefano Barelli, Ottavio Besomi, Gli studi di impresistica 

di Giovanni Pozzi	 »	 133
Carlo Ossola, «Colmo di parole, tace»	 »	 149
Massimo Danzi, Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»	 »	 155

TESTIMONIANZE
Fernando Lepori, Il magistero di Giovanni Pozzi: filologia 

ed erudizione	 »	 175
Regula Feitknecht, Il Narrenschiff torna a Friburgo: l’odissea 

di un incunabolo	 »	 181
Guido Pedrojetta, Padre Giovanni Pozzi, i libri, il mondo	 »	 187
Beatrice Rima, Giovanni Pozzi. Parabola di un magistero	 »	 197
Margherita Noseda, Il lascito di padre Giovanni: «Abbiamo 

ancora tante cose da fare»	 »	 203
Luciana Pedroia, In biblioteca con padre Pozzi	 »	 207

APPARATI
Chiara Cauzzi, Un’esposizione per celebrare il centenario 

dalla nascita di padre Giovanni Pozzi	 »	 215
Indice dei nomi di persona	 »	 227
Indice delle opere citate di Giovanni Pozzi	 »	 235
Indice dei nomi di luogo	 »	 237



MASSIMO DANZI

Giovanni Pozzi 
e la «repubblica delle lettere»*

«Repubblica delle lettere» è espressione che Pozzi usa fin dal discorso su Lo 
stato attuale della critica in Italia, pronunciato al convegno della FUCI di Roma 
nel 1958. Due anni dopo, essa ritorna nelle Dicerie mariniane del 1960 dove 
Pozzi osserva, cosa non ovvia a quell’altezza, che «la repubblica delle lettere 
[del secondo Seicento] è dominata dalla classe ecclesiastica (Bartoli, Pallavici-
no, Tesauro, Segneri, Giuglaris, Frugoni)».1 Nel suo ultimo libro La république 
des lettres del 2015, il grande studioso Marc Fumaroli andrà nella stessa direzio-
ne, notando la derivazione del sintagma da quello di Res publica christiana, che 
designava giuridicamente la Chiesa cattolica.2 Il concetto ritorna anche entro 
il cantiere del Polifilo di Francesco Colonna, a sottolineare la totale dedizio-
ne amorosa dell’autore alla sua donna, diversamente da quello che accadeva, 
per esempio, nella traduzione novellistica o in quella della lirica cortigiana: «la 
repubblica delle lettere […] fu dominio quasi assoluto di uomini che vi trasfu-
sero problemi e preoccupazioni tipicamente virili, anche negli stessi problemi 
dell’amore».3 Si tratta, fin qui, di citazioni esplicite. Ma il concetto impronta poi 
di sé, senza venir menzionato, anche il grande cantiere delle Castigationes Pli-
nianae, dove le «aride […] e desolatamente monotone esercitazioni» filologiche 
di Ermolao Barbaro sulla Historia naturalis di Plinio (p. CXIV) sono illuminate 
inserendole nella rete di discussioni filologiche savantes di fine Quattrocento. 
L’illustrazione che ne danno Pozzi e la sua scuola non arriva a fare delle ardue 
glosse del Barbaro una “civil conversazione” ma ne restituisce una comprensio-
ne storica, che la natura del testo pareva impedire. Va ricordato infatti, che a 
differenza dei coevi Miscelanea del Poliziano che alternavano correzioni testuali 
e esegesi critica, Ermolao aveva rinunciato a un discorso continuo pago di regi-

*  Ringrazio Ottavio Besomi, Anna Bettarini-Bruni, Giancarlo Breschi, Paolo Cherchi, 
Giuseppe Frasso, Alessandro Martini, Pietro Montorfani e Guido Pedrojetta per lo scambio 
che ho avuto con loro durante la redazione di questo contributo. A Guido Pedrojetta devo la 
conoscenza dell’articolo di Uberto Motta qui citato e a Pietro Montorfani le lettere di Marc 
Fumaroli a Giovanni Pozzi. Ho ricuperato le lettere di Pozzi a Fumaroli negli archivi del 
Collège de France.

1  Giovanni Pozzi, Per Guido e Beatrice. I carmi e il pane, s.e., Friburgo 1988, p. 14; 
Giovan Battista Marino, Dicerie sacre e la Strage de gl’Innocenti, a cura di Giovanni Pozzi, 
Einaudi, Torino 1960, p. 19.

2  Marc Fumaroli, La république des lettres, Gallimard, Paris 2015, pp. 69-70 e 121. Ma 
ricordo almeno il precedente volume di Hans Bots e Françoise Waquet, La république des 
lettres, Bélin-De Boeck, Paris 1997.

3  Francesco Colonna, Hypnerotomachia Poliphili, Antenore, Padova 1980, vol. II, p. 19.



156 Massimo Danzi

strare i soli restauri filologici a un testo, che la sua generazione giudicava essere 
arrivato estremamente corrotto. Ma certo quella registrazione appariva impervia 
e soprattutto aveva bisogno di un commento che spiegasse le note filologiche.

Se insisto su questo cantiere così poco noto fuori dagli specialisti è perché 
qui, per la prima volta, il concetto di res publica litterarum si fa paradigma dop-
piamente operativo: per un lato, chiarisce le ragioni di una filologia esercitata 
al più alto livello su un testo capitale dell’enciclopedismo d’ogni tempo, ma per 
un altro il concetto investe il piano della didattica facendo della seletta schiera 
di collaboratori friborghesi una res publica litterata in piccola scala. È un fatto 
che motiva più in generale il magistero quasi quarantennale svolto a Friburgo 
da Giovanni Pozzi, che anche dopo quel secondo cantiere filologico procederà 
per lavori di équipe.4

Del lavoro del Barbaro, quasi cinquemila correzioni al testo di Plinio, gli au-
tori danno spiegazione nell’ultimo capitolo dell’Introduzione. Qui si registrano 
consensi e dissensi del Barbaro entro il perimetro della coeva filologia umani-
stica, illustrando l’eccellenza delle scelte di umanisti come Poliziano, Merula o 
Leoniceno ma anche dissentendo, a volte radicalmente, da un Sabellico, che «a 
Venezia era allora il maestro più rappresentativo»5 e da altri che non importa ri-
cordare. Fatto sta che la res publica litterarum con cui dialoga il Barbaro disegna 
alla fine la mappa della filologia umanistica del secolo.

Sarebbe facile inseguire ora il concetto nell’opera di Pozzi, che dà senso al la-
voro di Ermolao, mentre si consuma «l’autunno della filologia latina in Italia».6 
Ma mi basta aver indicato un sicuro quanto subliminale paradigma del suo lavo-
ro critico e filologico. A memoria, di «repubblica delle lettere» non è più traccia 
nei lavori moderni e successivi e la cosa si giustifica facilmente pensando alla 
contestazione cui è sottoposta l’autorità degli antichi a partire dal tardo Cin-
quecento proprio nel perimetro di quel dibattito sull’“autorità” degli Antichi 
che, iniziato in Italia ma consumatosi soprattutto in Francia, si conosce come la 
«querelle des anciens et des modernes».7

Un concetto che si fa paradigma di un’intera officina di lavoro merita di 
essere spiegato. Non si sbaglia a coglierne l’origine in Petrarca, e nella visione 
che Petrarca inaugura del passato, e di seguito dell’età sua, nelle lettere e nelle 
arti. È una renovatio litterarum et artium, che continua con Boccaccio e gli uma-
nisti e che Billanovich e la sua scuola hanno ben studiato. La res publica littera-
rum individua insomma una comunità di dotti, in cui lo scambio intellettuale è 

4  Hermolai Barbari Castigationes Plinianae et in Pomponium Melam, edidit Giovanni 
Pozzi, 4 voll., Antenore, Padova 1973-1979. Il giudizio sull’esercizio filologico di Ermolao 
nell’Introduzione (vol. I, p. 114); ad apertura, invece, l’elenco dei 23 collaboratori all’edizione.

5  Hermolai Barbari Castigationes Plinianae…, vol. I, p. CXXXII.
6  Ibi, p. CXLV.
7  Una utile bibliografia sul tema, dal precoce intervento di Hyppolite Rigaud (1856) a 

quelli di August Buck (1958), passando per Foster Jones (1936), Benedetto Croce (1946) e 
Giuseppe Margiotta (1953), in Hans Baron, The Querelle of the Ancients and the Moderns 
as a Problem for Renaissance Scholarship, in “Journal of the History of Ideas”, XX (1959), 1, 
pp. 3-22.



157Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

promosso e stimolato ben oltre le frontiere nazionali dalla comune educazione 
classico-umanistica. La prima attestazione del termine è quattrocentesca e si 
trova in una lettera di Francesco Barbaro al Bracciolini del 6 luglio 1417. È la 
definizione di una solidarietà di spiriti che il Barbaro indica come «res publica 
litterarum» e che cresce su una specializzazione di figure professionali che ri-
spondono ai ruoli dell’humanista, del magister o ancora del grammaticus.

Nel mio intervento vorrei mostrare l’osmosi che esiste tra l’ambito umani-
stico coltivato negli studi da Pozzi e il perimetro sociale disegnato da questa 
speciale res publica, i cui protagonisti, nell’Europa del tardo Rinascimento, ri-
spondono ai nomi di Bembo, Erasmo, Gessner, John Caius, Montaigne fino 
a quel Peiresc, che in Francia è il più alto esponente di quel circuito. Queste 
figure condividono una medesima cultura antica e moderna, nella quale opera 
quella sintesi di culture e tradizioni che era stata elaborata a Firenze sulla fine 
del secolo precedente da uomini come Marsilio Ficino e Francesco Pico. Non è 
un caso se questa società di dotti che inizia a disegnarsi tra Umanesimo e Rina-
scimento, avendo corso per tutto l’Ancien Régime, faccia centro sull’operosità 
di un veneto che discute con un fiorentino: detto diversamente, sull’asse Vene-
zia-Firenze, decisivo per le nostre lettere rinascimentali, quando Venezia con 
Aldo Manuzio e aiutanti (ed Erasmo che vi soggiorna) è la capitale europea della 
stampa e Firenze l’indiscussa novella Atene. E prima che il fenomeno tocchi la 
Francia di Jacques-Auguste de Thou e di Nicolas-Claude Fabri de Peiresc e che 
a Venezia si dia, con i Ragguagli del Parnaso del Boccalini, una rappresentazione 
allegorica della vicenda. Il bel libro di Marc Fumaroli sul tema8 sottolinea non 
solo la componente cristiano-cattolica di questa «communauté savante», ma 
anche come questa abbia mutato i modi dell’argomentazione sostituendo alla  
quaestio medievale e scolastica una moderna disputatio e il dialogo, che di lì a 
poco si manifesterà negli essais di Montaigne e nel genere epistolare.9 Che il ter-
mine di res publica litterarum cada dunque proprio in uno scambio intellettuale 
di quella natura è fatto che non desta meraviglia.

Quella modalità di discussione, che ha un’accelerazione decisiva in epoca 
umanistica, saprà produrre il testo forse più noto della novella cultura, quel 
Discours sur la méthode in cui Descartes, nel 1637, giustifica la comunicazione 
tra dotti come un antidoto alla brevità della vita. Ai savants d’Europa Descartes 
chiede di rendere noto ciò che hanno imparato «afin que les derniers commençant 
où les précédents auraient achevé […], nous allassions tous ensemble 
beaucoup plus loin que chacun en particulier ne saurait faire».10 Qualcosa di 
simile, insomma, a un moderno open access, giustificato dalla civile idea di un 
progresso che si costruisce lentamente in una con la genealogia del sapere. La 

8  Ma per la riscoperta, precedente a Fumaroli, del sintagma e del tema, si veda Marc 
Fumaroli, La république des lettres redécouverte, in Il vocabolario della république des lettres. 
Terminologia filosofica e storia della filosofia. Problemi di metodo, atti del convegno interna-
zionale in memoriam di Paul Dibon (Napoli, 17-18 maggio 1996), a cura di Marta Fattori, 
Olschki, Firenze 1997, pp. 41-56.

9  Ibi, p. 118. 
10  Ibi, pp. 119-120.



158 Massimo Danzi

pagina della Méthode segna, come ha visto Fumaroli, un svolta capitale nella 
coscienza, che ormai si fa strada, dell’esistenza di una “comunità scientifica” 
nata dalle conquiste della comunicazione.11 Chi viene dopo approfitta di chi è 
venuto prima e, sia pure nano sulle spalle di giganti, vede meglio e più lontano. 
È un progresso che si misura in termini di generazioni. Quasi tre secoli dopo, 
Max Weber riproporrà questa idea in Wissenschaft als Beruf (Scienza come 
professione, 1917) ricordando che «essere superati dal punto di vista scientifico 
[…] non solo è il nostro destino comune, ma è anche il nostro scopo. Non 
possiamo lavorare senza insieme sperare che altri, in futuro, si spingano più 
avanti di noi» («Wir können nicht arbeiten ohne zu hoffen, dass andere weiter 
kommen werden als wir»).12

Che cosa ci dice tutto questo in relazione al lavoro di Pozzi? Credo intanto 
che, per la dottrina teologica e umanistica che fu sua e per la dimensione eu-
ropea della sua ricerca, Pozzi afferisca a suo modo a una moderna “repubblica 
delle lettere” e credo che nell’ideale che anima questa repubblica si trovi la mo-
tivazione etica profonda del suo magistero, forse di ogni magistero. Di seguito 
vorrei presentare alcuni esempi di questo dialogo che rendano meno astratto il 
mio assunto e lo farò convocando pagine che accostino la sua opera a quella di 
altri studiosi, nei termini del “dialogo” che ho tentato di definire. 

Non ritorno sull’importanza spesso sottolineata e ormai passata in giudicato 
di Gianfranco Contini, Giuseppe Billanovich e Carlo Dionisotti nella forma-
zione universitaria e anche successiva di Pozzi. Lo stesso Pozzi, e poi quanti ne 
hanno dato un ricordo (da Isella a Besomi, da Martini a Motta), l’hanno spesso 
richiamata; e le autorevoli voci riunite nel convegno organizzato nel 2002 da 
questa biblioteca lo hanno ulteriormente confermato.13 Questi maestri sono sta-
ti fondamentali nella formazione di Pozzi, ma credo che il percorso del nostro 
italianista, con la dilatazione del canone degli autori e dei campi di ricerca al 
di là di quelli frequentati dai maestri, lo abbia poi spinto, com’era inevitabile, 

11  Ibi, p. 118: «L’enjeu n’est rien de moins que l’histoire de l’émergence d’une 
“communauté scientifique” européenne, de la “démocratie” du jugement et de la critique 
qu’elle implique, des structures institutionnelles qu’elle s’est données, de la réflexion 
philosophique qui s’y est investie».

12  Pagina ricordata da Michael D. Reeve, Giuseppe Billanovich e i Classici latini, in “Ae-
vum”, LXXXVIII (2014), 3, pp. 773-74.

13  Giovanni Pozzi, Regula Feitknecht, Italiano e italiani a Friburgo. Un episodio di sto-
ria letteraria all’estero, Éditions universitaires, Fribourg 1991, pp. 63-75 (una versione ma-
ior in Giovanni Pozzi, Alternatim, Adelphi, Milano 1996, pp. 527-546); Dante Isella, Per 
Giovanni Pozzi, Adelphi, Milano 2001 (ora in Id., Un anno degno di essere vissuto, Adelphi, 
Milano 2009, pp. 87-116, da cui cito); Ottavio Besomi, Aspetti del metodo, in Metodi e temi 
della ricerca filologica e letteraria di Giovanni Pozzi, atti del seminario di studi (Lugano, Bi-
blioteca Salita dei Frati, 10-11 ottobre 2003), a cura di Fernando Lepori, bibliografia degli 
scritti a cura di Luciana Pedroia, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2014; Alessandro Martini, 
Padre Giovanni Pozzi dall’Oratoria sacra al Marino, in “Scaffale aperto”, 4 (2013), pp. 57-75 
(importante sulla tangenza tra oratoria sacra e impresisitica) e Id., Carlo Dionisotti e Giovan-
ni Pozzi. In margine all’edizione del carteggio, in “Il Cantonetto”, LI (2014), 5-6, pp. 24-34; 
Uberto Motta, Giovanni Pozzi. Filologia e critica, in “Nuova informazione bibliografica”, 
XII (2015), 4, pp. 689-725.



159Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

anche verso studiosi e scuole diversi, in un dialogo con il mondo degli studi 
letterari e figurativi che, come voleva Max Weber, è finito per andare oltre ed es-
sere più ricco. Del resto, ma è discorso che non posso fare qui, Contini stesso ha 
autorizzato, con la sua sensibilità e i suoi ampi interessi (fin dal 1947 Curtius lo 
dice dotato di «multiples et fines antennes»), percorsi intellettuali molto diversi 
tra gli allievi. Resta – e non è un mistero – la scarsa motivazione del maestro di 
fronte al tema della tesi scelto da Pozzi nel 1952, e costituito dalla oratoria sacra 
del Seicento attorno al cappuccino Emanuele Orchi. Contini doveva per contro 
sicuramente apprezzare che, entro un secolo che una pigra tradizione storio-
grafica tacciava di fiacchezza morale e asservimento politico, l’allievo andasse 
invece in altra direzione.

Sono in parte fatti noti, ma servono a far giudizio di un percorso intellettuale 
di cui ci sono chiari i piani della didattica e della ricerca, ma molto meno la for-
mazione teologico-seminariale che li precedette («formazione solida e coerente» 
giudicava Isella)14 e i rapporti dello studioso con la stessa tradizione religiosa 
cappuccina. Escludendo per mancanza di competenze questi due ultimi ambiti, 
vorrei invece fermarmi sul primo, con qualche esempio di scuola e studioso cui 
Pozzi fu, a seconda degli argomenti della sua ricerca, sollecitato a guardare e 
con cui dialogò, collocandosi dagli anni sessanta in poi in una mappa culturale 
decisamente europea.

Se c’è una cosa che la generazione sua ci ha insegnato è l’importanza di un 
accesso a tutto campo alla cultura di un’epoca, l’utilizzazione di bibliografie in 
lingue diverse e insomma l’idea che né l’Umanesimo né il Barocco, per stare ai 
fondamentali della sua attività di ricerca, possano essere avvicinati in prospet-
tiva solo italiana. L’Umanesimo (e a maggior ragione il Rinascimento) trascen-
deva, come il nome dice, gli ambiti nazionali e questa trascendenza riguardava 
poi anche gli studi con cui nel secondo dopoguerra la generazione di Pozzi 
iniziava a confrontarsi. Per le Humanitates contavano, fuori d’Italia, nella storia 
della scienza come dell’arte o della letteratura, studiosi come Kristeller, Baron, 
Thorndike, Warburg o Panofsky. Mentre in Italia, come Pozzi ha ricordato 
spesso, la tradizione che per lui importava era quella erudita che dal Tiraboschi 
arrivava al cardinal Mercati o dal Lanzi giungeva al Longhi.15 S’aggiunga che, 
dall’Inghilterra, dove sempre in quel tempo era approdato Carlo Dionisotti, 
giungeva il monito per una storia totale che tenesse presente, per l’Italia par-
ticolarmente, il ruolo distinto e però fortemente intrecciato di chierici e laici 
nella costruzione della cultura d’antico regime; e che, sempre in Inghilterra, 
quel monito rimbombava poi negli scritti di studiosi come John Sparrow, Ales-
sandro Perosa o Cecil Grayson.16 Il mondo anglosassone contribuiva insomma 

14  Dante Isella, Per Govanni Pozzi, p. 99.
15  Giovanni Pozzi, Lo stato attuale della critica in Italia. Problemi d’indagine letteraria, in 

Id., Per Guido e Beatrice, p. 16
16  Carlo Dionisotti, Chierici e laici, in Id., Geografia e storia della letteratura italiana, 

Einaudi, Torino 1967 (ma il saggio è edito fin dal 1960); John Sparrow, Renaissance Latin 
Poetry. Some Sixteenth-Century Italian Anthologies, in Cultural Aspects of the Italian Renais-
sance. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller, edited by Cecil H. Clough, Alfred Zambelli / 



160 Massimo Danzi

alla definizione dei paradigmi della civiltà italiana ed europea. Di questo mon-
do andrà citato il centro d’eccellenza per gli studi umanistici quale, dagli anni 
trenta in poi, fu l’Istituto Warburg di Londra, che nello studio dell’Umanesimo 
e del Rinascimento italiani affiancava ormai la Biblioteca Apostolica Vaticana 
del cardinal Mercati, di Augusto Campana, di Carlo Dionisotti e dei maestri 
di Pozzi. 

Credo che il Warburg di Londra fosse, dagli anni cinquanta in poi, ben pre-
sente a Pozzi e che in parte contribuisse all’apertura, così fascinosa, del suo 
italianismo. Un’apertura forse ovvia per discipline come la storia del pensiero 
o della scienza, ma certo meno per le letterature, che serbavano una forte con-
notazione nazionale. Tra i pochi storici della letteratura che in Italia avevano 
mostrato una competenza decisamente europea si poteva annoverare Benedetto 
Croce, che però era chiuso in un “sistema” di pensiero inaugurato con l’Estetica 
nel 1902 e mostrava entro un’indiscussa e ammirevole erudizione anche decise 
antipatie per altre direzioni di studi, come fu il caso di Curtius e della sua Let-
teratura europea, testo come vedremo invece capitale per Pozzi.17 In Italia c’era 
stato anche Eugenio Garin e la sua scuola, da Cesare Vasoli a Franco Bacchelli; 
ma ciò che nei casi migliori definiva l’apertura di uno storico del pensiero o di 
un filologo romanzo delle generazioni di Auerbach, Roncaglia o Contini, non 
era naturale acquisto per un italianista. 

1. Il Warburg e il rinnovamento degli studi umanistici

Se Pozzi non ebbe direttamente a che fare con l’Istituto Warburg, Billanovich 
invece vi soggiorna come senior research assistant dall’ottobre 1948 all’ottobre 
1950, appena prima di andare a Friburgo (si veda il bel ricordo di John B. Trapp 
citato alla nota 22) ed è nota l’amicizia e la stima che nutrì per studiosi come 
Gertrud Bing, Fritz Saxl, Frances Yates o Otto Kurz. Anche altri italiani, so-
prattutto piemontesi, erano in Inghilterra in quegli anni e con l’ambiente del 
Warburg avrebbero fatto i conti rinnovando la cultura italiana in Inghilterra. 
Arnaldo Momigliano (1908-87) e Carlo Dionisotti (1908-98) furono al Warburg 
rispettivamente research assistant e honorary fellow, mentre a Oxford lavorava 
lo storico delle dottrine politiche Alessandro Passerin d’Entrèves (1902-85). Un 
discorso diverso s’imporrebbe per Augusto Campana (1906-95), che tra tutti fu 
l’unico a incontrare Aby Warburg, mantenendo poi relazioni cordiali con la sua 
scuola e l’Istituto.18 Ma fin dal discorso su Lo stato attuale della critica in Italia 

Manchester University Press, Manchester 1976, pp. 391 e ss. (poi in Renaissance latin verse. 
An Anthology, compilated and edited by Alessandro Perosa and John Sparrow, Duckworth, 
London 1979). 

17  Con la nota recensione, la prima in Italia, intitolata Dei filologi «che hanno idee», ap-
parsa in “Quaderni della critica”, VI (1950), 16, pp. 118-121, e poi raccolta postuma in Bene-
detto Croce, Terze pagine sparse, Laterza, Bari 1955, vol. 2, pp. 182-185.

18  Campana incontrò personalmente Aby Warburg durante la visita di questi a Rimini del 
1928 e benché tenesse sempre un prudente distacco da quel metodo, le relazioni con War-



161Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

del 1958, Pozzi citava altri studiosi e paleografi anglossassoni, Ullman, Kristeller 
o Wardrop,19 alcuni dei quali portano verso i Sanvito e i fra Giocondo che sareb-
bero stati, più tardi, suo pane quotidiano nello studio della cultura antiquaria 
intorno a Felice Feliciano.20 È la cultura che avrebbe nutrito anche l’Hypneroto-
machia Poliphili, un testo ben presente agli studiosi d’estrazione warburghiana 
della generazione di Edgar Wind o Jean Seznec. 

Lo studio dell’antico in relazione al Rinascimento fu la cifra del Warburg, al 
centro di testi come La survivance des dieux antiques di Seznec, edito sempre in 
una collana dell’Istituto nel 1940, o The Renaissance. A discovery of Classical An-
tiquity di Roberto Weiss, pubblicato postumo a Londra nel 1969 e che la casa 
editrice Antenore avrebbe tradotto vent’anni dopo. Fin dai primi anni cinquanta, 
Pozzi aveva ben presente l’uno e l’altro studioso, e di Weiss, che aveva esordito sul 
duplice fronte dell’Umanesimo italiano e inglese con Humanism in England during 
the Fifteenth Century (1941), aveva recensito altri due studi sui primissimi numeri 
di “Paragone” di Longhi. Ma, come detto, la cultura del Warburg era arrivata a 
Pozzi già anni prima, oltre che dall’esperienza viva di Billanovich, anche da studiosi 
come Campana o Alessandro Perosa, che con Billanovich avevano lasciato traccia 
sulla rivista dell’Istituto tra il 1946 e il 1951 con importanti articoli.21 Noto è anzi il 
giudizio di John B. Trapp, succeduto alla metà degli anni settanta a Gombrich nella 
direzione del Warburg, a proposito dell’articolo di Billanovich sul Livio di Petrarca 
«forse il contribuito più importante che sia stato da noi pubblicato».22

burg e il suo ambiente furono sempre molto cordiali, fino all’invito arrivato nel 1933, ma mai 
onorato, a soggiornare all’Istituto allora ad Amburgo: su ciò cfr. Carlo Dionisotti, Ricordi 
della scuola italiana, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1998, pp. 533-572, che ricorda 
l’episodio alle pp. 542-543.

19  Giovanni Pozzi, Lo stato attuale della critica in Italia, in Id., Per Guido e Beatrice, p. 24.
20  Si veda il contributo firmato con Giulia Gianella, autrice di una precoce edizione delle 

rime del Feliciano, in Giovanni Pozzi, Giulia Gianella, Scienza antiquaria e letteratura. Il 
Feliciano. Il Colonna, nel III volume della Storia della cultura veneta, Neri Pozza, Vicenza 
1980, pp. 459-498, da cui emergevano personaggi come Giocondo da Verona (1434-1515), il 
calligrafo Bartolomeo Sanvito o una linea di umanisti veneti tra cui spiccava la figura di Ber-
nardo Bembo. Feliciano prolungava un interesse per l’Umanesimo veneto e i suoi precursori 
che Pozzi aveva condiviso con Billanovich e che sarebbe sboccato nelle figure di Aldo Manu-
zio e Pietro Bembo, promotori del volgare a inizio secolo con le edizioni di Dante e Petrarca. 
Trent’anni dopo le rime di Bembo inauguravano la stagione del petrarchismo e poi barocca, 
che sarebbe arrivata a Marino, secondo grande cantiere di Pozzi.

21  Il contributo di Augusto Campana, The Origin of the Word Humanist, e quello di 
Alessandro Perosa sull’epicedio polizianeo per Albiera degli Albizzi, Febris. A Poetic Mith 
Created by Poliziano, apparvero sul “Journal of the Warburg and Courtauld Institutes”, IX 
(1946), 1, alle pp. 60-73 e 74-95. Campana parve a Dionisotti «la voce della nuova filologia 
italiana, concorde su quel punto [la necessità di affondare la conoscenza storica [“not (…) in 
the real of abstract ideas, but only in the humble field of the school life and terminology”] con 
la lezione di un altro maestro tedesco amico di Campana, il filosofo e storico P.O. Kristeller» 
(cfr. Carlo Dionisotti, Ricordi della scuola italiana, p. 543). Per il Livio di Billanovich, si 
richiamerà Petrarch and the Textual tradition of Livy, in “Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes”, XIV (1951), 3-4, pp. 137-208.

22  John. B. Trapp, Giuseppe Billanovich e il Warburg Institute, in Per Giuseppe Billano-
vich, a cura di Mariarosa Cortesi, Olschki, Firenze 2007, pp. 5-14 (la citazione è a p. 9).



162 Massimo Danzi

Ci si deve chiedere cosa di quella tradizione di studi potesse segnare Pozzi 
e la risposta credo venga dal cantiere del Polifilo, un tema di ricerca assegnato 
fin dal 1948 come tesi da Billanovich a Maria Teresa Casella, che poi avrebbe 
realizzato assieme a Pozzi la biografia di Francesco Colonna (1959). Da quel 
medesimo cantiere sarebbe scaturita poi, solo cinque anni più tardi, l’edizione 
commentata del testo a cura di Pozzi e Lucia A. Ciapponi.23 

2. Edgar Wind

Sul Polifilo, il nome di Edgar Wind è forse quello più vicino a Pozzi. Autore nel 
1958 di un volume sui Pagan Mysteries in the Renaissance (poi tradotto da Adelphi 
nel 1971), lo studioso tedesco conosce e apprezza i biografi e gli editori ticinesi 
del Colonna fin dal 196824 e appare ricambiato nell’edizione del Polifilo dove è lo 
storico della cultura rinascimentale più citato, contro una sola citazione di Billano-
vich.25 Una comune affinità percorre l’iconologia di Wind e, per esempio, lo studio 
di Pozzi del 1989 sulla natura morta Lorenzelli in cui, rispondendo all’identifica-
zione del tema floreale prodotta da ben nove storici dell’arte tra i più noti (bastino 
i nomi di Gombrich, Zeri e Ferdinando Bologna), Pozzi restituiva la tavola all’am-
bito della devozione mariana illustrandone l’allegorismo coi repertori devozionali 
seicenteschi.26 In modi analoghi, Wind aveva interpretato segretezza e oscurità di 
quelli che chiamava i “misteri” pagani della cultura figurativa fiorentina sulla base 
di precisi testi letterari.27 Certo, la spiegazione delle immagini con l’aiuto dei testi 

23  Mirella Ferrari, Gli studi sull’umanesimo, in Metodi e temi…, pp. 61-65.
24  Edgar Wind, Pagan mysteries in the Renaissance, Faber & Faber, London 1958 (nuova 

edizione riveduta nel 1968, dove gli studi di Pozzi e Casella sono citati in una nota del cap. 
VI, Ripeness is all). Una copia della prima edizione si conserva tra i libri di Pozzi sotto la 
segnatura BSF FP 26.21.

25  Utilizzo la ristampa del 1980: Francesco Colonna, Hypnerotomachia Poliphili, edizio-
ne critica e commento a cura di Giovanni Pozzi e Lucia A. Ciapponi, ristampa anastatica e in 
formato ridotto con correzioni, una premessa e un aggiornamento bibliografico, Antenore, 
Padova 1980. 

26  Giovanni Pozzi, Rose e gigli per Maria. Un’antifona dipinta, Casagrande, Bellinzona 1987.
27  «Benché lo scopo principale di questo libro sia quello di illustrare un certo numero di 

grandi opere d’arte rinascimentali, io non esiterò a seguire passo per passo, e per se stesse, 
certe argomentazioni filosofiche, addentrandomi a considerare tutti quei particolari che un 
tale approfondimento esige. Il problema di sapere fino a che punto un qualsiasi pittore del Ri-
nascimento – anche uno reputato per le sue qualità intellettuali come Botticelli o Raffaello –  
avrebbe avuto interesse a padroneggiare un certo sistema filosofico, è forse meno assurdo di 
quanto potrebbe sembrare a prima vista; non dobbiamo confondere la nostra fatica nel rico-
struire le loro conoscenze con il loro sforzo, relativamente esiguo, di acquisirne una parte me-
diante la trasmissione orale» (Edgar Wind, Misteri pagani del Rinascimento, Adelphi, Milano 
1985, p. 18). E sul lavoro dell’iconologo, anche più direttamente: «uno studioso di iconogra-
fia che volesse tentare di ricostruire l’argomento perduto di un quadro del rinascimento […] 
deve sapere di più intorno ai possibili argomenti rinascimentali di quanto ne avesse bisogno 
il pittore stesso: e questa non è, come si è preteso di sostenere, una contraddizione in termini, 
ma la semplice conseguenza del fatto innegabile che noi non godiamo più dei vantaggi della 
conversazione rinascimentale […]. La ricompensa, nel caso dello studioso dei misteri pagani 



163Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

usati come fonti di quelle non era cosa nuova e per l’arte religiosa risaliva almeno 
a un importante volume di Émile Mâle, uscito nel 1929, L’art religieux du XIIIe 
siècle en France. Ma Wind appare poi, anche per i comuni interessi colonneschi, 
l’anello più vicino a Pozzi. Basti prendere il tema botticelliano delle Tre grazie, che 
il suo libro spiega a partire da una citazione di Seneca («ille consertis manibus in 
se redeuntium chorus?», De benef. I 3: «danzano in circolo tenendosi per mano»), 
per trovare un ulteriore parallelo con il Pozzi di Rose e gigli per Maria, che spiega la 
disposizione dei fiori del dipinto attraverso una citazione tratta dai repertori maria-
ni del Seicento («et sicut dies verni circundabant eam, flores rosarum et lilia conval-
lium»: «e come un giorno di primavera la circondavano rose e gigli delle convalli»).

Naturalmente il mio intento non è disquisire sull’affinità di un dipinto con 
un testo, ma mostrare come questo metodo, comune a Wind e Pozzi, rappresen-
ti uno degli apici della scuola warburghiana. Ci sono poi, naturalmente, dei di-
stinguo, perché la tradizione del neoplatonismo fiorentino e della teologia orfica 
cui Wind volentieri rimanda per illustrare le opere, lascia invece Pozzi relativa-
mente freddo. Inoltre Wind, a volte, su quella via esagera, preso dal gusto un po’ 
troppo avventuroso per l’identificazione delle figure di un quadro.28 Ma non c’è 
dubbio che il percorso dei due studiosi corresse per molti tratti parallelo, anche 
se nella lettura del Polifilo Pozzi mostra di rifiutare gli elementi di una tradizio-
ne “iniziatica” convocati da Wind, elementi che invece mi pare in certo modo 
ammettere nell’interpretazione dell’«antifona mariana» della tavola Lorenzelli. 
E ancora, Pozzi diverge da Wind nella considerazione di topoi e luoghi comuni, 
mentre Wind sceglie di indagare – come scrive in Misteri pagani – cio che è 
“eccezionale” piuttosto che ciò che si ripete. Queste le sue parole, che appaiono 
con evidenza riferite al metodo di Curtius: 

Vi sono storici, molti dei quali ammirevoli, che, nella storia, danno maggiore importanza 
al luogo comune. La loro opera è salutare e indispensabile perché il luogo comune è una 
forza formidabile. Ma nella misura in cui il loro metodo è stato escogitato appositamente 
per prendere in esame questo particolare oggetto di studio, esso non è adatto a trattare 
l’eccezionale, il cui potere dovrebbe ricevere anch’esso tutta la nostra considerazione. 
Uno studio ben fatto dovrebbe tener presenti entrambi i fenomeni. […] Ma giacché sia-
mo costretti a scegliere, sembrerebbe proprio che optare per l’eccezionale come oggetto 
di studio sia, alla lunga, il rischio minore. […] La storia sembra [infatti] aver dimostrato 
che, mentre il luogo comune può essere compreso come una riduzione dell’eccezionale, 
l’eccezionale non può, invece, essere compreso dilatando il luogo comune.29

rinascimentali, è che essa può contribuire a sollevare quel velo di oscurità che non soltanto 
la lontananza nel tempo […] ma una deliberata ambiguità nell’uso della metafora, ha calato 
su alcuni dei più grandi dipinti rinascimentali. Essi furono concepiti per iniziati: richiedono 
quindi un’iniziazione» (p. 19).

28  È nota, ma non come dovrebbe, la polemica con Dionisotti sull’interpretazione del Fe-
stino degli dei di Giovanni Bellini [cfr. Carlo Dionisotti, rec. a Edgar Wind, Bellini’s Feast 
of the Gods. A Study in Venetian Humanism, Harvard U.P., Cambridge (MA) 1948, in “Art 
Bulletin”, XXXII (1950), 3, pp. 237-239], che continuò poi nella Letter to the Editor del n. 
XXXIII, 1951 della stessa rivista.

29  Edgar Wind, Misteri pagani nel Rinascimento, pp. 291-292.



164 Massimo Danzi

3. Ernst Robert Curtius 

La via che unisce Pozzi al laboratorio warburghiano passa attraverso un grande 
testo, molto citato in questo convegno: quell’Europäische Literatur und lateini-
sches Mittelalters che Ernst Robert Curtius pubblica a Berna nel 1948. E non 
solo perché il testo è esplicitamente dedicato a Aby Warburg e al filologo ro-
manzo Gustav Gröber, che di Curtius era stato maestro a Strasburgo, ma per la 
grande ammirazione che l’autore nutriva per Warburg. Quest’ultimo nel 1929 
aveva presentato a Roma il progetto, destinato a restare incompiuto per la morte 
avvenuta pochi mesi dopo, di Mnemosyne: «un atlante di immagini […] tratte 
da contesti diversi ma unite dalla comune matrice antica e dall’uso ricorrente 
(topico)» delle immagini, secondo la definizione di Settis.30 Sappiamo che Cur-
tius, che assisteva tra il pubblico, ne trasse una enorme impressione, al punto 
che alcuni studiosi, a cominciare da Gertrud Bing, hanno visto, credo a ragione, 
nella Letteratura europea una continuazione del progetto di Mnemosyne e nelle 
Pathosformeln di Warburg un quasi-equivalente dei topoi figurativi di Curtius. 
Anche qui naturalmente con alcune differenze, che è ovvio esistano e su cui 
però non mi soffermerò.31

È stato più volte ricordato come Pozzi esordisca, nell’articolo sull’Orchi del 
1951, col nome di Curtius e come il suo dialogo con lo studioso in merito ai to-
poi si andasse poi intensificando e precisando fino al contributo su Temi, topoi e 
stereotipi scritto per la Letteratura italiana di Asor Rosa del 1984. E l’argomento 
continuerà ad essere presente a Pozzi fino all’ultimo, se la lezione d’addio all’in-
segnamento friburghese nel maggio del 1988 si intitolerà Sémiotique de la fleur 
dans la littérature. Mi interessa qui però non il rapporto di Pozzi con Curtius, 
ma il tema della precoce ricezione che lo studioso poté avere di Letteratura eu-
ropea e medioevo latino e credo che tale presenza non possa disgiungersi dall’al-
trettanto precoce fortuna di Curtius in ambiente friburghese. È un capitolo che 
bisognerà scrivere e che passa attraverso la figura dell’iranologo Jean de Mena-
sce (1902-73), professore a Friburgo di storia delle religioni e missiologia, di cui 
Pozzi seguì un corso all’università. Curtius incontrò de Menasce alle settimane 
di Pontigny nel 1924 e all’amicizia seguì un nutrito carteggio che si interruppe 
nel 1955: 158 sono le lettere di de Menasce a Curtius, tra 1924 e 1955; 48 quelle 

30  Salvatore Settis, Presentazione a Jean Seznec, La sopravvivenza degli dei antichi, Bol-
lati Boringhieri, Torino 1990, p. XII.

31  Il giudizio della Bing è nell’Introduzione ad Aby Warburg, La Rinascita del paganesimo 
antico, La Nuova Italia, Firenze 1966, p. XX. Sul rapporto di Curtius e Warburg, basti qui 
Dieter Wuttke, Kosmopolis der Wissenschaft. E.R. Curtius und das Warburg Institute. Brie-
fe 1928 bis 1935 und andere Dokumente, Verlag Valentin Koerner, Baden-Baden 1989 (con 
la recensione di Silvia De Laude in “Strumenti critici”, 7, 1992, pp. 291-307) e Christine 
Jacquemard-de Gemeaux, Ernst Robert Curtius (1886-1956). Origines e cheminements d’un 
esprit européen, Peter Lang, Bern 1998, pp. 253-258. Sui due studiosi cfr. l’utile intervento 
d’insieme di Uberto Motta, Warburg e Curtius. Modelli storiografici a confronto, in Studi di 
letteratura italiana in onore di Claudio Scarpati, a cura di Eraldo Bellini, Maria Teresa Girardi 
e Uberto Motta, Vita e Pensiero, Milano 2010, pp. 1079-1114.



165Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

di Curtius a de Menasce tra 1938 e 1955.32 Più ridotto, al confronto, il carteggio 
di Contini sul duplice fronte di Curtius e di de Menasce, del quale si conoscono 
finora solo le lettere di Curtius (40 tra lettere e cartoline, tra 1947 e 1953) men-
tre sono da recuperare interamente quelle di Contini ai due corrispondenti.33 
Sappiamo che Curtius sollecitò de Menasce in merito a temi come la nozione 
del Deux artifex, di un poemetto di fra Luis de Léon, dell’opera di Baltasar 
Gracián o per avere elementi sulla continuità della teoria dei loci.34 Ma anche gli 
interessi relativi alla nuova letteratura e a un autore come Thomas Stearns Eliot 
dovettero accomunare i due studiosi. In particolare la traduzione in tedesco che 
Curtius dava nel 1927 del poemetto The Waste Land condivideva l’intento che 
fin dal 1923 era stato di de Menasce nel far conoscere Eliot in Francia, mentre 
Georges Cattaui, che era cugino di de Menasce e avrebbe presto soggiornato a 
Friburgo, aveva tradotto in quello stesso 1927 il poemetto e altre cose eliotiane 
in francese. Considerato il fatto che di lì a poco entrambi sarebbero entrati a far 
parte dell’ambiente universitario friburghese – Jean de Menasce come profes-
sore dall’ottobre del 1938 fino al 1948, quando si trasferisce a Parigi, Cattaui 
dall’anno successivo quando, dopo gli studi di diritto e economia politica con-
dotti tra Parigi e Il Cairo, si iscrive a teologia – il nome di Eliot è un altro ele-
mento che rende Curtius (già noto a Cattaui per il saggio su Proust apparso nel 
1928) familiare nella Friburgo della fine degli anni trenta. Si aggiunga per Pozzi 
la mediazione costituita da Contini, per il quale tanto Curtius che de Menasce 
dimostrano una grande ammirazione.35

32  A quanto mi risulta è stata edita solo una piccola selezione delle lettere (ma con ritratti 
interessanti di Du Bos, Contini e Gide): Correspondance E.R. Curtius Jean de Menasce (1945-
47: autour de «La Littérature latine et le Moyen Àge européen»), a cura di Patricia Ceccaroli e 
Hans Hartje, in “Littérature”, XXI (1991), 81, pp. 111-126.

33  Wolf-Dieter Lange, L’héritage épistolaire d’Ernst Robert Curtius, in “Littérature”, 
XXI (1991), 81, pp. 104-110. A p. 108, una lettera a Gide del 17 settembre 1924 dà conto 
della forte impressione suscitata dall’iranologo su Curtius.

34  Ibi, pp. 108-110. 
35  Accenni a Contini si leggono nella Correspondance E.R. Curtius Jean de Menasce, tra 

cui questo di de Menasce del 16 agosto 1947: «Que penses-tu de Contini: on dirait un peu 
moi, il y a vingt ans, avec la science en plus; mais son âme est inquiète, son cœur errant, et 
son beau regard cherche…», cui Curtius risponde qualche mese dopo: «Je t’ai écrit au sujet 
de Contini. N’as-tu pas reçu ma lettre? Il m’a conquis (et Ilse également) dès le premier 
moment. Je le crois destiné à une brillante carrière scientifique. Son âme s’ébat dans la cage 
crocéenne. Il m’a esquissé une nouvelle évaluation de Pétrarque, pour qui je ne marche pas. 
Malheureusement, il n’a pu nous donner que qqs heures, étant requis par Montale. Il est 
doué de multiples et fines antennes» (lettera del 26 ottobre 1947). Sul rapporto tra Eliot e de 
Menasce si veda Jean-Michel Roessli, Jean de Menasce et T.S. Eliot, in Jean de Menasce (1902-
1973) historien des religions, théologien et philosophe. Avec un aperçu de sa correspondance 
avec Franz Cumont (1868-1947), in “Revue des sciences philosophiques et théologiques”, 
CI (2017), 4, pp. 611-653. Nuovi elementi sulle traduzioni eliotiane di de Menasce e Cattaui 
(The Waste Land e Murder in the Cathedral), con uno scambio di lettere tra il poeta america-
no e Cattaui, sono ora in Massimo Danzi, Gianfranco Contini e Georges Cattaui: un’amicizia 
attraverso il carteggio inedito, in “Strumenti critici”, n.s., XVII (2002), 1, pp. 119-58, alle pp. 
130-31 e 136-141. 



166 Massimo Danzi

4. «Visibile parlare»: un tema continiano?

Altro discorso impone il tema del «visibile parlare», oggetto del volume 
adelphiano del 1993 intitolato Sull’orlo del visibile parlare, ma già annunciato 
dalla Parola dipinta edita dal medesimo editore nel 1981 e finalmente dai nu-
merosi saggi di Pozzi sull’emblematica. L’originalità del tema ha forse messo 
in ombra i pochi precedenti bibliografici e qui vorrei ricordare almeno il vo-
lume che John Sparrow (1906-92) intitolato Visible words. A study of Inscrip-
tions in and as Books and Works of art (Cambridge University Press, 1966). È 
un’indagine sulle iscrizioni presenti nell’arte e nell’architettura rinascimen-
tale, che misura l’incrocio dei codici figurativi e letterari che ne stanno alla 
base e procede – come farà anche Pozzi – fino al Novecento dei Calligrammes 
di Apollinaire. L’Istituto Warburg non è espressamente ricordato, ma certo 
l’argomento rientra in pieno in quella linea di ricerca. Significativo è inoltre 
che nel libro di Sparrow il riferimento principale sia a Edgar Wind, studioso 
che – abbiamo visto – si rifà a quel centro di studi e autore, nel 1931, di un 
contributo che tra i primi situava il metodo di Warburg sullo sfondo della 
cultura storico-artistica e filosofica tedesca, quale dalle generazioni di Fried-
rich Theodor Vischer e Jacob Burckhardt giungeva ad Aloïs Riegl e Heinrich 
Wölfflin.36 Tutto ciò poteva ben autorizzare l’idea che il tema non appartenes-
se al bagaglio dei maestri friburghesi di Pozzi, e neanche a Giuseppe Billano-
vich, che più che dai codici linguistici e figurativi appariva sedotto da archivi 
e documenti. Ma emerge ora un elemento che potrebbe rimettere in gioco le 
cose, almeno per Gianfranco Contini, del quale si conosce, a differenza di 
Billanovich, l’interesse per la cultura figurativa da Simone Martini ai contem-
poranei. Si tratta di una conferenza in francese datata 1951 e intitolata Rapport 
entre le langage de la parole et le langage des arts figuratifs di cui si conservano 
i soli appunti preparatorî nell’archivio della Fondazione Franceschini di Fi-
renze. Per la data e per la lingua, la documentazione rinvia ancora all’ambi-
to friburghese (Contini lasciò Friburgo nel 1952) e, benché i relitti scampati 
siano minimi,37 l’esercizio continiano apre una sufficiente e nuova prospettiva 
in merito all’autorizzazione che il tema poté avere per Pozzi. Purtroppo, allo 
stato attuale, non so dirne di più.

36  Edgar Wind, Warburg Begriff der Kulturwissenschaft und seine Bedeutung für die Äs-
thetik, apparso nello “Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft”, 25 (1931), 
pp. 163-179, dove l’autore afferma di volersi occupare del «Warburg Begriff des Bildes, seine 
Theorie des Symbols und seine Psychologie des mimischen und hantierenden Ausdruchs» 
(p. 163).

37  L’Inventario dell’archivio di Gianfranco Contini, prefazione di Lino Leonardi, a cura di 
Claudia Borgia, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2012, a p. 99, accenna a uno «Schema della 
comunicazione di Contini al V Congresso internazionale di Lingue e letterature moderne, in 
italiano, non pubblicato negli Atti del V Congresso internazionale di Lingue e Letterature mo-
derne. Le Lingue e letterature moderne nei loro rapporti con le belle arti, Firenze, 27-31 marzo 
1951, Firenze, Valmartina, 1955».



167Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

5. Il “grande Anglista”

Nel percorso intellettuale di Pozzi, un nodo da sciogliere riguarda la figura del 
“grande Anglista”, più volte citato negli interventi di questo convegno, con di-
sdoro di chi ancora subisce il fascino oscuro di una nominatio ritenuta infausta. 
Nel trapasso dall’antiquaria alla poesia, gli Studi sul concettismo di Mario Praz 
(editi nel 1934 e ristampati nel 1946) hanno un posto di rilievo. Si tratta di un’o-
pera che descriveva la letteratura emblematica del Cinque-Seicento con una ric-
chezza mai vista prima, appoggiandosi alla vasta conoscenza che l’autore aveva di 
raccolte di emblemi dell’intera Europa, delle quali mostrava l’importante travaso 
di moduli nella poesia dei secoli XVI e XVII. Dovette essere un testo importante 
soprattutto per il Seicento coltivato da Pozzi tra arte, letteratura e sentimento 
religioso, ma lo studioso quasi non lo ricorda e anzi denuncia a più riprese, fin 
dalle Dicerie del 1960, «l’inidoneità della categoria di “concettismo” a chiarire la 
novità dei programmi poetici del secondo decennio del secolo XVII».38

Trattando di imprese ed emblemi, Praz riconosceva intanto che «di solito [e 
di mira sarà il Croce di Storia dell’età barocca in Italia, Bari 1929]39 si considera-
no quei generi come curiosità, come eccentricità e aberrazioni, e se ne tocca solo 
di sfuggita» (p. V). Ricordava poi le radici alessandrine del genere (utilizzando 
il termine di technopaegnia, p. 3) e affermando che il genere gettava «non poca 
luce sulla storia dell’iconografia e del sentimento religioso nel Seicento» (p. VI) 
e finiva con un capitolo dedicato alla «propaganda dei Gesuiti, su cui finora 
non è stata richiamata attenzione» (pp. VI-VII). Potrebbe bastare, pensando 
agli interessi di Pozzi per la poesia figurata d’origine emblematica che incrocia 
registri più o meno popolari. E sarà poi un tema che in lui evolverà, in seguito, 
verso il rapporto parola/immagine. Sennonché quello che per Praz era il «sen-
timento religioso» si identificava di fatto con un altro filone che Pozzi avrebbe 
frequentato decenni dopo: la letteratura mistica. Potrebbe bastare, dicevo, se 
non fosse che, per un verso, Praz aveva pubblicato su “Paragone” un colto ma 
un poco snobistico saggio sul Polifilo, dove metteva in dubbio l’identificazione 
dell’autore col frate Colonna del convento dei Santi Giovanni e Paolo, e per di 
più coglieva nel testo «lo stato di molte coscienze inquiete del Quattrocento».40 
L’attenzione di Praz all’emblemistica sfociò d’altra parte anche in un’altra pub-
blicazione warburghiana, la bibliografia complessiva di questa rara letteratura 

38  Una citazione nelle Dicerie (1960), p. 574, ricorda il contribuito sul Seicentismo della 
Enciclopedia italiana, XXI, 274 b, ma giudica poi che Praz «esagera nettamente» quando 
afferma che «tutta la Strage degli innocenti non è, in conclusione, che la ripetizione all’infinito 
di una formula di caso meraviglioso espressa in un popolarissimo epigramma di Marziale 
(scil. IV 18)».

39  Citato da Praz alla p. 14. Per il volume di Croce, si veda alla p. 489.
40  Mario Praz, La «Hypnerotomachia Poliphili», in “Paragone”, I (1950), 6, pp. 11-16 (a 

p. 15). L’accostamento, per analogia, della lingua del Polifilo con quella di Finnegans Wake 
di Joyce sarà ripreso in Fumaroli: «écrit, comme le sera Finnegans Wake de Joyce, dans une 
langue inventée» (La république des lettres, p. 23). Praz coltivò poi sempre un interesse per 
l’eredità del Polifilo nella cultura anglosassone. 



168 Massimo Danzi

riunita in due volumi di Studies in Seventeenth-Century Imagery del 1947.41 War-
burg, dunque, ancora e sempre. È pur vero che nel primo saggio di Pozzi sulla 
Cultura impresistica nel p. Emmanuele Orchi del 1951, l’ipotesi che «il predica-
tore sarà ricorso alle antologie di emblemi e imprese» trascina una nota in cui si 
ricorda «il bel libro di M. Praz, Studi sul concettismo, 1946», ma il riconoscimen-
to resta unico.42 Per il resto, un certo fastidio per Praz è evidente in Pozzi, che lo 
cita distrattamente nelle Dicerie del 1960, nella ristampa dell’Hypnerotomachia 
(Antenore, 1980, vol. II, pp. 6 e 21) e lo ricorda polemicamente come patroci-
natore, nella autorevole sede dei Lincei, di una studiosa che attribuiva il Polifilo 
niente di meno che a Lorenzo de’ Medici. E poi per aver fatto sua, per un breve 
momento, l’ipotesi sulla romanità del Colonna. Nonostante i comuni interessi, i 
due uomini non erano probabilmente fatti per intendersi.

6. La «scuola del silenzio» di Marc Fumaroli

Nel nome di Fumaroli, con cui si è aperto questo capitolo moderno della 
«repubblica letteraria», anche si può concludere. Uno dei grandi testi dello 
studioso francese che Pozzi dovette sentire più vicino è senz’altro L’école du silence, 
che sulla strada aperta da L’Âge de l’éloquence del 1981 declinava una decina di 
anni dopo due filoni a lui cari: quello della dialettica tra testo e immagine, di cui 
gli emblemi erano la massima espressione, e quello di un «silenzio» inteso come 
via – cioè come metodo – alla contemplazione delle opere ma anche alla propria 
interiorità: «La lecture des écrits anciens et la contemplation des œuvres d’art an-
ciennes ont beaucoup en commun: elles demandent du silence et une sorte de des-
cente à l’intérieur de soi-même».43 Una tale «descente à l’intérieur de soi-même» 
fa pensare a qualcosa degli interessi mistici di Pozzi ma anche a quell’estremo e 
singolare testo che, un anno avanti la morte, avrebbe intitolato Tacet.44 Tra i due 
studiosi la sintonia si misura però soprattutto nella centralità data alla retorica 
della composizione nella lettura delle opere letterarie o figurative, una centralità 
da Fumaroli sempre esplicitamente rivendicata nei suoi lavori e che i saggi su 
Marino contenuti nell’École du silence dovettero rendere ancor più gradita a 
Pozzi. Ma non solo le pagine su La Galleria e le Dicerie lì presenti, con la prima 
letta a confronto con la Galleria Farnese e le seconde introduttive a un lungo 
saggio su Poussin, o quelle sull’Adone apparse in un numero di “Commentaire” 

41  Mario Praz, Studies in Seventeenth-Century Imagery, The Warburg Institute, London 
1947, 2 voll. Una ristampa «considerably increased» uscirà a Roma, presso le Edizioni di 
Storia e Letteratura, nel 1964-1975 (“Sussidi eruditi”, 16-17).

42  Giovanni Pozzi, Cultura impresistica nel p. Emmanuele Orchi, in “Paragone”, II 
(1951), 20, pp. 44-53; le citazioni alle pp. 52 e 45 n. 6.

43  Marc Fumaroli, L’école du silence. Le sentiment des images au XVIIe siècle, Flammarion, 
Paris 1994, p. 6.

44  Giovanni Pozzi, Tacet, Adelphi, Milano 2001, che è forse il libro più circolante di 
Pozzi, stante le edizioni francese di François Dupuigrenet Desroussilles (Payot, Paris 2014) e 
spagnola di Victoria Cirlot e mia (Siruela, Madrid 2019).



169Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

del 2014, avrebbero confortato la sua mente. Comune a Pozzi era più in generale 
la messa in discussione della categoria di “barocco” a definire le sottili relazioni 
che uniscono le opere («les débats littéraires de l’époque, infiniment plus subtils 
que le concept de baroque ne laisserait soupçonner»)45 e il ruolo riconosciuto alla 
produzione devota nella comprensione di molta pittura del Seicento. Altrettanto 
condivisi i temi della meditazione, e della meditazione a partire da un’immagine, 
espressi in un altro saggio del libro a proposito della produzione artistica tra il 
1570 e il 1630: atteggiamento che Fumaroli collega alla tecnica di apprendimento 
formulata negli esercizi spirituali di sant’Ignazio da Loyola.46 È infatti appena 
il caso di ricordare come, proprio negli “esercizi” del santo, Pozzi trovasse la 
radice degli stessi moderni “esercizi di lettura” continiani. E si pensa di nuovo 
alla lettura dell’antifona mariana Lorenzelli o ad altri tratti comuni al modo 
di leggere l’arte e la letteratura del Seicento, da Fumaroli definiti, mutuando 
l’espressione dalla scuola delle “Annales”, «un outillage symbolique commun».47 
Ma merita riportare per esteso il brano che definisce questo sapere comune, di 
retorica, devozione e trattati tecnici, per la produzione di primo Seicento: 

depuis les Hiéroglyphiques de Pierius jusqu’à l’Iconologie de Ripa, depuis la Mythologie 
de Noël Conti jusqu’aux Images ou tableau des deux Philostrates et de Callistrate […]. 
Tous ces ouvrages, utiles à la fois aux «orateurs» et aux artistes, s’articulent exactement 
entre les traités de rhétorique et de poétique d’une part, les traités spécialisés de 
peinture, sculpture et architecture d’autre part. Ils ont leur contrepartie dans les traités 
des Loci communes proposés à l’intention des prédicateurs. Cette littérature pour 
praticiens de l’éloquence n’en est pas moins indispensable pour reconstituer le langage 
de la méditation. Elle offre un terrain de fouilles indivis à l’historien des lettres et à 
l’historien de l’art, qui devraient y trouver une occasion privilégiée de cross-fertilisation: 
rarement comme à cette époque, âge d’éloquence et de méditation, la poésie silencieuse 
des images et la peinture parlante du discours ont tendu aussi consciemment à se relayer 
l’une l’autre et à se donner l’une à l’autre un outillage symbolique commun, en vue d’une 
fin unique: persuader.

La tradizione che Fumaroli rivendica è quella della storioriografia di Lanson, 
ma egli si orienta poi nella lettura delle opere figurative verso l’esperienza di 
Warburg, incoraggiata – come ha sottolineato uno dei suoi pochi allievi diret-
ti – dalla lezione di André Chastel, che allora era maestro negli studi dell’arte 
rinascimentale in Francia.48 

Entro la tradizione del Warburg, cui guarda anche il Pozzi esegeta delle im-
magini sacre, il nome da fare credo sia a questo punto anche quello di Michael  
Baxandall (1933-2008), che da Giotto and the Orators (1971) al bellissimo  

45  Marc Fumaroli, L’école du silence, p. 11.
46  Ibi, pp. 183-184 («dans le grec mélétê renvoie à l’idée de prendre à coeur, de veiller à et 

dans le latin meditatio à l’idée d’exercice, d’apprendissage d’une discipline»).
47  Ibi, p. 186.
48  Jean Balsamo, In memoriam Marc Fumaroli, in “Mediterranea. International Journal 

on the Transfer of Knowledge”, 6 (2021), pp. 177-183, alle pp. 181 e 183. A Chastel è dedi-
cata L’école du silence.



170 Massimo Danzi

Painting and Experience in Fifteenth-Century Italy (1972) e oltre, è andato ap-
profondendo l’esperienza del Warburg in un’ottica di storia sociale e culturale, 
centrando il rapporto tra vita quotidiana e organizzazione del lavoro artistico. 
Baxandall aveva però dato, fin dal 1980, anche studi sulla scultura lignea sacra 
del Rinascimento tedesco, cercando di definire, come scrive in Painting and  
Experience in Fifteenth-Century Italy (cito dalla traduzione francese), «la juridic-
tion d’une théorie ecclésiastique concernant les images».49

Certo, per l’interpretazione degli artisti Baxandall utilizzava più l’organizza-
zione del lavoro che non la cultura libresca e il suo interesse si rivolgeva a quel 
«processus de visualisation» che era, nel Quattrocento, infinitamente più libero 
e disinibito che in epoca di Controriforma, quando la Chiesa avrebbe imposto 
un disciplinamento cogente di idee e comportamenti. Nell’ambito della predi-
cazione, caro a Baxandall, il V Concilio Laterano del 1511-17 spazzava via la 
figura del predicatore popolare alla san Bernardino e a imporsi sarebbero stati i 
fra Roberto da Lecce, prima che i Bellarmino, i Borromeo e compagnia bella.50 
E tuttavia anche per Baxandall, come per Pozzi e Fumaroli, era evidente l’im-
portanza della meditazione, sia nella fruizione che – prima – nella composizione 
delle opere, così come risultava dalle precise indicazioni, alla metà del Quat-
trocento, di un testo come il Zardino de Oration, che in questi ambiti indicava 
l’utilità dei sermoni: «les meilleurs guides que nous ayons aujourd’hui pour ces 
exercices spirituels collectifs, se sont les sermons. Les sermons avaient un rôle 
très important dans le cas du peintre: le prédicateur et le tableau s’inséraient 
tous deux dans l’appareil d’une église, et chacun tenait compte de l’autre».51 

Siamo con ciò ritornati a Pozzi e alle influenze probabili di quella cultura anglosas-
sone fino a oggi non considerata e per la quale verrebbe da fare un paragone con 
Aldo Manuzio. Manuzio ebbe, nella curatela delle sue edizioni come in seno all’Ac-
cademia, collaboratori britannici di livello, da Thomas Linacre a William Grocyn, 
da William Latimer a Cuthbert Tunstall, nomi che portano a Thomas Moore e 
al cardinale Reginald Pole, segnando al contempo la storia dell’università inglese. 
«Nihil novum sub sole», dunque? Non credo. Il nome di Manuzio, avvicinato coi 
suoi britannici sodales a quello di Pozzi in una res publica litterarum che gli Uma-

49  Michael Baxandall, The limewood Sculptors of the Renaissance Germany, Yale Uni-
versity Press, New Haven-London 1980 (ma preceduto da South German Sculpture 1480-
1530, Her Majesty’ Stationery Office, London 1974). Questo il brano in questione, che cito 
dall’edizione francese: «La plus part des peintures du XVe siècle sont des peintures reli-
gieuses […] mais par “peintures religieuses” il faut entendre plus qu’une classe précise de 
sujets; on désigne par là des peintures qui remplissaient des fins institutionnels précises, qui 
soutenaient des activités spirituelles et intellectuelles et relevaient ainsi de la juridiction d’une 
théorie ecclésiastique concernant les images» (L’œil du Quattrocento. L’usage de la peinture 
dans l’Italie de la Renaissance, Gallimard, Paris 1985, p. 65, nella ristampa del 2020 più 
ricca di corredo iconografico). Su Baxandall e il suo rapporto con l’Istituto Warburg, cfr. 
John Onians, Michael David Keighley Baxandall, 1933-2008, in “Proceedings of the British 
Academy”, CVI (2010), 166, pp. 27-46 (alle pp. 37-38 un accenno a The limewood Sculptors).

50  Michael Baxandall, L’œil du Quattrocento, p. 77.
51  Ibi, p. 75 (la citazione da p. 77).



171Giovanni Pozzi e la «repubblica delle lettere»

nisti del Quattrocento avevano attaccato proprio per i «britannica sophismata» 
e «illa barbaria que trans ocenaum habitat» (così il Bruni nei Dialogi ad Petrum 
Histrum), è lì a ricordarci, nei corsi e ricorsi della storia, anche l’importanza della 
cultura anglofona nel secondo dopoguerra.52 Una repubblica nella quale il nome 
di Carlo Dionisotti è naturalmente, per un italianista, il primo da fare. Oltre però 
a questi ricorsi della storia, che disegnano modalità di lungo corso nel dialogo tra 
culture, emergono altre specificità legate al tempo. E per Pozzi, una di queste è cer-
to la centralità riconosciuta, anche nell’ambito a lui caro della fruizione delle opere 
artistiche, alla predicazione, e poi alla preghiera e alla meditazione, come aveva 
già affermato fin dagli anni sessanta nelle Dicerie del Marino e, vent’anni dopo, 
nella monografia sulla tavola Lorenzelli. 53 È una tradizione di “pittura parlante” 
e di “poesia taciturna” in cui Marino ha un ruolo unico e che sarebbe tornata, 
anni dopo, nelle pagine di Marc Fumaroli che ho ricordato. Bisognerebbe indagare 
sull’origine di una tale disponibilità, che risale credo agli studi sulla pietà popolare, 
ospitati, a partire dal 1951, nell’“Archivio italiano per la storia della pietà” di don 
Giuseppe De Luca: rivista che ritengo costituisse l’incunabolo primo degli interessi 
pozziani sull’omiletica popolare. Ma anche le curiosità devono trovare un termine. 
E mi contenterò, per concludere, di ribadire che rhétorique e iconografia, il cui dia-
logo ho cercato di seguire ipotizzando una linea warburghiana nella formazione di 
Pozzi, non sono in lui continenti separati. Il breve carteggio conservato tra Pozzi e 
Fumaroli, dieci lettere di Fumaroli tra il 17 aprile 1985 e il 29 aprile 1996 e quattro 
di Pozzi tra 17 aprile 1985 e 28 aprile 1996, è prova dell’insistenza con cui l’acca-
demico di Francia, messo sull’avviso da André Chastel, volle avere Pozzi al Collège 
per una conferenza. Continuava anche così una tradizione della “république des 
lettres” che non poteva ignorare più, come Aldo Manuzio aveva intuito per primo, 
l’apporto delle altre culture agli studî letterari e artistici italiani. Dopo una serie di 
rinvii, la conferenza tenuta da Pozzi «attorno ai sermons à devises sur saint Jean 
Baptiste», ebbe luogo l’8 di aprile 1993.54

52  Un unico nome, ma decisivo (a proposito della rete internazionale di Aldo), quello di 
Thomas Linacre, è in Carlo Dionisotti, Aldo Manuzio editore e umanista, Il Polifilo, Milano 
1995, p. 63 (ristampa di saggi usciti tra il 1963 e il 1967). Maggiori dettagli sui collaboratori in-
glesi in Martin Lowry, The World of Aldo Manuzio, Blackwell, Oxford 1979 che li definisce «il 
primo gruppo di visitatori stranieri a istituire un solido e definito legame intellettuale con Aldo» 
(tr. it. Il Veltro, Roma 1980, pp. 338 ss). Noto il giudizio di Manuzio sulla «Britannia, unde olim 
barbarae et indoctae literae ad nos profectae Italiam occuparunt et adhuc arces tenent, Latinae 
et docte loquentes bonas artis accipiamus» («da quella stessa Britannia, onde un tempo prese le 
mosse per occupare l’Italia una cultura barbarica e rozza che ancora oggi vi si tiene arroccata, 
riceviamo oggi le buone arti dottamente esposte in buon latino, e, posta in fuga la barbarie con 
l’aiuto dei Britanni, recuperiamo le nostre rocche»: la traduzione in Aldo Manuzio Editore. 
Dediche, Prefazioni, Note ai testi, introduzione di Carlo Dionisotti, testo latino con traduzione e 
note a cura di Giovanni Orlandi, Il Polifilo, Milano 1975, vol. I, p. 28).

53  Si veda la prefazione di Pozzi all’edizione delle Dicerie (1960), dov’è il parallelo tra 
testo e genere del carme figurato: «La diceria è un implicito technopaegnion, allusivo ed inteli-
gente. […] Pare dunque difficile non ammettere la precedenza del più facile esperimento dei 
technopaegnia ottici della prima diceria» (pp. 51 e 53). Sulla tavola Lorenzelli come «orazio-
ne mentale» e «preghiera per immagine», si veda Rose e gigli per Maria, pp. 51-54.

54  Ne accenna Alessandro Martini, Padre Giovanni Pozzi dall’oratoria sacra…, p. 74.


