O\
‘ —
& 4

New Cultural Frontiers

on-line sociological review

Memory studies on migrations and visual culture

Edited by

Deniz Giince Demirhisar, Ilan Lew, Marina Repezza

Vol. 3 Speci Issue 2012

ISSN 2218-077X




New Cultural Frontiers Vol. 3, 2012. Special Issue
Online journal
ISSN:2218-077X

Thanks to Tierney Gearon for the cover image http.//www.tierneygearon.com/.

Editor:

Emanuele Toscano - University G. Marconi, Rome, Italy
Editorial Board:

Breno Bringel - Instituto de Estudos Sociais e Politicos, Brasil
Eiji Hamanishi - Notre Dame Sheishin University, Japan

Paola Rebughini - University of Milan, [taly

Scientific board:

Jimi O. Adesina — Rhodes University, South Africa

Jaime Preciado — Coronado Guadalajara University, Mexico
Antimo L. Farro — University of Rome “La Sapienza”, Italy
Maria da Gloria Gohn — Unicamp, Brasil

Nilufer Gole — Cadis, France

Jeff Goodwin — New York University, USA

Pierre Hamel — Montreal University, Canada

Kimio Ito — University of Kyoto, Japan

Henri Lustiger Thaler — Ramapo College, USA

Motoji Matsduda — University of Kyoto, Japan

Kevin McDonald — Goldsmith College, UK

Sujata Patel — Pune University, India

Elisa Reis — Federal University of Rio de Janeiro, Brasil

Han Sang Jin — Seoul National University, South Korea

lan Welsh — Cardiff University, UK

Michel Wieviorka — Maison des Sciences de 'Hommes, France

Shujiro Yazawa - Sejo University, Japan

Visit www.newculturalfrontiers.org

Free access to all full text published articles and issues.




The volume Memory studies on migrations and visual culture inaugurates the series of
Special Issue of New Cultural Frontiers. The aim of these special issues is to favour the

diffusion of debates and discussions throughout seminars and workshops.

As explained in the editorial of this volume, the contributions presented were selected
among those already discussed during an international workshop of young researchers
held at the Centre d’Analyse et d’Intervention Sociologiques — EHESS (School for

Advanced Studies in the Social Sciences) in Paris.

| wish to thank the three editors of this first special issue of New Cultural Frontiers,
Deniz Gunce Demirhisar, llan Lew and Marina Repezza, that did a great job selecting
the contributions. | also want to thank the reading committee for the excellent job of
revision: Deniz GUnce Demirhisar, EHESS, Paris; Giulia Fabbiano, Université Paris XllI;
llan Lew, EHESS, Paris; Marie Lorin, INALCO, Paris; Simone Maddanu, Universita di
Cagliari; Yoann Moreau, EHESS, Paris; Marina Repezza, EHESS, Paris.

Emanuele Toscano



Memory studies on migrations and visual culture, vol.3 2012 (Special Issue)

Comité éditorial / Editorial Committee Comité de lecture / Peer-reviewing
Deniz GUnce Demirhisar (EHESS/CADIS) Deniz GUnce Demirhisar (EHESS/CADIS)
Marina Repezza (EHESS/CADIS) Giulia Fabbiano (EHESS/CADIS)

llan Lew (EHESS/CADIS) llan Lew (EHESS/CADIS)

John Rogove (Université Paris IV Sorbonne)

Marie Lorin (INALCO & University Cheik Anta
Diop, Dakar)

Marina Repezza (EHESS/CADIS)
Simone Maddanu (Université de Cagliari & CADIS)

Yoann Moreau (EHESS/Centre d’Etudes du
Japon)

Ont contribué a la réalisation des journées d’étude “La mémoire dans la pratique sociologique” (27-29 octobre 2011,
CADIS-EHESS-FMSH) et de ce numéro thématique / Participated to the realization of the international
Workshop on "Sociological Uses of Memory" (October 27-29th 2011, CADIS-EHESS-FMSH) and

the setting-up of this issue:

Alexandra Poli (CNRS & EHESS/CADIS)

Antonio Alvarez Benavides (University of Complutense, Madrid & CADIS)
Brieg Capitaine (Université du Québec & CADIS)

Clémence Scalbert-YUcel (Université d’Exeter)

Elaine Coburn (American University of Paris)

Léa Oswald (Université de Geneve)

Leonardo Rodriguez Perez (IHEID, Geneve)

Lucia Ratih Kusumadewi (EHESS/CADIS)

Sandrine Bretonniére (EHESS/CADIS)

Véronique Valedon (EHESS/CADIS)

Ce numéro thématique a pu voir le jour grace au soutien du CADIS. Nous remercions vivement le directeur, M.
Philippe Bataille et tout le personnel du laboratoire, Mme Nathalie Evin, Mme Zouhour Ben Salah, Mme Christelle

Ceci, M. Selim Senoussaoui ainsi que M. Lucas Morlot pour I'Environnement Numérique du Travail.

This issue has been realized thanks to the support of CADIS. We are grateful to its director, Mr
Philippe Bataille and all the staff of the research center, namely, Mrs. Nathalie Evin, Mrs. Zouhour
Ben Salah, Mrs. Christelle Ceci, Mr. Selim Senoussaoui and Mr. Lucas Morlot for Projet Aria

(https://projets.aria.ehess.fr/).




Memory studies on migrations and visual culture

edited by Deniz Gince Demirhisar, llan Lew and Marina Repezza

Editorial (English)

Editorial (French)

Compte-rendu de l'intervention d’Alain Touraine

Interview with Henri Lustiger-Thaler

Section | : Memory, migrations and diasporas
Entre mémoires du bled et d'Orient : les recompositions religieuses chez les Born
again Muslims francais d'origine maghrébine. Leyla Arslan

La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des minorités originaires de Turquie
en France et en Allemagne. Nur Yasemin Ural

Children’s views on parents’ tales. Intergenerational transmission among transnational
minorities. Alice Sophie Sarcinelli & Anna Granata

Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriaux. Federica Luzi

Section Il : Visual Culture and collective Memory

De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire.
Katharina Niemeyer & Chloé Rosselet

L’ethnographie d’une mémoire sociale. A propos d’un film sur I'histoire coloniale au Sénégal.
Martin Mourre

Compte-rendu d’une ceuvre d’art contemporain et ses incidences.

Le Mouvement du renouveau juif en Pologne’ dans les films de I'artiste israélienne Yael Bartana.

Zofia Waslicka

p.

.15

.23

.27

.37

. 55

. 69

.91

. 105

. 119

135






Memory studies on migrations and visual culture - Editorial

Deniz Giince Demirhisar
Doctorante en Sociologie a FEHESS - CADIS

Email: denizsunce@gmail.com

llan Lew Marina Repezza
Doctorant en sociologie a FEHESS - CADIS Doctorante en Sociologie a FEHESS - CADIS
Email: ilanlew@gmail.com Email: marina.repezza@gmail.com

This thematic issue of the review New Cultural Frontiers gathers innovative contributions
about the concept of « memory », from a sociological and anthropological perspective. These
articles are the result of an international workshop of young researchers organized by the Centre
d’Analyse et d’Intervention Sociologiques — EHESS (School for Advanced Studies in the Social

Sciences) in Paris, in October 2011.

We open the issue with the lecture given by Alain Touraine on the occasion of the
roundtable on « the sociological uses of memory »'. By addressing the preceding talks, the
sociologist introduces some reflections on the concept of memory that had not been explicitly
developed in his work. He thereby explains the place of this concept in his thought, which has
recently evolved towards the idea of “the end of the ‘social’” as a category. His introductory article
to the first issue of New Cultural Frontiers® also puts forth that “society” as a concept has lost its
signification and announces the need to build a new sociology of the Subject. Here, Touraine adds
that the disintegration of the idea of Society calls for a new conception of memory since the
opposition to a Society-Time as a coherent whole with its values and functions, has become
obsolete. At the end of his talk, he comes back to the social movements at the heart of his
sociological thought. Thus, protesting social actors with their capacity for subjectivation escape

their enclosure in the prison of memory and look ahead towards utopias. According to Touraine,

1 The roundtable took place on October 28th 2012 with the participation of the sociologists Marie-Claire
Lavabre and Michel Wieviorka, along with the anthropologist Carlo Severi : researchers who have devoted original and
penterating works to memory in social sciences.

2 Alain Touraine, « Sociology upside down : From Systems to Subjects », New Cultural Frontiers, 1/1 (2010)



8 Memory studies on migrations and visual culture - Editorial

these utopias are carried by universal principles in the context of “moral movements”, movements

of moral protest.

The first article, “From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization”,
an interview with the American sociologist Henri Lustiger-Thaler, Professor of Sociology at
Ramapo College and President of the Research Committee on Social Movements (RC 47 of the
International Sociological Association, 2002-2010), presents the current state of “memory studies”
in contemporary social sciences’. Lustiger-Thaler has always devoted special attention to promoting
a combination of memory studies and the sociology of social movements in his research sessions.
Here he presents his sociological approach to memory and his path as a “plural researcher” from art

critic to documentary filmmaker.

Memory in sociology : a dimension to be recovered

The work presented here addresses important issues in contemporary sociology such as the rise of
religiosity, the subjectivity of migrants or the place of the media in everyday life, all through a
questioning of their memorial dimension, which corresponds in many cases to the link between
social actors and the past as they lived it. The contributions try to point out the problems resulting

from this temporal link or to understand the sociological phenomena that go along with.

The notion of memory, understood in its collective meaning, has gone through an increasing
and unprecedented popularity over the last 30 years in the public area, in everyday uses and in the
media sphere, usually around political or legal issues. As the sociologist Marie-Claire Lavabre
points out, this effervescence of questions related to collective memory has been related for the
most part to the preoccupations of historians, coinciding with the publication of Lieux de mémoire
edited by Pierre Nora®. This important sum of publications, released between 1984 and 1994,
explores the presence of history in the everyday sphere: whether concerning street names,

patrimonialized places or official commemorations on a nation’s agenda. Likewise, through his

3 See the entry « Memory » in the online encyclopedia of International Sociological Association, Sociopedia,
www.isa-sociology.org/contr-sociopedia-isa.htm

4 Marie-Claire Lavabre, « Usages et mésusages de la notion de mémoire », Critique Internationale, n°7, avril
2000

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Memory studies on migrations and visual culture - Editorial 9

invitation to do « de I’histoire au second degré»’, he legitimizes the following question: what the
present members of the society “do”, retrospectively, with a given historical moment in order to
make a history of the memory of the events? Simultaneously to Nora’s work, the important place
taken by oral history combined with the media coverage of witnesses of the 20th century’s most
dramatic moments, participate in this enthusiasm for the notion of memory, then used in
expressions or injunctions, as well as a simple substantive (“devoir de mémoire”, “travail de
mémoire”) with this tendency to designate with it institutional discourses, which compete with the

historian’s one.

And yet, while we owe the entry of this notion into the social sciences half a century ago to
a sociologist, Maurice Halbwachs, this resurgence of the memory in social sciences still lacks the
sociological anchoring that it disposed of before. In order to envisage a sociology of memory to its
full extent, it seems judicious, from the start, to carry out a shift concerning the content of the
research. Instead of seeing memory as an almost autonomous social fact and concentrating the
studies on the memorial facts (politics of memory, areas of memory, memorial institutions), it
should rather be considered as a dimension of wider social phenomena, with studies situated at the
intersection between individuals’ memory or the shared social memory, and other fields of
contemporary sociology. This tendency can be found and has been highlighted within the

contributions of this issue.

Our aim here is to find a way out of this often reifying conception of memory as a discourse
about the past, so as to widen it to social practices, but also to attempt to make the research on
memory fit more explicitly into a sociology of action. First of all, this consists in suggesting works
in which we can understand the place of individuals within the social configuration and the social

phenomena of which they are a part.

In social sciences one can say that memory is either collective or communicative, as it is
frequently considered in Germany®, in that it goes beyond the person and his personal experiences
in space and time. The usually existential relation between an actor and a real or transformed past,
which is often what is at stake, depends therefore on tangible and external modalities, but is also
pervaded by individual subjectivity that reconstructs and adapts it in order to better appropriate it.

Also, these works can take an interest in the consequences that this relation to the past has on the

5 This expression was the topic of an article written by Pierre Nora and published in the review Débats at the
end of 2002, but it also appears in the introduction of his main work : « Entre Mémoire et Histoire », in Les Lieux de
Mémoire, t. 1, « La République », Paris, Gallimard, 1984, p. XVII-XLII.

® Harald Welzer, Das Kommunikative Geddchtnis (Welzer, 2002 a et b ; Gudehus, Eichenberg et Welzer,
2010).

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S1



10 Memory studies on migrations and visual culture - Editorial

identity and their perspective of action. This frame paves the way for innovative research, with
diverse methods at its disposal, but which all somehow demonstrate a specific sensibility for the

interferences between individual and collective memory.

These articles consider phenomena linked to memory, like the transmission between generations
(Leyla Arslan, Ana Granata and Sophie Alice Sarcinelli), the mediatized reception of historical
narratives (Martin Mourre), the incorporation of ritual practices (Granata and Sarcinelli, Nur
Yasemin Ural) or the nature of collective memory, when it is built through the writing of history by

the media (Katharina Niemeyer and Chloé Rosselet).

The sociological fields focused on in this issue of New Cultural Frontiers are first of all the
study of migrations, of the migrants themselves and of their more or less increased awareness of
belonging to a diaspora/transnational community. But also, in the last three contributions, works are
highlighted that are situated at the intersection between sociology of the media, forms of mediated

expression and the study of collective memory.

In parallel to this issue, another constituent, which completes well this one and compares the subject
« memory » to the sociology of collective mobilizations and cultural revivals, will be published

next month in the Belgian review of social sciences Emulations’.

In the section of this issue entitled « Memory, migrations and diasporas », the first two
articles question the religious practice of today understood as a personal and institutional relation to
the past, as well as Islam in Europe. The question of religiosity is often inseparable from the
question of ethnic origins as these texts demonstrate, dealing mainly with Turkish migrants in

Germany and in France on one hand, and Maghrebins in France on the other.

In her contribution, Nur Yasemin Ural follows the process of individuals who are not
necessarily pious and are confronted with difficulties in Europe in regarding burial places and the
possibility of accomplishing their funeral rites, being forced at the end to repatriate the bodies of the
deceased persons to Turkey. The contribution of Leyla Arslan about those whom she calls with a
judicious irony « Born Again Muslims » is very emblematic of the attention given in this section to
the second and third generations. These young Muslims become more pious than their parents
notably through their socialization on the Internet, and end up rejecting the religion of the village in

the country of origin of the parents in order to teach them in turn what « real » Islam is. We observe

7 Demirhisar, G., Lew, 1. et Repezza M. (2012) "La mémoire dans la pratique sociologique", Fmulations,
n°11, Presses Universitaires de Louvain (to be published).

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Memory studies on migrations and visual culture - Editorial 11

here an actual inversion of the order of transmission between generations, or at least a reversal of

what is considered by the children as legitimate in terms of values of the sacred.®

By focusing in their paper on migrants’ children living in Milan, Anna Granata, a specialist
in education sciences, and the anthropologist Sophie Alice Sarcinelli concentrate on three groups,
which are already minorities in their region of origin — Kurds from Turkey, Copts from Egypt and
Kanjara Roma from the Balkans — and study the question of the transmission and of the presence of
the migratory past among those who didn’t experience it directly. They come to focus on other
modalities that allow to pass the past on, different from the explicit story of the migratory
trajectory, which is somehow less used than specific silences and practices, which situate

themselves in daily ordinary and extraordinary acts.

We also find these embodied relations to the past, although of a different kind, in Ural’s
article, where she speaks about « usual memory », in reference to the sociologist Paul Connerton, in
order to determine religious rites. Ural focuses on the funeral practices and choices of the Turks in
Europe with an ambivalent title « the memory of the dead ». Is it the memory of the dead, as in the
rites of the living in order to commemorate their dead, or the memory of « the » dead, as in the
posthumous memory of those who are interviewed today by the sociologist? Narrow relations
between memory and posterity take an important place in this work, which examines the memorial

fact at the crossing between the diaspora studies and of religious rites.

Regarding a totally different phenomenon related to migration, i.e. the relation to the past of
children and grandchildren of exiles from the Spanish War in the South-West of France, the article
of Federica Luzi deals with classical questions in “memory studies”, which are, more specifically,
memorial discourses and the struggle for recognition. By focusing on the migrants' descendants, she
shows the creation, within the conflict concerning the memory of the Spanish War, of new political
actors in exile. Indeed, we observe an intensification of the trans-border relations between France
and Spain regarding the questions related to the handling of this heavy past. This would have as a
consequence the emergence of many memories and specific positionings about the civil war, from
family and local associative circles to a national scale. The anthropologist evaluates this process of
publicizing and questions the link between the individual and the collective in these recently created

gatherings that, like the annual Chemins de la retirada, have a great anthropological value.

In the second part of this issue, two articles can be situated at the intersection between media

sociology and the study of social and collective memory, adopting very different perspectives.

8 The author bases this original article on a part of the data that she collected for her thesis, which was carried
out under the direction of Gilles Kepel and published in 2010. Arslan, L. (2010). Enfants d’islam et de Marianne. Des
banlieues a I’Universite, Paris : PUF.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S1



12 Memory studies on migrations and visual culture - Editorial

Katharina Niemeyer and Chloé Rosselet, specialists in communication sciences at the University of
Geneva, direct their attention to the links between collective memories and the common collection
of images seen on the television news or on other television programs. It is based on an original
approach to collective memory in its relation to the way media write the news, developed by
Niemeyer in a book published in 2011°. In this perspective, television news, while undertaking the
production and the documentation of the present, have often, in order to understand it, to "model"
on past events. Through the example of the nuclear explosion in Fukushima, Niemeyer and Rosselet
make a point of showing to what extent and how Tchernobyl has been used to "show" or "explain"
Fukushima. Even though the experts in nuclear energy, invited on TV shows, have underlined the
great differences between both events, the staged nature of the audiovisual media, notably through
its pictures and framings, creates a link between the two events and revives in this way the

collective memories of the audience.

Martin Mourre focuses on memories of film-mediated events among young high school
students in Dakar, Senegal. He starts from the Thiaroye episode of December 1st 1944, a painful
date in the history of this country, marking a strong rupture in the historical discourse before the
French colonizer, in order to question the present perceptions of the event. Its inculcation in high
schools regularly takes place through an important film by Ousmane Sembene. According to him,
the film’s projection in class constitute so many « memory-moments », key spaces at the
intersection between individual memories and devices which broadcast collective memory: from the

standpoint of the formation of individual historical consciousness.

Finally, we conclude this issue with the presentation made by Zofia Waslicka of a very
inspiring artistic and political phenomenon that takes the shape of a video triptych directed by the
video artist Yael Bartana. Through this work and by becoming, as an Israeli, the official
representative of Poland during the Venice Biennale 2011, she raises new fundamental questions
about present-day identity relations between Jews and Poles, between fantasy and reality. The
resulting « movement » offers to resolve, or at least to create a dialogue among, the inner conflicts
between on one hand the intergenerational and communicative memories and on the other hand the
institutional memories — national for the Poles; religious and national for the Israeli — that can exist
within one individual, at the same time as it shows the gaps in the positioning of the people in both

countries.

The editors were assisted by numerous scholars in setting up this special issue of New

Cultural Frontiers : we want to express our gratitude here. We would particularly like to thank

9 Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les mémoires
collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Memory studies on migrations and visual culture - Editorial 13

Alain Touraine and Henry Lustiger-Thaler, who generously shared their sociological perspective on
the concept of memory with us. Also, we would like to warmly thank the researchers of the Centre
d’Analyse et d’Intervention Sociologiques (CADIS-EHESS) who agreed to be part of the reading
committee, namely: Giulia Fabbiano, Brieg Capitaine and Simone Maddanu. We also thank
Philippe Bataille, director of the CADIS, Alexandra Poli (CADIS-CNRS) and Sandrine Bretonniere
(CADIS) who offered their precious help in setting-up this issue. The editorial process has also
benefited from the assistance of Yoann Moreau (Centre d’Etudes du Japon, EHESS), de Marie
Lorin (Inalco — University Cheik Anta Diop of Dakar), John Rogove (Université Paris IV

Sorbonne) and Léa Oswald (University of Geneva).

Finally, we would like to thank the photographer Tierney Gearon'® whose magnificent

cover-photo suggests the deeply subjective, collective and intergenerational character of memory.

Deniz Giince Demirhisar, [lan Lew and Marina Repezza

Editors

PhD students in sociology at CADIS-EHESS

References
Arslan, L. (2010). Enfants d’islam et de Marianne. Des banlieues a [’Université. Paris : PUF.
Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press.

Gudehus, C., Eichenberg, A. et Welzer H. (2010). Geddchtnis und Erinnerung. Ein
interdisziplindres Handbuch. Stuttgart: Metzler Verlag.

Halbwachs, M. (1997 [1950]). La mémoire collective. Paris : Albin Michel. Edition critique établie

par Gérard Namer, préface de Marie Jaisson.

Halbwachs, M. (2008 [1941]). La Topographie légendaire des Evangiles en Terre Sainte. Etude de
mémoire collective. Paris : Quadrige, PUF. Edition préparée par Marie Jaisson avec les

contributions de Dani¢le Hervieu-Léger, Jean-Pierre Cléro, Sarah Gensburger et Eric Brian.

Lavabre, M-C. (2000). « Usages et mésusages de la notion de mémoire ». In Critique internationale

pp.47-58.

' http://www.tierneygearon.com/

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S1



14 Memory studies on migrations and visual culture - Editorial

Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les

mémoires collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.
Nora, P. (1984-1994). Les Lieux de mémoire (3 tomes). Paris : Gallimard.
Nora, P. (2002). « Pour une histoire au second degré », in Le Débat, n° 122, pp.24-31.

Welzer, H. (2002). ,Opa war kein Nazi“. Nationalsozialismus und Holocaust im

Familiengeddchtnis, Francfort : Fischer Verlag.

Welzer, H. (2002). Das kommunikative Geddchtnis. Eine Theorie der Erinnerung. Munich: Beck.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la

culture visuelle - Editorial

Deniz Glince Demirhisar
Doctorante en Sociologie a FTEHESS - CADIS
Email: denizgunce@gmail.com

llan Lew Marina Repezza
Doctorant en sociologie a FEHESS - CADIS Doctorante en Sociologie a FEHESS - CADIS
Email: ilanlew@gmail.com Email: marina.repezza@gmail.com

Ce numéro thématique rassemble des contributions novatrices autour du concept de
« mémoire », dans une perspective sociologique et anthropologique. Ces articles ont été €laborés a
la suite de I’atelier international de jeunes chercheurs « La mémoire dans la pratique sociologique »
organis¢ en octobre 2011 par le Centre d’Analyse et d’Intervention Sociologiques (CADIS) a
I’EHESS et a la MSH.

Nous inaugurons ce numéro thématique par la restitution de la conférence donnée par Alain
Touraine dans le cadre de la table-ronde sur « les usages sociologiques de la mémoire »'. Tout en
discutant les interventions précédentes, le sociologue introduit une réflexion sur la mémoire qui n’a
pas connu de développement explicite dans son ceuvre. Elle permet de situer ce théme dans la ligne
de sa pensée qui a récemment évolu¢ vers 1’idée de la fin du social. Son article introductif au
premier numéro de New Cultural Frontiers® mettait également en avant la perte de signification de
la notion de société¢ et annongait la nécessité de construire une nouvelle sociologie du Sujet. Ici,
Touraine ajoute que 1’éclatement de 1’idée de société appelle une nouvelle conception de la
mémoire puisque I’opposition a 1’idée d’une société-temps, fondée sur une mémoire commune, en
tant qu’ensemble uni avec des valeurs et des fonctions, est dépassée. A la fin de son intervention, il
revient sur les mouvements sociaux, au cceur de sa pensé€e sociologique. Ainsi, les acteurs

protestataires, avec leur capacité de subjectivation, dépassent I’enfermement dans la mémoire et se

1 Cette table-ronde s’est tenue le 28 octobre 2011 dans le cadre de ces ateliers internationaux pour jeunes chercheurs
organisés au CADIS-EHESS. Elle s’est déroulée en présence des sociologues Marie-Claire Lavabre et Michel
Wieviorka, ainsi que de 1’anthropologue Carlo Severi.

2 Alain Touraine, « Sociology upside down : From Systems to Subjects », New Cultural Frontiers, 1/1 (2010)



16 Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial

tournent vers les utopies. Celles-ci sont portées, selon lui, par des principes universels, dans le cadre

des « mouvements moraux ».

En amont des articles, l’interview du sociologue américain Henry Lustiger-Thaler,
professeur de sociologie au Ramapo College de New Jersey et chercheur associé au CADIS,
présente les enjeux des « memory studies » dans les sciences sociales contemporaines®. Président du
RC 47 de I’ Association Internationale de Sociologie pendant prés d’une dizaine d’années, Lustiger-
Thaler a toujours porté une attention soutenue a promouvoir dans ses panels, les études mélant les
memory studies et les mouvements sociaux. Il a ici ’occasion de revenir également sur son

parcours de chercheur pluriel, qui inclut la critique d’art et la réalisation de films documentaires.

La mémoire en sociologie : une dimension a reconquérir

Les recherches ici présentées partent de grandes problématiques de la sociologie
contemporaine telles que la montée en puissance du religieux, la subjectivité des migrants ou encore
la place des médias dans notre quotidien, en interrogeant sa dimension mémorielle, ce qui
correspondra dans bien des cas au rapport qu’entretiennent les acteurs sociaux avec leur passé. Les
contributions présentent ainsi les enjeux qui découlent de ce lien temporel ou tentent de saisir les

phénomenes sociologiques qui I’accompagnent et dont il est en quelque sorte issu.

La notion de mémoire, dans son sens collectif, a connu depuis une trentaine d’années un essor sans
précédent dans I’espace public, les usages communs et la sphere médiatique, autour d’enjeux
souvent politiques et juridiques. Comme le remarque la sociologue Marie-Claire Lavabre®, cette
effervescence de questions de mémoire collective a ¢ét¢ influencée par des préoccupations
principalement historiennes qui coincident avec la parution des Lieux de mémoire de Pierre Nora.
Cette importante somme d’ouvrages, publiés entre 1984 et 1994 rend compte de la présence de
I’histoire dans I’espace du quotidien : qu’il s’agisse des noms de rue, des lieux patrimonialisés, des

commémorations officielles inscrites dans 1’agenda d’une nation et des symboles qui la

3 Voir aussi son article « Memory » pour I’encycopédie en ligne de 1’Association Internationale de Sociologie,
Sociopedia, www.isa-sociology.org/contr-sociopedia-isa.htm

4 Marie-Claire Lavabre, « Usages et mésusages de la notion de mémoire », Critique Internationale, n°7, avril 2000

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial 17

représentent. De méme, a travers son invitation a faire de « I’histoire au second degré »°, il rend
légitime la question de recherche suivante : que « font » les membres d’une société, a posteriori, du
moment historique étudi€¢ ? Ce questionnement permet de réaliser une histoire de la mémoire de
I’évenement. Parallélement a Nora, la place de choix prise par I’histoire orale, conjuguée avec la
médiatisation des témoins des moments les plus dramatiques du XXe siecle, participe a cet
enthousiasme pour le terme de mémoire, utilisé alors dans des formules ou des injonctions ( le
travail de mémoire ; le devoir de mémoire ) autant qu’en tant que substantif simple a tendance

dépréciative pour désigner les discours institutionnels -ou non- qui font concurrence a celui de

I’historien, du scientifique.

Or, si nous devons I’introduction de cette notion dans les sciences sociales un demi-siécle
plus tot a un sociologue, Maurice Halbwachs, cette résurgence de la mémoire en sciences sociales
manque encore d’un ancrage sociologique comme elle en disposait alors. Pour envisager dans sa
pleine portée une sociologie de la mémoire, il nous semble judicieux d’opérer un déplacement de
contenu et d’attention dans les recherches en cours. Plutot que de considérer la mémoire comme un
fait social quasi-autonome et de concentrer les recherches sur les faits mémoriels (politique de
mémoire, lieux de mémoire, institutions mémorielles), nous avons invité¢ les participants aux
journées d’étude a I’envisager comme une dimension de phénomenes sociaux plus vastes, avec des
recherches qui se situent au croisement entre le souvenir des individus ou la mémoire sociale

partagée et d’autres domaines de la sociologie contemporaine.

Notre défi est aussi celui de sortir de cette conception souvent réifiante de la mémoire
comme dun discours sur le passé, pour d’une part, bien sir, 1’élargir aux pratiques sociales, mais
aussi contribuer a inscrire plus explicitement la recherche dans une sociologie de 1’action. Avant
toutes choses, il s’agit d’offrir des travaux dans lesquels on saisisse la place des individus a

I’intérieur de la configuration sociale et des phénoménes sociaux dont ils sont partie prenante.

Dans les sciences sociales, la mémoire est dite « collective » ou « communicative » comme
on l'envisage souvent en Allemagne’, en ce qu’elle dépasse l'individu et son vécu dans l'espace et

dans le temps. Le rapport souvent existentiel de I’acteur a un passé réel ou transfiguré qui y est

5 Cette expression fait 1’objet d’un article de Pierre Nora paru dans sa revue Débats (Nora, 2002), mais aussi, elle
apparait dans I’introduction de son maitre-ouvrage Les Lieux de mémoire : « Entre Mémoire et Histoire », in Les Lieux
de Mémoire, t. 1, « La République », Paris, Gallimard, 1984, p. XVII-XLII.

6 Cette perspective d’étude de la mémoire sociale envisage celle-ci dans son processus de transmission, en donnant tout
son poids a I’influence des énonciateurs individuels ou des dispositifs d’énonciation, mais aussi des récipiendaires dans
ce qui est dit, retenu et transformé. Elle a notamment été développée dans les premiéres recherches du sociologue
Harald Welzer et dans son ouvrage théorique Das Kommunikative Geddchtnis (Welzer, 2002 a et b; Gudehus,
Eichenberg et Welzer, 2010).

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S12



18 Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial

fréquemment en jeu, dépend donc de modalités tangibles et extérieures a lui, mais il est aussi
imprégné de sa subjectivité qui le reconstitue et ’adapte pour mieux se I’approprier. De méme, ces
travaux pourront s’intéresser aux retombées de ce rapport au passé sur leur identité et leur horizon
d’action. En cela, ce cadre ouvre a des recherches novatrices, disposant de démarches tres variées,
mais qui démontrent toutes d’une maniere ou d’une autre une sensibilité particuliere aux

interférences entre la mémoire individuelle et collective.

Selon les domaines de la sociologie dans lesquels s’inscrivent les publications, ces travaux
considéreront des phénomenes rattachés a celui de mémoire tels que la transmission
intergénérationnelle (Leyla Arslan ; Ana Granata et Sophie Alice Sarcinelli), la réception de récits
historiques médiatisés (Martin Mourre), ’incorporation de pratiques rituelles (Granata et
Sarcinelli ; Yasemin Ural) ou encore la nature de la mémoire collective qui se construit a travers

I’écriture médiatique des événements (Katharina Niemeyer et Chloé Rosselet).

Ces contributions s’inscrivent avant tout dans la sociologie des migrations, de Sujets issus
de la migration et de leur conscience plus ou moins accrue d’appartenir a une communauté
transnationale/diasporique. Mais aussi, et ce a travers les trois derniéres contributions, sont mis en
avant des travaux qui se situent au carrefour entre la sociologie des médias, des formes médiées
d’expression, et de 1’étude de la mémoire collective’. Dans la section de ce numéro intitulée
« Mémoire, migrations et diasporas », les deux premiers articles interrogent le fait religieux
d’aujourd’hui en tant que rapport personnel et institutionnel au passé, de méme que I’Islam en
Europe. Les problématiques liées au religieux sont bien souvent indissociables de celles des
origines et de « I’intégration » comme le montrent ces études qui traitent principalement de

migrants turcs en France et Allemagne d’une part, et des musulmans en France d’autre part.

Dans I’article de Nur Yasemin Ural, on suit le parcours de musulmans non strictement
pieux, qui, confrontés en Europe a des difficultés concernant les lieux de sépulture et la possibilité
de pratiquer leurs rites funéraires, se voient menés a rapatrier les corps des défunts vers la Turquie.
La contribution de Leyla Arslan sur ceux qu’elle appelle avec une ironie judicieuse les « Born
Again Muslims », est trés emblématique de I’attention portée dans cette section aux secondes et
troisiemes générations. Ces jeunes musulmans deviennent plus pieux que leurs parents par le biais
notamment de leur socialisation sur Internet, et finissent par rejeter la religion du « bled » d’ou

viennent leurs parents, pour réapprendre a ces derniers ce qu’est le « vrai » Islam. On assiste l1a a

7 Parallélement a ce numéro, est publi¢ dans la revue Emulations un autre volet qui se compléte bien a celui-ci et
confronte I’objet ‘mémoire’ a la sociologie des mobilisations collectives et des « revivalismes ».

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial 19

une véritable inversion de 1’ordre de la transmission intergénérationnelle, ou au moins a un

renversement de ce qui est considéré par les enfants comme légitime en termes de valeurs du sacré.®

La chercheuse en sciences de 1’é¢ducation Anna Granata et I’anthropologue Sophie Alice
Sarcinelli se concentrent sur trois groupes déja minoritaires dans leur région d’origine —des Kurdes
de Turquie, des Coptes d’Egypte et des Kanjara Roma des Balkans— et étudient les enfants de
migrants installés a Milan, elles posent la question de la transmission et de la présence du passé
migratoire chez ceux qui ne 1’ont pas vécu directement. Elles en viennent a porter leur attention sur
d’autres modalités de transmission du passé que le récit explicite de la trajectoire migratoire, dans le
fond moins exploité¢ et véhiculant moins d’effet de rappel de leurs origines aux plus jeunes
générations que certains silences spécifiques et des pratiques qui s’inscrivent dans les actes

ordinaires et extraordinaires du quotidien.

On retrouve ces modes de relations incorporées au passé, bien que d’un tout autre genre,
dans I’article de Nur Yasemin Ural qui invoque, pour déterminer ces rites religieux, la « mémoire
habituelle » en référence au sociologue Paul Connerton. Ural se concentre sur les pratiques et les
choix funéraires des Turcs en France et en Allemagne avec un titre tout d’ambivalence «la
mémoire des morts ». S agit-il des rites des vivants pour commémorer leurs morts ou de la mémoire
« du » mort, soit celle, posthume de ceux qui sont aujourd’hui interrogés par la sociologue ? Des
relations étroites entre mémoire et postérité y occupent une place importante en placant le fait

mémoriel au croisement des études diasporiques et des rites religieux.

Concernant un tout autre phénomene 1i¢ a la migration, celui du rapport au passé d’enfants
et de petits-enfants d’exilés de la Guerre d’Espagne dans le Sud-Ouest de la France, 1’article de
Federica Luzi traite d’enjeux fondateurs des « memory studies », a savoir des discours mémoriels et
de la lutte pour la reconnaissance. En s’intéressant a ces descendants de migrants, elle donne a voir
la création de nouveaux acteurs politiques en exil dans le conflit autour de la mémoire de la Guerre
d’Espagne. En effet, on assiste a une intensification des relations transfrontalieres entre la France et
I’Espagne autour des questions li¢es a la gestion de ce lourd passé. Celle-ci aura pour conséquence
I’émergence de bien des souvenirs et positionnements spécifiques sur la guerre civile, de la sphere
familiale jusqu’a 1’espace associatif local. L'anthropologue évalue ce processus de publicisation et
interroge le lien entre l'individuel et le collectif dans ces rassemblements récemment créés, qui tels

les annuels chemins de la retirada disposent d’une belle portée anthropologique.

8 L’auteure base cet article original sur une partie des données qu’elle a recueillies dans le cadre de sa thése réalisée
sous la direction de Gilles Kepel et publiée en 2010. Arslan, L. (2010). Enfants d’Islam et de Marianne. Des banlieues
a I’Université. Paris : PUF.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S12



20 Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial

En seconde partie de ce numéro de revue, deux articles se situent au croisement de la
sociologie des médias et de I'¢tude de la mémoire sociale et collective, adoptant des perspectives

pourtant treés différentes.

Katharina Niemeyer et Chloé Rosselet, chercheuses en sciences de la communication a
I’Université de Geneve, s’intéressent aux liens entre les mémoires collectives sur les catastrophes
de Tchernobyl et de Fukushima, et étudient le fonds commun d’images tirées du journal télévisé ou
produites dans d’autres émissions. Cette contribution se base sur une approche originale de la
mémoire collective dans son lien avec 1’écriture médiatique de ’actualité, développée par Niemeyer
dans le cadre d’un ouvrage paru en 2011°. Dans cette perspective, le journal télévisé, dans son
entreprise de production et de documentation de I’immeédiat se voit souvent mené a "se calquer" sur
des évenements passés pour tenter de saisir I’actualité. Avec I'exemple de 1'explosion atomique de
Fukushima, Niemeyer et Rosselet s'efforcent de montrer a quel point et comment Tchernobyl a été
employ¢ pour "donner a voir" ou "expliquer" Fukushima. Quand bien méme les experts en €nergie
atomique invités sur les plateaux télévisés ont mis I'accent sur les grandes différences entre les deux
évenements, le caractere scénaristique du média audiovisuel, notamment par la trame sonore, le
choix des images et les cadrages, crée du lien entre ces deux évenements et réactive par-la méme les

mémoires collectives des spectateurs.

L’article de Martin Mourre étudie les mémoires d’évenements médiés par le film chez des
jeunes lycéens de Dakar. Ce doctorant en anthropologie part de I'épisode de Thiaroye du 1¢
décembre 1944, date douloureuse dans I’histoire du pays et marquant une forte rupture dans le récit
historique face au colonisateur francais, pour s’interroger sur les perceptions actuelles de
I’évenement. Son inculcation dans les lycées a parfois lieu a travers la diffusion d’un film clé
d’Ousmane Sembene. Ces projections en classe constituent pour lui autant de « moments-
mémoires », des espaces privilégiés a I’intersection entre des dispositifs de diffusion de la mémoire
collective et les mémoires individuelles ; a 1’aune de la formation de consciences historiques

individuelles.

Enfin, ce numéro se clot par la présentation par Zofia Waslicka d’un phénomene artistico-
politique tres inspirant qui prend la forme d’un triptyque vidéo réalisé par 1’artiste Yael Bartana.
Cette derniére, a travers cette ceuvre et en devenant en tant qu’Israélienne la représentante officielle

de la Pologne durant la biennale de Venise 2011, a ouvert des questionnements aussi fondamentaux

9 Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les mémoires
collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial 21

qu'inédits sur les rapports identitaire entre Juifs et Polonais d'aujourd'hui, entre fantasme et réalité.
Le « mouvement» qui en découle propose de dénouer, sinon de faire dialoguer, les conflits
intérieurs entre d’un coté les mémoires intergénérationnelles, communicatives et de 1’autre les
mémoires institutionnelles -nationales pour les Polonais ; religieuses et nationales pour les
Israéliens— pouvant exister au sein d’'un méme individu, en méme temps qu’il rend compte des

décalages dans les positionnements des habitants des deux pays.

En dehors de ses éditeurs, quelques personnes ont participé a la mise en place de ce numéro
spécial de New Cultural Frontiers : qu’ils en soient ici chaleureusement remercié€s. Nous pensons en
particulier a Alain Touraine et a Henri Lustiger-Thaler qui nous ont généreusement fait partager
leur perspective de sociologue autour de cette thématique. De méme, nous souhaitons ici vivement
remercier les chercheuses et chercheurs du CADIS-EHESS qui ont accepté de faire partie du comité
de lecture, a savoir : Giulia Fabbiano et Simone Maddanu. Philippe Bataille, directeur du CADIS,
Alexandra Poli, chargée de recherche au CNRS et membre du CADIS, Sandrine Bretonnicre,
chercheuse associée, ont ¢ét¢ d’une aide considérable dans la mise en place des journées d’étude
ainsi que la publication de ce numéro. Ce processus éditorial a également bénéficié du concours de
Yoann Moreau (Centre d’Etudes du Japon, EHESS), de Marie Lorin (Inalco — Universit¢ Cheik
Anta Diop de Dakar) et de Léa Oswald (Universit¢ de Geneve). Enfin, la magnifique image en
couverture qui suggere ce caractére a la fois profondément subjectif, collectif et intergénérationnel
de la mémoire a été réalisée par la photographe américaine Tierney Gearon'’, qui nous a

aimablement autorisés a en faire usage.

Bibliographie

Arslan, L. (2010). Enfants d’islam et de Marianne. Des banlieues a 1’Université. Paris : PUF.
Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press.

Demirhisar, G., Lew, I. et Repezza M. (2012) "La mémoire dans la pratique sociologique", in

Emulations, n°11, Presses Universitaires de Louvain (a paraitre).

Gudehus, C., Eichenberg, A. et Welzer H. (2010). Geddchtnis und Erinnerung. Ein
interdisziplindres Handbuch. Stuttgart: Metzler Verlag.

Halbwachs, M. (1997 [1950]). La mémoire collective. Paris : Albin Michel. Edition critique établie

par Gérard Namer, préface de Marie Jaisson.

1 http://www.tierneygearon.com/

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza  New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S12



22 Approches sociologiques de la mémoire dans les migrations et la culture visuelle - Editorial

Halbwachs, M. (2008 [1941]). La Topographie légendaire des Evangiles en Terre Sainte. Etude de
mémoire collective. Paris: Quadrige, PUF. Edition préparée par Marie Jaisson avec les

contributions de Dani¢le Hervieu-Léger, Jean-Pierre Cléro, Sarah Gensburger et Eric Brian.

Lavabre, M-C. (2000). « Usages et mésusages de la notion de mémoire ». In Critique internationale

pp.47-58.

Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les

mémoires collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.
Nora, P. (1984-1994). Les Lieux de mémoire (3 tomes). Paris : Gallimard.
Nora, P. (2002). « Pour une histoire au second degré », in Le Débat, n° 122, pp.24-31.

Welzer, H. (2002). ,,Opa war kein Nazi“. Nationalsozialismus und Holocaust im

Familiengeddchtnis, Francfort : Fischer Verlag.

Welzer, H. (2002). Das kommunikative Geddchtnis. Eine Theorie der Erinnerung. Munich: Beck.

© 2012 Demirhisar, Lew, Repezza New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Intervention d’Alain Touraine a 'occasion d’'une table-ronde sur

les usages sociologiques de la mémoire (28 octobre 201 |)!

Alain Touraine

EHESS-CADIS, Paris.

Le retour du théme de la mémoire, qui vient d’étre décrit, est en effet surprenant, surtout
dans le cas frangais, ou, comme 1’a dit Marie-Claire Lavabre, il a été trés peu traité par la
sociologie. On cite toujours Halbwachs, mais ce qui intéressait surtout Halbwachs était de répondre
a Bergson. Ce qui nous renvoie a une autre période intellectuelle. Je pense en effet que ce qui a été
discuté par Marie-Claire Lavabre, c’est le passage de la mémoire a la connaissance historique
rationnelle. La mémoire était considérée comme le subjectif, qui est pauvre et méme faux. Ce qui
est loin d’étre sans base. Je me rappelle avoir vu des films de Guzman sur le Chili, ou la mémoire
parait d’une pauvreté extraordinaire et d’une incohérence trés grandes, alors qu’un travail historique
fait comprendre mieux les choses. Aujourd’hui, le renouveau du théme de la mémoire, c’est que le
théme de la mémoire comme mauvaise matiere premiere, alors que c’est aux historiens de la
transformer en connaissance, est dépassé. Il a été dépassé de deux manicres qui sont opposées, de
sorte que nous devons nous situer par rapport a deux constructions opposées de la notion de
mémoire. Et avant méme d’aborder ce probléme il faut reconnaitre que quand nous parlons du
« devoir de mémoire », ce n’est pas de cela, mais du « devoir d’histoire » que nous parlons. C’est
tout a fait autre chose.

Il y a deux manieres de reconstruire I’idée de mémoire a partir de la connaissance historique.
C’est premierement I’invasion du champ sociologique par la notion d’identité. J’affirme par « ma »
mémoire, je personnalise socialement, culturellement la mémoire ; je dis « nous », nous voyons les
choses de cette maniére-la ; nous donnons notre version. Ce qui est certes important mais nous

sommes quand-méme en général plus sensibles aux dangers qu’aux avantages de cette maniére de

1 En plus d’Alain Touraine, cette table-ronde a compté la présence des sociologues Marie-Claire Lavabre et Michel
Wieviorka, ainsi que de ’anthropologue Carlo Severi : des chercheurs qui ont consacrés des travaux originaux et
pénétrants sur la mémoire en sciences sociales et qui disposent d’une reconnaissance internationale sur la question.

Elle s’est tenue a I’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales dans le cadre de la journée d’études intitulée « la
mémoire dans la pratique sociologique », a partir de laquelle a été réalisé ce numéro de revue.



Les usages sociologiques de la mémoire 24

penser. Cela ne veut pas dire qu’il faut I’annuler ; ¢a veut dire qu’il y a un risque de revenir a
I’expérience vécue, élevée a la hauteur de la connaissance et qui améne une sorte de dispersion, de
relativisme qui est trés dangereuse. Ce qui m’intéresse davantage, c’est I’autre coté des choses.
C’est I’idée assez excitante que ce retour a la mémoire est le passage du point de vue du systéme au
point de vue de I’acteur et qu’on peut réintroduire le point de vue du systéme dans le point de vue
dominant de I’acteur, avec tout ce que ¢a signifie de relations sociales, d’émotions, de vécu au sens
le plus élaboré qui soit. Beaucoup de gens ont fait des études sur le capitalisme, ce qu’ils disaient
sur le monde ouvrier était considéré comme secondaire. Comme aujourd’hui quand on présente les
femmes comme de pures victimes. A partir d’un certain moment, on s’est mis a parler de I’acteur
ouvrier. Et finalement, dans certains cas, comme le mien, 1’acteur ouvrier est passé¢ devant le
systéme capitaliste.

Voila la question posée : a partir de ce statut faible de la mémoire par rapport a I’histoire,
comment peut-on redonner a celle-ci de 'importance ? Ce que je voudrais rappeler, c’est que le
théme de la mémoire - et Halbwachs est un bon exemple - est avant tout le théme du temps. La
sociologie du temps a une importance majeure dans la pensée sociologique, plus méme que la
sociologie de I’espace dans la mesure ou dans les sociétés modernes les changements temporels
sont plus importants que les différences spatiales. Il n’y a pas de légitimation du social sans une
référence claire au temps. Nous connaissons un grand nombre d’expériences historiques ou il s'agit
avant tout de la redécouverte d’¢léments cachés ou oubliés de la vie sociale. Par exemple, Arendt
présente les fondateurs de 1'indépendance américaine comme des gens qui ont congu leur action
comme une action de régénération. Ce que nous avons fait en Europe, en parlant de Renaissance,
apres une période qu’a ce moment-1a on s'est mis a appeler le Moyen-Age, ¢’est-a-dire qu'il ne s’y
passait rien. On a redécouvert les Romains a travers les Italiens, et on a pensé que les Italiens
formaient un ensemble social et qu’il s’agissait de retrouver et de recréer cet ensemble. Dans
beaucoup de cas, des mouvements révolutionnaires ou des mouvements de transformation sociale se
sont présentés comme des mouvements de régénération, de retour a un systéme qui était chargé de
sens, qui avait été effacé ou masqué par des déviations qui pouvaient tenir a une occupation
étrangere ou a la domination d’une classe. La phrase célebre, « du passé faisons table rase », est
vraiment une pensée tout a fait étrangeére au monde des révolutions, qui ne dit jamais « du passé
faisons table rase », qui dirait plus volontiers « revenons au passé, faisons table rase de ce présent »
qui est un ¢état de chute et essayons de retrouver le 14 juillet 1790 par exemple. La féte de la

Fédération, qui fait partie de la création du 14 juillet autant que la prise de la Bastille, était faite

© 2012 Alain Touraine New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Les usages sociologiques de la mémoire

pour faire revivre une communauté nationale qui avait été brisée par la monarchie absolue. J’insiste
la-dessus, que la signification classique, forte en sociologie du temps, de I’histoire et de la mémoire,
c’est le lien avec I’idée d’un systéme social et culturel, qui ne va pas sans conscience de lui-méme -
conscience trés souvent abimée, détournée de sa vérité - mais enfin 1’idée d’une société avec son
temps, sa mémoire, son histoire, tout cela faisant un ensemble. C’est d’ailleurs pour cela que cette
pensée du temps et de la mémoire s’est un peu épuisée et je souhaiterais personnellement qu’elle
soit plus complétement épuisée, puisque aujourd’hui cette vision treés classique de la sociologie
comme ¢tude d’un systéme social est mise en cause, en particulier par tous les gens qui refusent de
ne voir dans I’acteur que la contrepartie au systéme, comme le faisait Parsons. Pour penser comme
Parsons, 1’acteur et le systéme sont les deux faces de la méme monnaie.

Le plus intéressant est de voir comment on essaye dans la période actuelle de sortir de cette
image-1a, de I’image de la résurrection, de la recréation, de la régénération, de la renaissance. Il
faut, pour le faire, pour opposer a cette image de la société-temps, de la société-histoire, I’image
opposée de la société auto-créée et auto-pensée, il faut deux conditions : la premiére, ¢’est une crise,
une rupture, la découverte ou I’affirmation de contradictions - encore plus que de conflits - dans la
société. Et la deuxiéme chose, a partir du moment ou on casse I’idée de société et si on ne veut pas
se trouver livré a la domination des puissants c’est qu’il faut faire appel a ce qui peut étre plus fort
que la domination des forts, c’est-a-dire a I"universel. Il faut opposer, a I’'image de la mémoire,
I’image de 1’utopie, opposer a la mémoire le projet. Et nos sociétés hésitent, elles font les deux
choses a la fois ; on les voit faire des efforts pour recréer une image de la société, effort qui dans le
cadre européen est tres difficile puisque les nationalités sont plutdt en crise ou soumises a la
critique, tandis que dans d’autres parties du monde, on voit I’affirmation d’une conscience nationale
ou régionale qui facilite les choses. Et 1a ou la conscience nationale n’est pas suffisante pour
s’opposer a I’idée de société, d’intégration etc, c’est de faire appel a des principes abstraits,
appelons les moraux, comme la justice, la liberté, 1’égalité, ce qui était un peu une spécialité
francaise, et maintenant est devenue la spécialité de tout le monde car tout le monde a sa formule de
justification morale d’une action d’acteurs sociaux généralement contre la société, qui elle-méme
tend a étre réduite a un systeme de domination. Donc, 1’éclatement de la notion de société est bien
le processus ou je trouve le plus de sens. Je ne parle pas d’éliminer la sociologie du temps, ce qui
serait absurde, mais de montrer 1’opposition entre une sociologie de la société qui est centrée sur
son auto-conscience, sa fonctionnalité, donc ses représentations d’elle-méme etc, et d’autre part une

sociologie des acteurs qui oppose a un ordre social qui apparait comme un ordre d’exclusion plus

© 2012 Alain Touraine New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI3

25



Les usages sociologiques de la mémoire

que d’intégration, qui oppose les utopies, au sens classique du terme, 1’utopie d’une société qui
serait conforme a des modeles sociaux, moraux, religieux. A partir de 1a on peut soit faire naitre une
sociologie de I’identité, ce que, je le répete avec insistance je considére comme tout a fait négatif,
ou au contraire une sociologie de I’appel du protestataire faible a des principes absolus, moraux, qui
permettent de combattre au nom de la justice, de la liberté, le pouvoir des dominants.

A vrai dire je pense que la sociologie, comme la politique ne peut pas s’empécher de
poursuivre les deux objectifs a la fois. Il faut une politique de I’intégration, du débat, de la
discussion, de la représentation, du Parlement, des lois, et il faut en méme temps que tout cela soit
poussé par ce qui est a la fois le contraire et la condition de réalisation de cette politique
d’intégration, c’est-a-dire ce qu’on peut appeler des mouvements sociaux, mais a condition qu’ils
soient plutdt pensés comme des mouvements moraux, des mouvements d’appel a du non-social
pour contrdler le social. La notion de mémoire reste donc utile, dangereuse, ambigué, mais
nécessaire, comme le lieu de passage entre un acteur de protestation et un mécanisme d’intégration.
La mémoire comme le rappel aux lois ou aux institutions, peut étre considérée non pas comme
I’essentiel de I’action sociale, mais comme étant un lieu de passage obligatoire de combinaison

nécessaire entre I’intégration sociale et I’utopie de la protestation sociale au nom d’un absolu moral.

© 2012 Alain Touraine New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X

26



From Collective to Individualized Memory in the Age of

Globalization

Interview with Henri Lustiger Thaler, Museum Curator, Professor of Cultural and
Historical Sociology at Ramapo College, New Jersey, USA & Associate Researcher

at CADIS, EHESS, Paris

1. What motivated you to be interested in memory studies?

My interest in memory, as an object of scholarly inquiry, comes from
my work as an exhibition curator in memorial museums in Europe and
North America. The exhibition curator is always grappling with some
variation of a ‘memory project’, that is to say, communicating received

meanings through the narrativization of collective and individual

experiences. This unfolds in a three-tiered manner: through the
evidentiary methods of historical research, working with collective/mnemonic representations of the
past, and the reflexive space of individual biographies: all are pathways to what the literary theorist
Geoffrey Hartman has called ‘secondary witnessing’. This suggests that meaning percolates into the
present and future from situational scripts about the past, whose agents seek transmissibility. These
scripts help us organize artifacts, performances, images, audio-visual content, testimonies and
documents surrounding the eventual exhibit. Interactive technologies have presented yet new
conduits for ‘extended witnessing’ emigrating outward from the exhibit space, and thereby
expanding mnemonic landscapes beyond the geographical ‘lieu de memoire’. 1 can say that in my
curatorial experience, I have yet to encounter what can critically be called a ‘collective memory’ as
opposed to a condensed representation. What I have seen - depending on the situational context -
are competing cultural, social and political scripts, which are mediated by staggering their separate
narrative effects. So, the mnemonic agency that an exhibit inevitably conveys is intercessorial, and
the act of ‘writing history and memory’ issues forth from practices, techniques and cultural
negotiations around dominant and less dominant scripts about the past. A large exhibit I was
engaged in took place at a former concentration camp in Germany. Hence, the stakes were
historical, memorial and vested with multiple personalized meanings: with the guardians of memory

(victim groups, Jewish and others) as well as the stewards of memory (representatives of the



28 From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization

German State) deeply sensitized to the nuances surrounding recollections of the past. My interest in
memory derives from these sorts of engagements, where ‘the past in the present’ is mnemonically
layered. I am currently working on a museum project that explores the complexity of Jewish
Orthodox faith narratives - a theme absent in most Holocaust museums - as an alternative way to
frame the subjective and inter-subjective experience of the Holocaust. This theme opens the door to
counter-mnemonic narrativization, of the same historical event. Another of my interests has been
around questions of collective action and social movements. My colleague Antimo Luigi Farro
encouraged me to consider working on the problem of memory and social movements: how are they
related? Taking his council, I began a preliminary research design problematizing collective action -
protest metaphors, contention and the reflexive motivations of participants - by rethinking
mnemonic conduits suited to the evolvement of movements in a global age. In this research
program, I am interested in what might qualify as ‘successful remembering’ for contemporary

social movements.

2. Memory studies are an eminently interdisciplinary research field. Within your own
research, what are the disciplines that you mostly deal with? What is the specificity and

contribution of sociology?

Memory studies recline at the crossroads of several disciplines. If I had to select the fields
that are most pertinent to my work, I would say history, anthropology and of course sociology. All
inhabit fundamentally different approaches to the past. In history, I am interested in the work of A.
Confino, J. Winter, A. Megill, W. Kansteiner, amongst many others. History produces the telling of
a verifiable truth. Not all historians, however, work from the same assumptions regarding method
and its implications for memory. But, for most historians, applying standards of accuracy to
memory is critical, in that mnemonic narratives require verification, regardless of the allotted extent
of artistic or political license. There are, however, a variety of historical approaches that consider
alternate sources of narration, drawing on non-historians such as Foucault and Gombrich, who have
influenced the writings of Hayden White (see Hans Kellner on White’s work). Louis Mink’s work
on the ‘linguistic turn in the philosophy of history’ is another case in point. Historians, such as L.
Passerini, have merged questions of subjectivity with rigorous historical analysis, by examining
what she refers to as ‘sharable memories’. In doing this, she also underscores a future oriented view
of memory. Anthropologists emphasize cultural tools that mediate collective remembering. J. V.
Wertsch refers to these as ‘schematic narrative templates’ that structure the ways in which people
relate to the past. Wertsch is interested in how that past is subjectively and collectively remembered

and performed through indigenous scripts, de-centering the ‘presentist’ framing of most Western

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization 29

European writings on memory. Memory and history therefore can change latitudes, with one
illuming the absence of the other, or emphasizing the conflict that the other raises for the continued
efficacy of dominant narratives: for example indigenous narratives, existing outside the officially
sanctioned national archive, which are in conflict with the nation-state as an identity based

structure.

The strength of sociology is in its ability to contribute to fundamental debates about how
societal change occurs and the role of memory within that process today. This is particularly
important when considering sociology’s intellectual history of ideas around the individual and
collective dichotomy. The substance of this relational understanding of ‘self and society’ is
fundamental to the entire sociological enterprise. The current rethinking of classical assumptions
within sociology augurs well for the critical reception of memory studies. The study of memory
offers the sociological perspective more than a way of thinking about ‘the past in the present’,
which our field now shares with the other disciplines. Memory offers sociology the possibility of
re-thinking the very basis of how societies are reconstituting themselves beyond identity, in a
multicentric world, linked to multiple globalizations with different value-streams - underscoring the
search for new forms of social solidarity - all of which are deeply informing our understanding of
late global modernity. The study of memory is in this sense an inquiry into accumulated meanings
associated with these changes, their incorporation and embodiment in national identity structures,

and their relevance to reimagining the very core of the self and society relationship.

To pose a critical theory of memory against the classical construct, for example - Maurice
Halbwachs’ notion of collective memory - is to ask in the first instance, to whom is meaning-
making ultimately attributed? For Halbwachs, the answer was clear. There is no individual memory
without collective memory. We enter situational contexts where meaning already exists. This
classical sociological precept was also assumed by the first psychologist to develop a theoretical
discourse on memory, Frederic Bartlett, who argued that how people remember is always ‘an effort
after meaning’. The anthropologist J.V. Wertsch has a good discussion of Bartlett’s early
contribution. The ranking given over to the collective in the early days of thinking about the
constitution of society, accompanied at the same time, by a Herculean effort to understand memory
- by Halbwachs and historians of the Annales School such as Marc Bloch and his notion of
mentalités - sublimates the very possibility of individual subjectivity as a social or cultural
mnemonic construct. In this Durkheimian modeling, the collective as a social good and its
bracketed cultural representation, is hard set and relegates the individual to a subaltern status. But

Halbwachs’ clearly understood that memory is much more dynamic than this collective singularity,

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S14



30 From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization

actually taking the Durkheimian project - in Halbwachs’ later works - further than Durkheim
himself. Halbwachs understood that we share memories, and within that process of sharing,
memory invariably changes, making for multiple sources of remembering and conflict-laden
representations. The problem is that for Halbwachs this multiplicity remained within the context of
group memories. Memory studies today, depending upon the discipline from which the debate
issues forth, asks questions that are suspicious of the collective idiom advanced in classical
sociology. Many analysts, as argued by A. Whitehead, prefer to use the moniker ‘cultural
memories’ because of the flexibility the term putatively offers to how the past is remembered and

by whom.

My strong inclination is to say that the entire labyrinthine edifice of collective memory, and
the Durkheimian residuals which accompany it, should be set aside for a more empirically grounded
methodology. Such a methodology would address what individuals actually remember in the face of
powerful collective discourses that continue to unfold in the context of the nation-state, under the
influence of complex and layered globalizations. This allows us to entertain a creative theoretical
shift in focus from collective representations to the reflexive individual, subjectivity and inter-
subjectivity. What would this configuration look like? 1 am inspired by M.M Bakhtin’s
‘interindividual’, Jean Luc Nancy’s notion ‘of being singular plural’ as models for new collective
representations and ultimately memory. In the old paradigm, individual subjectivity is absorbed by
collective representations. In an alternative ordering, individual and collective entities change
places, allowing subjectivity and inter-subjectivity to provide more fertile grounds for thinking
about how the past travels from generation to generation - in a post-traditional sense - producing a
differentiated understanding of what it means to belong to a group or collective, which is today

becoming more and more individualized.

3. Could we approach collective memory through the study of individual memories and

narratives as we do in qualitative research?

Walter Benjamin made a very illuminating contrast between what he called ‘transmitted
memory’ and ‘acquired memory’. While the difference appears axiomatic at first glance, it carries
tremendous implications for a modern critical theory of memory. ‘Transmitted memory’ signifies
recollections that are carried from generation to generation. There are many composites of this idea
in current memory theorizing. In sociology this has a family resemblance to Karl Mannheim’s
ruminations on inter-generational transmission. Benjamin’s understanding however of ‘acquired
memory’ offers something quite different and is prescient in terms of processes we see unfolding

today. His insight regarding acquired memory, as Pierre Nora has suggested, can be characterized in

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization 31

the following terms: “everything that has happened, has happened, as if it were to us and us alone”.
Nora goes on to say that the last third of the twentieth century has seen less transmitted memory,
and more acquired memory. This is an apt description of the dramatic rise of self-thematized
narratives. This is however not the first time that this has occurred in human history. Jan Nederveen
Pieterse brought to my attention, some time ago, the importance of understanding the Axial Age
(800 BCE to 200 BCE) as a globalized precursor to our present times. It was a period of reflexive
conduct amongst people, the growth of new philosophies and religions, a period defined by
individual freedom in the quest for new collectives and value systems. As people of the Axial Age
contemplated the necessity of cooperation, reflexivity emerged and presaged the early advent of
humanism and its emphasis upon shared values. Values emerged as mnemonic conduits filled with
embodied meanings, in thought and ritual, circumscribing public conduct through personal

convictions.

Sue Campbell has argued that current research on remembering needs to consider more than
the “historical accuracy of memory in evaluating memory”. While not abstracting the quest for truth
and verification about the past, I concur with her that more sources are needed in conjunction with
historical accuracy for a comprehensive understanding of memory. For example, I am researching
‘shareable values’ as mnemonic conduits for contemporary movements. Within this framework, I
analyze the mnemonic content of values as diachronic action bearing and agentic scripts. Values
move through time and space and therefore shift in their application and meaning, in terms of how
they are remembered. The Egyptologist Jan Assmann called this mnemohistory, history as it is
remembered as opposed to history as such. In a forthcoming article, I ferret-out the values of the
labor movement, which are fundamentally collective, as they speak in defense of a public good. I
point to the mnemonic traces of the labor movement within several Occupy movements - the latter
having a much wider class adherence than the ‘working class’. The same diachronic processes hold
true for women in developing countries who have appropriated the language of Western rationality
around Human Rights into their own gendered struggles, based on cultural scripts which are not
their own. I refer to this process as the re-experiencing of values between self and others. This
brings-up the mnemonic content of reflexivity and its relation to new forms of individual and
collective witnessing. J. Blustein has argued that subjective processes emerge from ‘bearing
witness to one’s own convictions”, underscoring the authority of subjectivity as an experience
which is outer-directed to listeners - the inter-subjective - that enables a collective witnessing of a
private conviction. This morning, I was reading about an Occupy plan for the upcoming Democratic

Convention in Charlotte, North Carolina, in the New York Times. A member of the Occupy

Charlotte group stated: “Charlotte has a rich legacy of Civil Rights. We are really trying to build on

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S14



32 From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization

their legacy, walking in their footsteps”. In this construal, the memory of the Civil Rights
movement does not return as a collective representation, but is re-experienced and assumed into the
individualized convictions of Occupy Charlotte, wherein the iconic figure of a collective identity -
the Civil Rights activist - is no longer the defining actor. Memories of this epic movement in
American history are stored and re-performed in newly embodied situations. In the end, local,
regional and national movements are effected by global processes, in what is still a Westphalian
world, compromising once steadfast identities as they underwrite new forms of solidarity as well as
communitarian closure. In fact, many scholars have credited the ‘memory boom’ of the last twenty-
five years to the unlocking powers of globalization as it foments cultural, political and social

fragmentation, as well as increasing the ascent of biographical self-thematization.

4. Do you agree with J. Olick’s distinction of ‘collective memories’ and ‘collected memories’?
Where do you place your own research work if this distinction seems operational to you?

Could you give us some empirical examples?

Jeffrey Olick developed this dissimilarity in an influential article arguing for two distinct
cultures of memory in Halbwachs’ work: the aggregation of individual, ‘collected memories’, on
the one hand, and ‘collective memories’, on the other. This claim was suited for a classically
inspired ‘sociology of one society’. It no longer suffices in a fluid world of multiple diasporic and
time-lagged or compressed modernities, roiled by increasing local conflicts due to globalization.
Olick’s distinction retains a neo-functionalist directive in that collective memory inevitably
overwhelms individual subjective memory i.e. Halbwachs’ claim that individual memory is
impossible without collective memory. Wulf Kansteiner using these same categories of collected
and collective memory makes the logical extension of Olick’s argument, that whilst individual
memory cannot be conceived outside of collective memory, the opposite is not the case. Collective
memories cannot always be accessed through individual memory. Collective memory, Kansteiner
argues, is therefore more dependent on political interests and opportunities of the present. This
raises a critical interrogation: is an exclusive focus on the “politics of memory’ arguably one of the
excesses of Halbwachs’ notion of presentism, if the latter term is not understood as but one layering
in a complex field of mnemonic conduits around the transmission of tradition and authority? I am
reminded of Walter Benjamin again and his writing on Paul Klee’s Angelus Novu. Benjamin
describes the journey of the angel of history as a figure that does not move forward without its face
‘turned to the past. As the past grows in wreckage before the angel’s feet, it attempts to alert
humanity as it tries to put together the smashed pieces. Benjamin then goes on to explain: “But a

storm is blowing from Paradise and irresistibly propels him into the future to which his back is

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization 33

turned, while the ruins before him grows skyward. What we call progress is this storm.” I am
fascinated by Benjamin’s metaphor for progress and its implications for critical memory studies. In
collusion with the powerful mediating effects of the present, memory seeks above all
transmissibility, through the construction of future destinations, and all the ambiguities and risks

these entail.

In this context, I understand memory and its temporal fields of meaning-making to be better
served by a relational approach, underscoring the meaning laden spaces between individual and
collective memories. This allows for an inter-subjective recognition of new listeners, speakers and
witnesses. Basically, my concern is that the ‘we’ of collective memory abstracts individual
subjectivity and impedes the recognition of collective reflexivity, which is proleptic. Collective
memory in this sense risks over-socialization and closure, as it becomes a durable representation. I
am reminded of Michel Foucault’s admonition that the only alternative to a hyper-socialized society
is in making the future formation of a ‘diversified we’, possible by elaborating the question (see
Rabinow). An extensive deconstruction of collective memory, through the venues of individual
subjectivity, inter-subjectivity and resulting new forms of collective reflexivity, I believe, elaborates

upon that critical question.

5. In your Sociopedia article', you refer to Art Spiegleman’s famous comic book about the

Holocaust, Maus: a Survivor’s Tale. What are the materials that the sociologist could use to

analyze phenomena of collective memory?

I would not refer to Art Spiegleman’s Maus as an example of collective memory, but rather

relational memory. It falls into a relational discourse between the generations that have an inter-
subjective quality, cadence and affect. Spiegleman is a second-generation actor recounting the story
of his father, and it becomes Art Spiegleman’s story in the telling. His chosen genre of the iconic
comic book draws upon his past adolescent years of pouring-over super-hero stories, and his
reflexively minded adulthood as a cartoonist, reflecting upon the difficult past of the father where

no such heroes existed. Maus has become an exemplar of the passage of memory from generation to

generation about the Holocaust, collapsing the iconic and familial. The second generation was the
‘witness to the witness’. Many boundaries are crossed in Spiegleman’s idiom, and to very fruitful
ends. The writings of literary theorists Marianne Hirsch and James Young capture the anomalies
and insights of Spiegleman’s work. Much like the internal contours within the construction and

transmission of cultural memory, Maus tells two stories, one belonging to the father and the other to

! Sociopedia.isa is the online database with ‘state-of-the-art’ review articles in social sciences of the International
Sociological Association

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S14



34 From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization

the son’s creative appropriation of a past that was not his own. Maus underscores the separate

experiences of the generations and the central role of memory in making those experiential
differences meaningful, because of its capacity to work alongside and act as a counter-point to

historical narration.

6. You work as an expert for memorial museums, but also as a catalogue writer for art
museums, for example the Anish Kapoor exhibit called Memory at the Deutsche Guggenheim
in Berlin and the Guggenheim in New York. What did that experience bring you as scientific

insights?

My writing on the work of the artist Anish Kapoor’s monumental sculpture called Memory
was purely a metaphoric exercise about remembering and forgetting. Kapoor’s sculpture became a
spectral trope whereby I could speak about cultural amnesia and the inevitable void it creates within
nation-states. I was thinking of Germany, and its avoidance of responsibility for the genocide prior
to the 1980s. That would not be a reflection on Germany today, which ironically has one of the
most highly developed memorial cultures on the Holocaust in Europe. I also imagined how my
description of an open-ended sculpture might speak about memories of the other, those whose
stories were never recorded and have no presence in the national archive. The Kapoor piece was
ideal for my mnemonic ruminations. The sculpture was so large that it could not be seen in its
entirety. It had a ballooning frame covered in twenty-four tons of Cor-Ten steel, overwhelming all
visual attempts to fully see it, making viewers relate to its collective magnitude. In the center,
however Kapoor created a black hole that extends deep into the egg-shaped sculpture. The black
hole as void was the essence of the piece and a metaphor for memory and amnesia. Another
contributor to Kapoor’s catalogue was the literary theorist Gayatri Chakravorty Spivak. She chose
to see Kapoor’s piece as a trope for movable territories, a fluctuating darkness in a sea of
proliferating memories and globalization. Clearly, memory as fopos provides a rich metaphoric
background for creative reflection and commentary on the cultural, social and political facets of the

human condition in our capacity to choose what to remember and what to forget.

7. You are currently working on a documentary film, called Memory after Belsen. What are

the heuristic powers of fiction vs. documentary data for the understanding of the
collectivization of past remembrances and their crystallization as collective memory? Can you
speak about distortions of subjective remembrances through the construction of institutional

or artistic narratives about the past?

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization 35

The film Memory After Belsen is a feature

length documentary film that explores the lives and
memories of children, grandchildren and great
grand children of Holocaust survivors. In the
documentary we follow a third generation to the
Holocaust. We accompany her to the former

Bergen-Belsen concentration camp in Germany,

where her great-aunt perished, her grandmother
was liberated, and her mother born a refugee in a post war displaced persons camp. The film
juxtaposes remembering at a site of destruction from the perspective of the victim’s family and
through the eyes of what could be called an ‘historically removed’ third generation. Although
cognizant of Holocaust history, the third generation speaker was more informed by family
memories, recounted by her grandmother to her mother, than the actual historiography of the camp
itself. Her trip, aside from all personal reflections is an encounter with the history of the
concentration camp. As the family narrative unfolds, we are made aware of another layer of
memory, the growth of institutional memory surrounding the site, that for the last sixty-seven years
has developed a German institutional and memorial narrative. As these two layers of memory
intertwine in walks around the site, we bring in a broader discussion of the artistic and political uses
of Holocaust memory, as well as multiple second and third generation speakers who recount
familial memories of their parents and grandparents. The film opens a discussion about
relationships to multiple generational memories of the Holocaust - documenting the changes that
occur in mnemonic reception. The film illumines the porous boundaries between the historical truth
of the genocide and the pliability of mnemonic interpretations with all their attendant risks. Memory
After Belsen presents the history of the Holocaust, beyond historicism, emphasizing the individual

viewer’s responsibility to bear witness.

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S14



36 From Collective to Individualized Memory in the Age of Globalization

© 2012 Henri Lustiger Thaler New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient : les recompositions religieuses

chez les « Born again Muslims » frangais d’origine maghrébine.

Leyla Arslan'

Docteure en sociologie, Institut Montaigne

Résumé

Le « bled », le pays d'origine, est souvent le seul pays musulman que connaissent les jeunes
Frangais issus des immigrations maghrébines. Aussi leur rapport au religieux se construit-il a la
croisée de multiples représentations nées de souvenirs individuels et de mémoire collective. En quoi
la relation aux origines, médiatisée par les mémoires individuelle et collective des acteurs,
contribue-t-elle a créer pour les Born again Muslims, qui se réinvestissent fortement dans le
religieux, une nouvelle géographie mentale, impactant leurs pratiques ? Les différentes expériences
des enquétés dessinent une mémoire ambivalente du bled, entre fantasme attendri pour un espace
« 100% musulman » et condamnation de son islam jugé hétérodoxe venant s’opposer a un Orient
per¢u comme orthodoxe.
Mots clés : mémoire, islam, famille, bled

Abstract

The « Bled », country of origin is often the only Muslim country the young French descents
of North African immigrants know. So their understanding of religion is built by its numerous
images emerging from individual and collective memories. But how does relation to origins,
channelled by the individual and collective memories, create a new mental geography, which
impacts on the religious practices for the Born again Muslims, who « convert » again to Islam? The
various experiences of Born again Muslims lead to draw a very ambivalent memory of bled,
between soft fantasy for a « 100% Muslim » space and condemnation for his heterodox Islam,
which is different from the Islam of the East, perceived as more orthodox.
Key words : memory, islam, family, bled

Introduction

Le « bled », venant de 1’arabe bilad (pays, contrée) désigne, dans la bouche des enquétés, le
pays d’origine. Il constitue pour pratiquement tous les enfants de 1’immigration maghrébine le
premier et seul espace connu de « fait musulman évident ». Nous pourrions donc supposer que leur
conception de I’islam se fait au miroir de celui-ci. Dés lors, il devient important de se demander
quelle image en est renvoyée et comment celle-ci influence la formation de l'identité religieuse.

L’identité¢ se construit dans le rapport aux autres mais aussi dans une réflexion sur la place de

! Leyla Arslan, Enfants d’Islam et de Marianne. Des banlieues a I’Université, PUF, Paris, 2010



38 Entre mémoires du bled et d’Orient

I’individu dans I’espace et le temps. Elle se crée a partir d’une mémoire individuelle et collective :
celle-ci, en tant que survivance présente et actualisée du passé, constituera le fil conducteur du
développement analytique de cet article, dans 1’opposition entre mémoire du bled et mémoire
d’Orient. Pour Maurice Halbwachs (1992, p. 7), la mémoire individuelle est structurée par la
mémoire collective :
Pour que quelques souvenirs incertains et incomplets reparaissent, il faut que dans
la société ou il se trouve a présent, on lui montre tout au moins des images qui
reconstituent un moment autour de lui le groupe et le milieu d'ou il a été arraché
[...]. C'est en ce sens qu'il existerait une mémoire collective et des cadres sociaux
de la mémoire, et c'est dans la mesure ou notre pensée individuelle se replace dans
ces cadres et participe a cette mémoire qu'elle serait capable de se souvenir.

Le rapport de ces jeunes au religieux se construit donc a la croisée de multiples
représentations, nées d'expériences personnelles, de souvenirs individuels accumulés
principalement lors des vacances mais aussi de mémoire du groupe familial et amical. Or en
situation d’immigration, le groupe est bien faible. Comment, malgré cette faiblesse des cadres
sociaux de la mémoire, 1’identité religieuse se construit-elle ? Comment se forge I’image du bled et
de I’islam a partir des vecteurs que constituent respectivement les voyages au bled et la famille ? En
quoi la relation aux origines, médiatisée par les mémoires individuelle et collective des acteurs,
contribue-t-elle a créer des imaginaires de bled, d'Orient et du Golfe les conduisant vers de
nouvelles pratiques religieuses ? De quoi la « mémoire du bled » ou la « mémoire d’Orient » sont-
elles le nom ? Comment se déclinent-elles ? Comment les souvenirs personnels ou empruntés sont-
ils réutilisés dans la pratique religieuse ?

Plutét que d’étudier une population issue de migrations venant de pays a majorité
musulmane, quel que soit leur rapport au religieux, 1’analyse portera sur un groupe particulier : les
« Born again Muslims », catégorie qui vit sa religiosité sur le mode d’une quasi reconversion, avec
une pratique trés soutenue s’appuyant sur une recherche intellectualisée du sens religieux. Ils
n'utilisent pas explicitement le terme de reconversion, mais leur définition du musulman comme
celui qui prie et qui pratique fait qu'avant leur réinvestissement dans le religieux, ceux-ci, de facon
implicite, ne se voient pas comme de « vrais» musulmans, d'ou la notion de reconversion
impliquant le retour vers une foi perdue et dénaturée (et non de conversion car ils appartiennent a
des familles se posant comme musulmanes). C’est pour ce type de population que I’on a parlé de
réislamisation ou de retour a I’islam : aprés une vie ou des fréquentations jugées aujourd’hui
déviantes ou sinon douteuses, ou apres avoir vécu ce qu’ils consideérent n’étre qu’une islamité

moyenne culturelle et de tradition au sein de leurs familles, ces interviewés se « reconvertissent » a

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 39

I’islam en s’inventant de nouveaux modes de croire et pratiquer. Ces nouvelles pratiques
interviennent souvent apreés un moment de crise : accident de voiture, mort de proches. Certains
évoquent l'arrivée de réves, d'autres des pactes conclus avec Dieu. Ils ont en commun de privilégier
de nouveaux vecteurs de socialisation religieuse : les associations musulmanes et les livres
religieux, cassettes, internet.

Apres une bréve présentation des modalités de connaissance du bled, nous exposerons les
caractéristiques de la religiosité des parents, d'inspiration rurale, orale, avec des pratiques parfois
magiques, qui peut étre incarnée par un lieu, la zawiya. Les différentes expériences des enquétés
dessinent alors une mémoire du bled ambivalente, entre fantasme attendri pour un espace « 100%
musulman » et condamnation de son islam jugé hétérodoxe. L'islam de ces jeunes se construit ainsi
au miroir du bled mais aussi du Proche-Orient et du Golfe, par la référence bricolée a différentes
mémoires et représentations fantasmeées.

Cet article se fonde sur deux enquétes, 1'une entreprise en 2005 aupres d'une vingtaine de
jeunes Francais descendants de migrants maghrébins, l'autre entre 2005 et 2008 aupres d'une
cinquantaine de jeunes €tudiants francais de la Petite Couronne parisienne, d'origine maghrébine,
turque et africaine. Dans les deux cas, n'ont été retenues pour l'analyse que les réponses aux
entretiens semi-directifs des jeunes d'origine maghrébine, « Born again Muslims ». La totalité
d'entre eux a des origines socioéconomiques modestes. La majeure partie vient de familles peu
¢duquées, d’origine rurale, ayant émigré en France pour raisons économiques et y ayant peu connu
d'ascension sociale. Ils ont souvent des parcours scolaires difficiles. Le retour au religieux est donc
un moyen de redonner un sens a un monde sur lequel ils n'ont pas prise (Khosrokhavar, 1997). Les
autres viennent de familles de réfugiés politiques tunisiens, proches d'El Nahda, plus éduquées et
ayant des positions socioéconomiques plus aisées en France (techniciens, chefs d'entreprise). Ils
sont davantage en réussite scolaire et apparaissent comme des héritiers d'une pratique déja
orthodoxisée au bled. Notre échantillon avait entre 20 et 28 ans et comportait plus de jeunes filles,

toujours voilées que de jeunes hommes.

1. Les modalitEs de connaissance du bled

Comment les descendants de migrants maghrébins connaissent-ils le bled ? L’acces a sa
connaissance et a son islam se fait a partir de canaux limités, de facon directe lors de séjours
relativement courts (vacances) mais aussi de fagon indirecte par 1’observation du comportement des
parents et de I’entourage en France. Face a cet islam du bled, il y aura donc des phénomenes
d’ignorance, d’oubli et de cristallisation sur des détails voire des réinterprétations de coutumes

religieuses.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



40 Entre mémoires du bled et d’Orient

1.1. La famille, porteuse d'une certaine mémoire religieuse

La famille constitue un des premiers acteurs de la socialisation religieuse. Les changements
qu'elle a connus au bled mais aussi en France conduisent a remodeler les mémoires, notamment
liées au religieux. Au bled, la colonisation et 1'urbanisation ont déstructuré la société traditionnelle
comme le décrit Bourdieu (1964, p. 104) pour I'Algérie :

La religion historique, unie par mille liens a la réalité culturelle, ne pouvait
manquer de ressentir le contre coup des bouleversements qu’a subi la société
algérienne du fait du contact de la civilisation et de la colonisation. De sorte que
I’on peut discerner aujourd’hui, a coté de I’islam traditionnel, islam des
communautés rurales ou des citadins, une religiosité de masses. La désagrégation
des communautés organiques et 1’urbanisation ont donné naissance a un sous-
prolétariat dépourvu de racines et de traditions, d’aspirations et de convictions, de
liens et de lois. Arrachés a I’encadrement familial et social dans lequel se passait
toute leur vie en particulier vie religieuse, privés de I’atmosphere de religiosité qui
émanait de la vie collective, placés dans des conditions matérielles difficiles et
radicalement nouvelles, les sous-prolétaires des villes et «les paysans
dépaysannés » n’ont d’autre choix que I’indifférence ou la superstition [...]. La
superstition est une piété d’institution, une suite de gestes vidés de sens,
passivement et mécaniquement accomplis, un ensemble de conduites déterminées
par la soumission sans ferveur a une tradition altérée. La rupture avec la tradition
entrainée par 1’émigration, le contact avec la civilisation technicienne toute entiere
tournée vers des fins profanes, le passage du clan dont les membres sont unis par
des liens sacrés a I'usine et a Iatelier, au parti et au syndicat ou la solidarité se
fonde sur I’intérét matériel ou le choix politique sont autant d’influences qui
entrainent une véritable transmutation des valeurs et détruisent le sol dans lequel
la religiosité traditionnelle plongeait ses racines.

Le passage d'une rive a l'autre de la Méditerranée a renforcé les déstabilisations
précédentes : I’émigration conduit a vivre des expériences individuelles hors du groupe qui
s’ajoutent a la socialisation familiale, donnant a 1'émigré le sentiment croissant de constituer une
individualité autonome sur laquelle I’influence du groupe perd sa force. Ces évolutions, en
détruisant la forme traditionnelle de la famille, ont affecté les formes culturelles et religieuses qui

s’y attachaient, cette dynamique étant renforcée par 1’absence d’institutions « indigenes »

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 41

transmettant culture et religion « indigéne » en France. Issus en majorité de ce sous-prolétariat des
villes et de ces paysans « dépaysannés», les parents donnent a voir a leurs enfants des formes
religieuses se rapprochant plus de la « superstition » que de la religion rurale, telle qu’elle a été
décrite précédemment par Bourdieu. Le mektoub, littéralement le destin, fait place a cette religiosité
des campagnes ancrée dans de profondes mythologies liées au sol.

Cependant, la colonisation a une autre conséquence. La religion, avec ses fétes collectives et
son réseau de confréries religieuses encadrant la société comme contrepoids a I’influence francaise,
constitue une valeur refuge pour I’individu comme pour le groupe. Pour les parents recueillant cet
héritage durant leur enfance au bled, I’islam sera bien plus qu’une religion engageant des actes de
piété ou des rituels : il correspond davantage a un référent collectif qui définit les rapports sociaux
mais aussi I’identité nationale et politique. L’islam est alors un élément du ciment social qui ne se
réduit pas a la religiosité, il devient un signum social et politique. Transmettre pratiques et rituels
religieux n’a pas seulement pour but d’amener 1’enfant a une certaine religiosité mais apparait
comme un rempart contre le reniement de ses origines. Religieux et culture s'entremélent alors
étroitement, faisant qu'il devient difficile de définir pour les parents ce qui reléve précis€ément de
l'un ou de l'autre.

L’islam des parents se présente ainsi comme un ensemble ou se mélent traces de culte des
saints et maraboutisme, dogme et ésotérisme mystique. Mais il n’est pas savant, les parents n’ayant
pas bénéficié¢ ou peu d’éducation religieuse voire d’éducation tout simplement comme le rapporte
I’un de nos enquétés.

Mon pere, il n’a pas ét¢ a I’école coranique parce que c’était le temps de la
colonisation, de la guerre d’indépendance. A ce moment, il n’y avait plus d’écoles
coraniques ou elles étaient en disparition, mon pere ne maitrise donc pas du tout
I’arabe. Comme ma mere est née en 1958, elle avait 4 ans en 1962, elle a pu plus
bénéficier de I’enseignement en arabe que mon peére, par conséquent elle connait
plus de trucs que mon pere au niveau de I’enseignement religieux. Mon pere n’a
recu cela que de fagon orale, par ce que lui ont dit ses parents, ses freres et sceurs,
il n’a pas de connaissance du texte comme ma mere.

Aussi, ils ont souvent bien du mal a expliquer les contenus culturels et religieux que les
enfants réclament sous forme de connaissance objective voire savante. En outre, les parents ne
parviennent pas a rendre compte du décalage qui existe entre ce qui se passe au sein de la cellule
familiale et a I’extérieur ; chose dont se plaignent leurs enfants qui accusent leurs parents de vouloir
faire d’eux des « Maghrébins traditionnels ». Il existe alors entre les parents et les enfants ce que

Azouz Begag (1990, p. 49) appelle des « écarts d’identité » :

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



42 Entre mémoires du bled et d’Orient

Les parents vivent la culture d’origine comme une histoire. Elle est la mémoire, le
stock de sens a partir duquel ils déchiffrent et comprennent le monde actuel, y
compris celui de leur exil. En revanche, les enfants sont inscrits en décalage par
rapport a cet espace originel. L’histoire de leur vision du monde puise ses sources
dans les périphéries de leur espace de vie quotidien. Cette histoire est
contemporaine. La culture des parents fait déja partie de la « préhistoire ». Elle
s’est instituée en mythe des origines. Et ce mythe, il leur faut constamment le
recréer a partir des représentations, des mots des parents.

Cependant Leila Babeés module cette vision de 1’incapacité parentale a transmettre : si les
parents ont eu des difficultés a transmettre leur religion sur le mode savant et autour de préceptes
canoniques, ils connaissent les observances de base et les pratiques. La transmission se fait
beaucoup sur le mimétisme (Babes, 1997) comme 1’exprime plusieurs de nos enquétés :

Mes parents m’ont présenté la religion comme une pratique, non accompagnée de
réflexion. Ils m’ont dit ce qu’il fallait faire sans précision sur le sens de la
religion. Ils ont fait comme ils ont pu. [...] Il y a des différences entre nous et eux
parce qu’ils vivent la religion comme... cela leur tient a cceur. On ne peut pas dire
qu’ils sont objectifs, ils sont dedans. [...] La transmission de I’éducation
religieuse, c’était plus un moyen de se sentir appartenir & une communauté
religieuse.

Finalement, les enfants héritent moins d’une culture que de bribes ou de miettes éparses de
contenus culturels, quelques morceaux de réminiscences de 1’origine, quelques images stéréotypées
et des mots créolisés.

Les enfants ne sont pas les répliques exactes de leurs parents, la culture ne se transmettant
pas d’un bloc et par un seul canal — flt-il celui privilégié des parents - mais par petites touches de
facon progressive et selon plusieurs vecteurs. La socialisation des enfants est le fait de plusieurs
intervenants, les parents mais aussi le monde extérieur, que ce soit le voisinage ou 1’école. Certains
quartiers semblent en effet a premiere vue reconstituer la communauté d’origine en donnant a voir
des sortes de « micro bleds » en France, peuplés de gens du méme village, de la méme région. Mais,
ces regroupements de familles larges, de villages ou de régions dans le méme quartier au début de
I’immigration se sont effrités faisant qu’avec le temps, le cercle des « cousins» s’étend
progressivement au voisin de la méme région, puis au compatriote du méme pays. Cette
transformation de la communauté d’origine s’observe aussi dans [’absence de role de
I’environnement arabe dans I’éducation des enfants. Cet environnement arabe ne reconstitue pas le

groupe féminin de la famille qui vient en aide a la mere dans I’éducation des enfants, faisant que

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 43

\

chose inédite pour elle, la mére se retrouve presque seule face a ses enfants. La composition
ethnique du quartier va jouer sur la pratique religieuse soit parce que les regroupements
communautaires favorisent la revendication identitaire soit parce que la pression sociale qu’ils

exercent pousse les individus a se conformer aux préceptes religieux et culturels.

1.2. Le bled des vacances : foyer de la mémoire des parents ?

Etant donné que le bled constitue le seul pays musulman connu des enquétés, nous pourrions
penser que celui-ci joue le role de référent religieux, en étant un morceau du dar al islam ou les
musulmans vivent pleinement leur islam. En effet, a travers les appels a la priere lancés par le
muezzin cinq fois par jour, les formules de politesse, les conversations quotidiennes ponctuées
d’invocations, les fétes religieuses, le religieux rythme la vie sociale et familiale... « Bref, au bled,
I’islam est I’atmospheére méme dans laquelle baigne toute la vie, non seulement la vie religieuse ou
intellectuelle mais la vie privée, la vie sociale et la vie professionnelle » (Bourdieu, 1970, p. 96).
Mais, le bled se caractérise aussi par une géographie du sacré : y vivent depuis des siecles saints et
marabouts qui finissent par lui donner une toponymie mythique. Le paysage a une histoire telle que
le bled est encore un monde enchanté ou 1’on peut trouver des collines, des grottes ou des maisons
« hantées » par des djinns. Ce monde enchanté des saints et des marabouts s’oppose alors a celui
désenchanté de la France. Mais souvent les enquétés entrevoient a peine cette réalité, visitant le
village lors de leurs vacances estivales, principalement pour rendre visite a la famille, aller a la
plage, jouer avec les enfants du quartier, assister a des mariages.

Il est un lieu au bled qui plus que les autres est le symbole de cet enchantement, c’est la
zawiya qui se construit autour d’un saint qui donne alors son nom au lieu qu’elle occupe, Sidi
Brahim, Sidi Mansour, etc., c¢’est elle qui confére au bled cette toponymie particuliere. Jusqu’a
présent, les zawiyas ont joué un role important dans la vie sociale du bled, tant a la campagne qu’en
ville. Leur rdle historique a été fort : dans le cadre de la colonisation, elles ont été dépositaires de
I’identité¢ des « indigeénes » en faisant contrepoids par leur encadrement a la présence francaise.
C’est essentiellement a partir de ces lieux que se diffusent nombre de croyances populaires
bricolées avec les saints locaux, les djinns et les autres forces de la nature dans une forme de
confrérisme sauvage, tariga ouverte a tous. En méme temps, les zawiyas abritant de grandes
confréries soufies sont un lieu de religiosité hautement savante, mais selon la voie suivie par la
confrérie, jamal (de beauté) ou jalal (de rigueur, nécessitant des preuves de 1’investissement du
disciple), cette religiosité restera plus ou moins élitiste sans grand impact sur son environnement.

La zawiya est souvent un des premiers lieux du bled par lequel les enfants entrent en contact

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



44 Entre mémoires du bled et d’Orient

avec le sacré pendant les vacances. La zawiya est plus le lieu de la mere que la mosquée, lieu du
pére ; or comme les meres s’occupent des enfants, ceux-ci les suivent dans les zawiyas. C’est alors
I’occasion pour eux de s’imprégner de ces croyances populaires. De nombreuses meres conservent
herbes et talismans et transmettent cet héritage a leurs filles. Si les fils n’y participent, ils n’en
croient pas moins a I’existence du mauvais ceil, de la magie et de la contre-magie méme si ces
pratiques restent taboues, leurs histoires étant le plus souvent centrées autour d’affaires de mariage,
d’études, de concours et d’emploi. Parfois ces pratiques sont plus fortes que celles liées a une
religiosité plus classique, ainsi les « Born again Muslims » se montrent plus que sceptiques par
rapport a ces croyances et les condamnent méme le plus souvent y voyant du shirk, de
l'associationisme qui consiste en 1'association d'autres dieux a Dieu en leur accordant 1'adoration qui
ne devrait étre di qu'a ce dernier. Dans le cadre d'une religion qui se réclame d’un monothéisme
strict, le shirk, qui pourrait étre rendu par le concept de polythéisme apparait comme un des plus
grands péchés. Ces souvenirs d'enfance au bled et du religieux qu'ils y croisent constituent pour les

« Born again Muslims » une forme de repoussoir pour un islam jugé non orthodoxe. Le besoin se

fait alors sentir de rechercher ailleurs des espaces susceptibles d’inspirer leurs pratiques.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 45
2. MEmoires du bled contre fantasmes d’orient : la religiositE des Born again Muslims

2.1. Religiosité rurale des parents versus religiosité orthodoxe des enfants

L’islam de France se caractérise par I’impossibilit¢ d’une coercition juridique autant que
sociale, communautaire et coutumiére. La norme islamique n’y a plus de support extérieur que
celui-ci soit directement contraignant ou bien qu’il reléve de la pression sociale, voire du simple
environnement ou les rythmes et les normes de I’islam vont de soi. Le suivi de la norme releve
d’une décision personnelle. Les « Born again Muslims » sont l'exemple le plus abouti de
lI'individualisation de la foi, rompant par leurs pratiques avec la sociabilisation religieuse des
parents. Pour eux, le « miracle de la reconversion » n’est que le point de départ dans ce qui est
présenté comme une longue quéte pour renouer avec « I’islam authentique des savants ». Méme
s’ils affirment que leur reconversion ne résulte pas d’une volonté de retourner aux origines mais
plutdt d’une prise de conscience de I’Un et de la finitude de 1’étre humain lors de périodes de crise,
ces nouveaux musulmans se saisissent des €léments donnés par leurs parents, reconstruisant leur
identité islamique plutdt que de chercher ailleurs des réponses aux nouvelles questions qu’ils se
posent. Une de nos enquétées explique ainsi :

Donc je faisais le ramadan, la priere, parce que c’était comme ¢a, sans essayer de
m’instruire sur la religion. Pour moi, dans la religion, on pouvait se contenter des
cinq piliers : la pricre, le ramadan, 1’attestation de foi, le pelerinage et la zakat. Et
puis a I’age de 20 ans, j’ai rencontré une fille a ’auto-école. Elle, elle en était a un
autre stade. Elle faisait la pricre, et elle approfondissait sa religion : elle lisait
beaucoup, elle assistait a des conférences... Et quand elle me parlait, je me sentais
completement ignorante. A partir de ce moment-la, j’ai commencé a avoir envie
de mieux connaitre ma religion. En méme temps, j’ai eu un accident de voiture...
Et la, franchement, j’ai cru que j’allais y rester... le voile, ¢’était la chose qui me
restait a faire... Et en fait, je me suis fixé un objectif : ¢’était de porter le voile
avant la fin de I’année.

Leur priorité est d’effectuer un découplage au sein de I’identité arabo-musulmane pour
débarrasser 1’islam des « scories » que lui auraient apportées les traditions arabes, voulant créer par
la un islam atemporel et déterritorialisé, jugé plus pur. La religion est alors investie comme une
« orthopraxie » ou il s’agit de baliser le monde en terme de pureté et d’impureté (halal, haram) en
s’appuyant sur une lecture des traditions religieuses et du Coran. Les « Born again Muslims »
s’emploient alors a déconstruire les notions et pratiques des parents pour les reconstruire dans un

ensemble jugé plus orthodoxe et authentique car découplé de la tradition et des coutumes qui

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



46 Entre mémoires du bled et d’Orient

apparaissent comme des bid’a diniyya (innovations religieuses) intolérables a la différence des
bid’a dunyawiyya (innovations mondaines). Ces interviewés se construisent une vision binaire dans
laquelle traditions parentales et bled s’opposent a islam authentique et oumma.

La prise de distance vis-a-vis des parents se manifeste d’abord par le fait qu’ils partent
chercher hors de la sphére familiale de quoi produire un discours plus savant sur I’islam, tout
d’abord par la lecture du Coran et de hadiths, de « petits catéchismes » ou de pamphlets sur la
position de I’islam en France et dans le monde mais aussi par la participation a des conférences ou
ils recueillent directement la parole de « savants» lors de durus (cours). Mais cette quéte est longue,
et les interviewés avancent par titonnements pour se construire une religion sur mesure.

Par leur rigueur, les « enfants » estiment aller a 1’encontre du laxisme des parents qui, pour
certains, se sont mis a boire, a abandonner la viande halal et a manger du porc. La relation
temps/religion est alors totalement changée : alors que le #adj (grand pelerinage a la Mecque) était
pour les parents le voyage d’une vie, les enfants souhaitent y aller plusieurs fois pour se
« ressourcer », la relation au hadj est d’une certaine fagon désacralisée. Au lieu de partir au bled,
certains préferent partir au hadj et a 'umra (petit pelerinage) pour le méme prix lors de leurs
vacances (Saghi, 2010) comme le rapporte I’un de nos enquétés :

L’ancienne génération se disait : quand je serai vieux, je partirai en pelerinage,
apres une vie de bétises, je m’amenderai. Mais aujourd’hui, je profite parce que je
suis jeune et que je sais qu’a la fin, avec le hadj, tous les péchés seront effacés.
Maintenant on ne dit plus cela parce que le pelerinage est obligatoire deés que tu en
as les moyens financiers et physiques, il vaut mieux donc y aller jeune ! Le faire
plusieurs fois, cela ne me choque pas, au contraire, c’est mieux.

De la méme fagon, par leur recherche d’un savoir fondé sur I’écrit et un certain littéralisme,
les « enfants » consideérent se démarquer du traditionalisme des parents empreint d’oralité. C’est
pourquoi les jeunes se tournent vers des livres qui brocardent les pratiques parentales au nom de
I’orthodoxie religieuse. Ce qui tranche avec la religiosité des parents est la démarche individualiste
suivie par les « enfants », qui mettent 1’accent sur 1’approfondissement de la relation a Dieu. La
religiosité est percue comme réalisation de soi, comme une quéte de sens fondée sur un retour aux
fondements de la Révélation. Cette démarcation vis-a-vis des parents est particulierement visible
pour les filles qui opposent a leur voile de « conviction » celui de « tradition » de leur mére ou de
leur grand-mere, « ignorantes ».

Les « Born again Muslims » se font les agents d'une certaine orthodoxie en cherchant a
rééduquer leurs parents dans la « vraie voie », les « enfants » renversent en cela les hiérarchies

traditionnelles de la famille. Cependant, ces oppositions ne conduisent pas a de violents heurts avec

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 47

les parents, d’abord parce que la doctrine religieuse impose le respect aux parents qui sont excuseés
du fait de leurs carences culturelles. Leila Babes parle méme de reconnaissance pour avoir transmis
des valeurs morales (Babes 1997, p 126). A la sociabilit¢ des zawiyas se substitue celle, nouvelle,
des salons islamiques, plus austére ou la parole est dévolue essentiellement au cheikh, détenteur du
savoir, qui écrase la figure du saint ou de la sainte. Ces évolutions sont également visibles au bled
qui perd alors le dernier caractére qui faisait sa force mais aussi en France ou dans une méme cité,

on peut assister a la coexistence de ces deux formes de religiosité.

2.2. La construction de l’islam hors du bled : a la recherche de la « terre promise »

Quelle relation ces « nouveaux musulmans » entretiennent-ils avec le bled ? La nouvelle
religiosité de ces jeunes ne s’articule pas dans une relation renforcée au bled, au contraire, celle-ci
demeurera ou se réduira a une relation purement affective et cela d’autant plus que le
réinvestissement dans la religion ne s’est jamais réalisé du fait d’une rencontre marquante au bled.
Les pratiques de la famille liées au bled ou jugées typiques du bled sont condamnées comme
I'exprime l'un de nos enquétés d'origine marocaine :

Au Maroc, on a beaucoup de bi’da qui normalement n’ont pas leur place dans la
religion et qui ont tué tout notre pays. En plus, il y a du shirk au niveau de
I’adoration des tombeaux, c’est quelque chose que beaucoup de Marocains font,
surtout a Agadir. Au Maroc, il y a beaucoup de gens qui pratiquent sans savoir,
qui font comme leur pere et mere, il y a beaucoup de voyance, ils utilisent des
cartes, oui, je vois un homme qui va venir se marier avec toi.

De plus, le bled devient la France au sens ou il s'est tellement occidentalisé ; il fonctionne
alors a deux vitesses avec d’un coté les grandes villes occidentalisées, nouvelles Babylone ou les
parents ont souvent un logement et de 1’autre le djebel (la montagne en arabe) et les campagnes
reculées comme le rapporte 1’un de nos enquétés :

Quand on va au bled normalement, c’est pour se ressourcer. Mais on ne peut pas
le faire parce que ce que tout ce que I’on trouve ici on le retrouve la-bas sauf si tu
vas dans les campagnes, dans le djebel. Je préfere aller 1a-bas plutdt qu’a Agadir.
Cela ne me plait plus la-bas. De plus, aujourd’hui il y a un phénoméne de
mimétisme, beaucoup de Marocaines pour faire comme les Occidentales enleévent
leur voile.

Si le djebel est mieux appréci¢ comme lieu de préservation d’une certaine morale, leurs

pratiques sont considérées ne pas relever pour autant de 1’orthodoxie.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



48 Entre mémoires du bled et d’Orient

Quant a I’occidentalisation des villes, elle devient un mal diffusant I’immoralité et sera une
des raisons pour lesquelles certains interviewés se détourneront du bled pour se rendre vers d’autres
destinations, pour des vacances ou pour y vivre. Ces destinations, Golfe ou Proche-Orient, se
caractériseraient par leur moindre occidentalisation qui laisserait intacte la culture d’origine et qui
préserverait les valeurs morales de ces régions « non contaminées ».

Si le bled sort davantage déconsidéré apres la reconversion, d’autres lieux au contraire
apparaissent comme des références. L’intégration et I’enracinement des Frangais d’origine
maghrébine est le point de départ de nouvelles quétes et constructions identitaires réactualisant des
temps et des lieux investis d’¢laborations imaginaires. Ces nouveaux espaces de référence

deviennent les lieux de tous les fantasmes.

2.3. Du Proche-Orient a l'Orient, centre de l'histoire arabo-musulmane : la création d'un fantasme

A l'inverse du bled, le Proche-Orient et le Golfe demeurent des figures lointaines,
entr’apercues de loin, rarement directement. Abreuvés de musalsalat (séries télévisées) syriennes ou
égyptiennes, bercés par 1’attachement sentimental au Proche-Orient que peuvent éprouver de
nombreux parents, se remémorant un monde arabe glorieux, port¢ par des artistes populaires
comme Oum Kalthoum ou Farid El Attrache et incarné par I’idéologie politique du nationalisme
arabe de Nasser, les descendants de migrants ont créé¢ une image fantasmatique du Proche-Orient
comme terre de civilisation. Cela est d’autant plus fort pour ceux qui suivent des études d’arabe,
I’université frangaise semble plus s’intéresser au Proche-Orient qu’au Maghreb comme le rapporte
I'une de nos enquétées :

Pour redécouvrir la religion, mieux vaut aller au Moyen-Orient parce que si c’est
pour partir au bled et aller a la plage, je ne pense pas que c’est un bon retour a la
religion alors qu’en Syrie ou en Egypte, on peut partir pour visiter des
monuments. C’est différent. Je pense qu’au Moyen-Orient, 1’islam est ancré dans
la vie de tous les jours, dans leur culture, ils n’ont pas connu la colonisation ni
d’influence étrangere. Méme si aujourd’hui ils voient d’autres modeles avec
I’influence américaine. L’islam est plus ancré dans leur héritage dans leur histoire
alors que dans un pays qui a connu la colonisation, c’est plus un combat
permanent pour retrouver son histoire, Au Maghreb I’islam est tres délayé dans la
culture dans des croyances mythiques qui n’ont rien a voir avec la religion.

Aussi la « vraie » histoire du monde arabo-musulman s’ancre-t-elle pour la quasi totalité de

ces jeunes au Proche-Orient ; le Maghreb confondu avec 1’image du bled semblant n’étre qu’une

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 49

périphérie culturelle aux marges de I’Histoire. Un grand nombre d’interviewés préféreraient
voyager au Proche-Orient, plus précisément en Egypte et en Syrie plutét que dans le reste du
Maghreb ou méme dans leur pays d’origine. Comme le Maroc, la Tunisie, 1'Algérie, le Maghreb de
facon générale disparaissent sous la terre mythe du bled, le Proche-Orient s'efface derriére I'Orient,
dépeint par une série de superlatifs positifs qui en font une espece d’idéal contre lequel le bled
corrompu et « magouilleur » ne peut rivaliser.

Pour les « Born again Muslims » proches de 'UOIF (Union des organisations islamiques de
France), des références proche-orientales reviennent comme Qarddawi ou Amr Khaled®. Cette
fascination pour le Proche-Orient est parfois si forte que certains d’entre eux envisagent méme d’y
vivre. Cette décision est aussi liée a leur vision de la place des musulmans en France. Pour eux, il
est difficile d’étre musulman en France en raison de 1’islamophobie qui régnerait et aussi parce que
la France n’offre pas un environnement religieux musulman. Pour les « Born again Muslims »,
I'Orient regorge de lieux historiques rappelant cet apogée de la civilisation islamique, lieux

n’existant pas selon eux au bled.

2.4. Pour les salafis, le Golfe est au centre de leur univers religieux

Parmi les « Born again Muslims », les salafis sont les seuls a considérer avec autant de
conviction le Golfe comme centre du monde musulman. Le Golfe est au cceur de la représentation
du monde des salafis en tant que centre du « vrai islam », supplantant alors le Proche-Orient comme
l'explique 1'un de nos enquétés :

Au niveau du Maroc, je vois ce qui s’y passe en vrai et cela me fait mal au ceeur.
On dit que c’est un pays musulman mais il faut voir. Cela n’a rien a voir avec un
pays musulman. Pour construire une mosqueée, il y a des fréres qui attendent trois,
quatre ans tandis que pour une boite de nuit, en trois mois, c’est fait. Tout a
changé, maintenant, on est plus entré dans un systeme occidental. En Arabie
Saoudite, c’est la loi de Dieu qui est appliquée, c’est la chari’a quand tu voles, on
te coupe la main. C’est notre religion, on doit étre fier de ¢a et ne pas le cacher.

La présence des lieux saints (La Mecque, Médine) mais aussi celle de nombreux cheikhs que
les salafis considérent comme leurs savants, donne en particulier a 1’Arabie Saoudite cette place
centrale. L.’ Arabie prend une telle importance dans leur discours que 1’histoire de 1’islam en vient a

étre confondue avec celle du royaume d’Arabie Saoudite comme I’indique le dialogue tenu avec

2 L1 . . A , N .

‘Amr Khaled est un prédicateur égyptien, « star » de la chaine musulmane Igra, rattaché aux Fréres musulmans qui a
rajeuni le concept des émissions religieuses en s’inspirant des méthodes des télévangélistes américains. Son audience
est trés forte dans les pays arabes surtout auprés des jeunes.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



50 Entre mémoires du bled et d’Orient

I’un des interviewés :
« - Que sais-tu du passé du pays d’origine de tes parents ?
- Jesais qu’il y a eu un tremblement de terre. Sinon je ne sais pas, je ne trouve
pas d’utilité a connaitre cela, a part avoir un peu de culture.
- Pourtant le savoir, c’est bien. Quand tu apprends 1’histoire islamique, le fait
de savoir ou I’islam a été révélé au Prophete, ¢’est quelque chose d’important !
- Ah! Au niveau de I’histoire de 1’Arabie Saoudite, tel lieu, telle date, je
connais mais au niveau du Maghreb, rien ! »

Aussi, sur ’ensemble des « Born again Muslims » interrogés, aucun ne s’est reconverti lors
de séjours au bled, les rencontres avec les « fréres » du bled étant pratiquement inexistantes. Les
difficultés a identifier les enjeux politiques et les différentes parties en présence dans le champ
politico-religieux du bled limitent donc les « reconversions » sous son influence. En revanche, les
« reconversions » se font a partir d’enjeux théoriques et pratiques francais (trouver du sens a
I’anomie de I’environnement, trouver sa place dans la société et la famille) et cela a partir de
vecteurs transnationaux (7abligh) ou cherchant a s’ancrer dans les terres d’accueil. Ainsi aucun des
salafis interviewés n’a-t-il évoqué le bled dans sa reconversion ; au contraire tous sont passés par la
voie transnationale du Tabligh pour arriver dans la voie « salafie » ¢galement transnationale dont le
centre de diffusion, le Golfe, apparait comme un nouvel éden musulman a I’opposé du contre-
modele du bled.

Pouvons-nous attribuer cette dilution des liens au bled a une question de générations ? Ce
phénomene ne risque-t-il pas de s’amplifier avec le temps, d’autant que I’image véhiculée du bled
tranche nettement avec celle de la mere patrie des parents : le bled est une terre d’archaisme et de
hograh, c'est-a-dire en dialecte maghrébin, d’injustice, d’abus, de mépris, ou les Frangais d’origine
maghrébine sont considérés comme étrangers. Comment une telle contrée peut-elle se prétendre
musulmane ? Ne vaut-il pas mieux sortir de la sphere islamique si 1’islam est vraiment tel qu’il est
vécu au bled ? Voici les questions qui agitent les interviewés. Le miroir sombre du bled renvoie
alors en contraste a I’islam « plus authentique » des centres du monde arabo-musulman, le Proche-
Orient et le Golfe dont les habitants seraient parés de toutes les vertus. Le bled n’est plus pertinent
pour définir les identités religieuses, il y a eu un déplacement des centres de référence religieuse a
de nouveaux espaces. A un lieu entr’apercu sous un jour souvent amer est préféré un lointain
inconnu et fantasmé.

Cependant, a I’exception des salafis suivant de pres les fatwas et autres avis émis par les
savants du Golfe, les liens avec le reste du monde musulman s’affaiblissent également. Si les

interviewés se plaisent a peindre des paradis musulmans qui s’inscrivent en contre-pied de 1’image

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 51

du bled, corrompu et injuste, ces « paradis » n’ont ni impact politique direct ni conséquence sur la
religiosité. Ce sont des lieux fantasmés dans lesquels serait cachée la Vérit¢ musulmane, mais leurs
représentations restent floues et purement affectives, leurs réalités politiques et sociales étant
occultées. Ainsi, ceux qui sont souvent désignés par la presse comme « Fréres musulmans »
frangais développent une action théorique et pratique envers la France tout en disant ne montrer
qu’une simple « reconnaissance » envers les sources proche-orientales ; au niveau de la base, cette
reconnaissance semble méme inexistante du fait de la méconnaissance des fondements de 1’histoire

des principales organisations travaillant a faire émerger un islam de France.

Conclusion

Les parents, souvent imprégnés d’islam rural ont produit une mémoire religieuse du bled
particuliére, s’appuyant sur des lieux (la zawiya), des rites, que les enfants ont appris a connaitre
directement dans leur voyage au pays d’origine et en observant les comportements et discours des
parents et pairs. Les différences de socialisation des uns et des autres vont amener les acteurs a se
positionner de fagon différente par rapport a ces mémoires.

Dans I’imaginaire parental, le bled prend les allures d’une « terre promise » quittée mais a
reconquérir par I’argent, d’ou la construction de villas, symbole d’enrichissement en France. Le
religieux va pour eux au-dela du rite, il se mélange a I’identité politique, sociale et culturelle. Mais
pour les « enfants », le bled est une sorte d’ile déconnectée dans leur imaginaire du reste du
continent de leur vie quotidienne. Il apparait comme le pays des vacances de I’enfance, un concept
assez flou, a la croisée entre 1’affectif et le territorial. C’est une terre-discours, une terre mythe.
Pour autant, les enfants, « Born again Muslims » vont se démarquer de la religiosité parentale,
percue comme religiosité du bled en général, car jugée non orthodoxe.

Ils se tournent alors vers d’autres espaces, support d’une mémoire, pas forcément religieuse
jugée plus positive : Maghreb et Proche-Orient disparaissent derriere les représentations mythifiées
du bled et de 1'0Orient. Entre Oum Kalthoum, Nasser et El Azhar, 1’Orient apparait comme le lieu de
I’Histoire, de la civilisation quand le bled apparait anhistorique. A cela, s’ajoute une vision
particuliére du religieux qui se développe dans ces deux espaces. En Orient, 1’islam apparait assez
monolithique et orthodoxe, toute la diversité de ses composantes est occultée. Le méme phénomene
apparait également pour le bled mais en sens inverse.

Plutét que de se faire au miroir du bled, leur conception de I’islam s’inscrit plutot au sein
d’une cartographie souvent mythifiée dont celui-ci n’est qu’un des lieux de mémoire. Les souvenirs
individuels et directs que les « Born again Muslims » ont du religieux au bled couplé aux pratiques

des parents, mémoire en action qu'ils ont vu tout au long de leur socialisation primaire, les ont

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



52 Entre mémoires du bled et d’Orient

conduits a se détourner de celui-ci au bénéfice d'autres espaces, qui renvoient a des imaginaires
positifs, jugés plus orthodoxes, médiatisés par des images fantasmées partagées par le groupe de
pairs.

Dans ce cadre, le bled ne désigne pas uniquement le pays d'origine mais constitue surtout
une représentation déformée de celui-ci, idéalisé ou rejeté. Se référant au pays d'origine, il n'est ni
un ensemble panarabe ni musulman (/'oumma, la communauté des croyants). Il est une narration
hétérogéne, énoncée en migration, ou privé et public, sacré et profane, généalogie familiale et
ancrage individuel, souvenirs personnels et mémoire collective se rencontrent et se faconnent

réciproquement.

Bibliographie

Babeés, L., (1997). L’islam positif, la religion des jeunes musulmans de France, Paris, L’ Atelier.

Babeés, L. (2000). L islam intérieur, passion et désenchantement, Paris, El Bouraq.

Begag, A.; Chaouite, A. (1990). Ecarts d’identite, Paris, Seuil.

Benguigui, Y. (1997). Mémoires d’immigrés, I’héritage maghrébin, 1997, Ed canal+, 209 p.

Boumaza, N.; Bekkar, R. (1999). Familles maghrébines en France ; [’épreuve de la ville, Paris, PUF.

Boubakeur, A. (2004). Le voile de la mariée, jeunes musulmanes, voiles et projet matrimonial en France,
Paris, L’Harmattan.

Bourdieu, P. ; Sayyad, A. (1964). Le déracinement, la crise de I’agriculture traditionnelle en Algérie, Paris,
éd de Minuit.

Bourdieu, P. (1970). Sociologie de [’Algérie, Paris, PUF.

Bouzar, D. (2001) L’islam des banlieues, les prédicateurs musulmans, nouveaux travailleurs sociaux ?,
Paris, Syros.

Bouzar, D. ; Kada, S. (2003). L 'une voilée, [’autre pas, Paris, Albin Michel.

Dassetto, F. (dir.) (2000). Paroles d'islam. Individus, sociétés et discours dans lislam européen
contemporain, Paris, Maisonneuve & Larose.

Dermenghem, E. (1982). Le culte des saints dans [’islam maghrébins, Paris, Gallimard.

Dewitte, P.(dir). (1999). Immigration et intégration, [’état des savoirs, Paris, Ed la découverte.

Flanquart, H. (2003). Croyances et valeurs chez les jeunes maghrébins, Paris, éd Complexes, les Dieux dans
la cité.

Gole, N. (1993). Musulmanes et modernes, voile et civilisation en Turquie, Paris, La découverte, Poche.

Halbwachs, M. (1992). Les cadres sociaux de la mémoire, Paris, PUF.

Kepel, G. (1994). A I’Ouest d’Allah, Paris, Seuil.

Kepel, G. (2004). Fitna, Paris, Gallimard.

Khorosrokhavar, F. (1997). L islam des jeunes, Paris, Flammarion.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Entre mémoires du bled et d’Orient 53

Roy, O. (2002). L ’islam mondialisé¢, Paris, Seuil.

Saghi, O. (2010). Paris- La Mecque, sociologie d 'un pelerinage, Paris, PUF.

Said, E. (1980). L'Orientalisme. L'Orient créé par l'Occident, [Orientalism, 1978], traduction de Catherine
Malamoud, préface de Tzvetan Todorov, Paris, Le Seuil.

Sayyad, A. (1999). La double absence, des illusions de [’émigré aux souffrances de l'immigré, Paris, Seuil.

Sayad, A. (2006), L’immigration ou les paradoxes de l’altérité. 2 Les enfants illégitimes, Paris, Raisons
d’agir

Tribalat, M. (1995). Faire France, une grande enquéte sur les immigrés et leurs enfants, Paris, la
découverte.

Todd, E. (1994). Le destin des immigres, assimilation et ségrégation dans les démocraties occidentales,
Paris, Points Seuil.

Venel, N. (1999). Des pratiquantes voilées a [ 'université, Paris, L’Harmattan.

Zehraoui, A. (dir) (1999). Famille d’origine algérienne en France, études sociologiques des processus

d’intégration, Paris, L’Harmattan.

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI5



54 Entre mémoires du bled et d’Orient

© 2012 Leyla Arslan New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des minorités

originaires de turquie en france et en allemagne.

Nur Yasemin Ural

Doctorante en sociologie, CADIS-EHESS & Centre Marc Bloch

Résumé
Le rapatriement des corps aprés la mort vers le pays d’origine, pratique tres fréquemment exercée

parmi les minorités originaires de Turquie en Europe, renvoie non seulement a l’attachement aux racines et
a la famille, mais également a la problématique de |’Islam européen. Dans ce contexte actuel, la mémoire
collective du groupe minoritaire musulman comme sa transmission entre les générations sont cristallisées et
maintenues par [’intermédiaire du traitement du corps décédé et les rites funeraires rendus difficiles dans
l’espace mortuaire sécularisé en Europe. Cet article a pour objet d’analyser le réle de la mort dans la
construction de la subjectivité diasporique musulmane en Europe et les enjeux autour de [’expérience de la
mort par le biais d’une étude de cas des minorités originaires de Turquie en France et en Allemagne.

Mots clés - mémoire collective, rites funéraires, immigration de Turquie, Islam, Europe

Abstract
The repatriation of bodies to their country of origin after death, a practice often exercised among

minorities originating from Turkey in Europe, relates not only to the attachment to roots and to family but
also to the European Islam debate. Within the current context, collective memory and its intergenerational
transmission within a Muslim minority group are crystallised in, and maintained through, the treatment of
the deceased’s body and funerary rituals in a secularised mortuary space in Europe. This article aims to
analyse the role of death in the construction of diasporic Muslim subjectivity in Europe and to address
questions concerning the experience of death through a case study of minorities originating from Turkey in
France and in Germany.

Key words : collective memory, funerary rites, immigration from Turkey, Islam, Europe

Introduction

Notre perception du présent dépend largement de nos connaissances et mémoires du passeé.

I1 est impossible de saisir le monde qui nous entoure sans se référer aux choses et aux idées qui ont



56 La mémoire des morts

leur propre historicité ainsi qu’aux vécus collectifs et partagés dans le social. D’un autre coté, étant
donné que I’expérience du passé ne peut se créer qu’au prisme du présent, elle est tout aussi
dépendante des particularités du contexte actuel dans lequel elle est produite. De plus, ce dont nous
nous souvenons nous produit, nous reproduit, nous distingue de 1’autre, en méme temps que cela
permet de nous attacher aux groupes sociaux. Mais comment le passé est-il créé ? Quel role joue la
mémoire collective dans la construction de la subjectivité et celle du groupe ? Quelles pratiques
peuvent rentrer dans la mémoire collective et lesquelles en sont exclues ? Comment cette mémoire
partagée est-elle (re-)construite et transmise le long des générations ? Quelle est la place du corps
dans les constructions et transmissions ?

Depuis les dernieres décennies, le corps attire de plus en plus ’attention en tant qu’objet
d’étude sociologique. Il est considéré comme un « espace de réalité » qui lie étroitement le soi a la
société et vice-versa, a travers lequel nous pouvons lire la matrice de la société. La sociologie
concerne par définition les étres sociaux. Or, dans la discussion sociologique, le corps inanimé, qui
n’a pas été traité jusqu’ici, émerge comme une entit¢ ambigué. Bien que cette approche ait été
remise en cause par Bruno Latour dans son célebre ouvrage Reassembling the Social : an
Introduction to Actor-Network-Theory (2005) qui essaie, en se basant sur 1’analyse de Gabriel
Tarde, de mettre les objets et les sujets sur le méme plan hiérarchique, sous un seul concept, celui
d’actant, la tendance a étudier exclusivement le vivant persiste. Est-ce que I’on continue a faire
partie du social méme quand on est mort ? Quelle forme d’intégrité humaine survit apres la mort ?
Est-ce que les corps se transforment en objet avec la fin de vie ? Ces questions d’ordre éthique ne
nous intéressent pas ici. Une chose est certaine : si la personne morte n’est ni complétement un
objet ni compleétement un acteur, elle fait ressentir son existence dans le social.

Dans cet article, j’essaierai de montrer comment la mort et la mémoire des morts chez les
minorités originaires de Turquie en Europe, jouent un role central dans 1’établissement du sentiment
d’« étre chez soi » et d’attachement au pays d’origine a travers les rites funéraires. L’étude analyse
la construction de la mémoire collective a trois échelons différents : au niveau de I’Etat, de la
communauté et du corps. Dans un premier temps, j’analyserai la place des morts et des lieux
d’inhumation dans la mémoire partagée en tant qu’élément constitutif des identités communautaires
ainsi que nationales. Dans un deuxiéme temps, je me consacrerai aux enjeux juridiques portant sur
la pratique des rites funéraires musulmans dans deux pays européens qui accueillent le plus grand
nombre de musulmans, 1’Allemagne et la France, afin de montrer les controverses entre la
prescription musulmane et les lois. Cette analyse a pour but d’éclairer les difficultés d’ordre
pratique et social d’inclure les morts musulmans non seulement dans 1’espace mortuaire mais aussi

dans la mémoire collective nationale et européenne. Dans un troisieme temps, je me concentrerai

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 57

sur la perception et I’'importance de la mort et sur les pratiques funéraires chez les immigrés et leurs
descendants. Pour cela, je me référerai aux résultats obtenus lors des entretiens et de 1’observation
participante effectués durant mon travail de terrain 4 Paris et & Berlin en 2008 et 2010". Enfin,
J’examinerai comment 1’expérience de la mort est construite et incarnée dans la mémoire corporelle
a travers les pratiques performatives et cérémoniales, et comment elle est ensuite transmise aux

générations suivantes par le biais de ces actions répétitives.

1. « Vivre ensemble » la mort

La mort se situe entre 1'individu et la société : elle opacifie et déplace les frontieres entre
les deux. D’une part, elle est une expérience strictement personnelle et individuelle. D’autre part, il
s’agit d’'un phénoméne commun aux individus. La mort est une expérience €lémentaire dans
laquelle la société entiere est impliquée. La mort d’une personne concerne toute la société, et en
premier lieu ses proches et sa communauté car elle menace radicalement les présupposés essentiels
sur lesquels la société est basée, ouvrant I’individu a I’effroi d’une situation personnelle dénuée de
sens (Shilling, 2003, 178). Au-dela de son caractere traumatisant, elle transforme également
I’espace public avec le changement de statut de vivant a mort. Avec la mort, le corps change de lieu
d’ « existence ». Ce passage contribue a la transformation spatiale du monde physique avec la
construction de mémoriaux, de cimetieres, de crématoires. De plus, a travers les rituels et les
rassemblements communautaires et/ou religieux, la mort se place au cceur de la vie sociale en
déterminant les interactions entre les individus et les institutions.

Comme la naissance, la mort définit aussi 1’appartenance, I’identité, la citoyenneté et la
loyauté dans le cadre de I’Etat-nation. Les sentiments d’appartenance et d’attachement se sont
sacralisés par I’expérience de la mort et par sa reconnaissance sociale. Cela €tant, la notion de
sacrifice, de donner sa vie pour I’Etat, a une place essentielle dans le processus d’établissement de
1’Etat moderne et son affirmation légitime. « Chez celui qui meurt pour sa patrie, son propre moi lui
apparait chez ses compatriotes, dans lesquels il agit.» (Schopenhauer dans Morin, 1970, p. 57). De
plus, non seulement les définitions de la citoyenneté dépendent d’une maniere explicite du lieu de
naissance, mais aussi, bien qu’il ne soit pas réglé par la loi explicitement, le sacrifice et le lieu
d’enterrement jouent dans les discours publics un réle déterminant en ce qui concerne
I’appartenance a un « imaginaire national » (Anderson, 1983, p. 9). Dans ce contexte, la mémoire
collective fonctionne comme une colle qui noue le passé avec le présent, le sujet avec la société et

les morts avec les vivants. La mémoire nationale, qui garantit une continuité, méme dans la rupture

' Dans le cadre de ma thése, j’ai réalisé des études de terrain & Paris et 4 Berlin parmi les groupes qui ont immigré de
Turquie et leurs descendants, en faisant principalement usage d’entretiens semi-directifs.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



58 La mémoire des morts

causée par la mort, en tenant les anneaux de la chaine ensemble. Cependant, elle se manifeste
territorialement dans 1’espace public a travers les cimeticres, les tombeaux des soldats inconnus, les
monuments aux morts, les mausolées. A travers de tels monuments, la mort gagne son sens et sa
reconnaissance, elle devient enfin une partie intégrale de la nation éternelle. Selon Pierre Nora, les
cimetieres constituent des lieux de mémoire au méme titre que les musées, monuments, festivals ou
les marches, « buttes témoins d'un autre age, illusions d'éternité » (Nora, 1989, p. 12).

Les questions de la construction et de la transmission de la mémoire collective et/ou
nationale ont un sens particulier chez les immigrés qui portent la mémoire de leurs pays d’origine et
sont en méme temps marqués par leurs lieux d’habitation. Les histoires, les objets, les pratiques
corporelles rejouent les passés variés d’un pays lointain et lient les immigrés a leurs origines. En
méme temps, tous ces €léments qui semblent appartenir a un autre monde se mélangent, se
modifient ou bien disparaissent simplement dans le contexte de la société d’accueil. Ce processus
ne s’arréte pas au niveau des individus de la premiére génération. A D’instar de leurs parents et
grands-parents, les nouvelles générations, qui ne sont a priori pas elles-mémes les immigrées,
subissent cette influence et contribuent tout autant a la (re-)création des passés et des mémoires
collectives. La reproduction et la réinvention du passé a travers la transmission des valeurs se
cristallisent a certains moments de la vie sociale et individuelle comme la naissance, le mariage et la
mort. Dans ce cas, la mort se dévét de son sens initial propre au contexte national. En restant
toujours attachée aux deux nations, elle acquiert un niveau réle. Les expériences de seuil marquent
et accentuent les sentiments d’appartenance au groupe migratoire. La mort d’un membre de la
communauté et les rituels suivant la perte réactivent la narration des origines, construisent des

différences et (ré-)affirment des solidarités parmi les membres du méme groupe.

2. La mort d’un musulman sur les territoires dits séculiers

La question de I’islam en Europe (ou I’islam d’Europe) est complexe. D’un c6té, I’islam
est présent en Europe dans les pratiques quotidiennes des musulmans. D’un autre coté, il est tres
peu représenté dans 1’espace public en raison des stigmatisations et de sa marginalisation dans la
mémoire collective dominante’. Cependant, il est indéniable que la visibilit¢ de I’islam et sa
signification pour les musulmans et non-musulmans en Europe ont augmenté considérablement.

Cette visibilité revét deux dimensions : d’une part, I’Islam est un sujet polémique comme dans

? Le passé européen (interchangeable avec la civilisation occidentale) est considéré étre basé sur I’héritage gréco-
romain et trés récemment judéo-chrétien qui suit ensuite exclusivement le fil des idées de la Renaissance et des
Lumiéres. Voir Lewis B. (2007), Europe and Islam, The AEI Press, Washington D.C. et Brague, R. (1992) Europe, la
voie romaine, Criterion, Paris.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 59

I’affaire du foulard en FranceS, le scandale des caricatures de Mahomet au Danemark® ou le débat
déclenché par le livre anti-musulman de Thilo Sarrazin en Allemagne’. D’autre part, les débats
autour de I’Islam sont catalyseurs de la critique des discriminations raciales et religieuses dans les
pays européens. Certains chercheurs soulignent que les musulmans en Europe considérent les
processus d'islamisation et de réislamisation non seulement comme une demande de reconnaissance
de leur religion, leur coutume et leur tradition mais également comme une nouvelle forme de
citoyenneté qui serait basée sur la religion dans les sociétés multiculturelles européennes
(Esposito et Burgat, 2003, p. 210). La demande de reconnaissance et les processus d’islamisation
nécessitent des infrastructures telles que des mosquées, des écoles, des boucheries, mais aussi des
cimetieres. Les réponses concreétes a cette demande - notamment économiques et juridiques -
affectent constamment la vie de « tous les Européens » (Grillo, 2004, p. 863). Bien qu’il y ait une
tradition établie de liberté religieuse en Europe occidentale qui date de la Révolution, la plupart des
nations ont du mal a adapter les lois, les pratiques et le savoir-faire qui engloberaient également un
mode de vie musulman. La France et 1’Allemagne n’ont pas pu accepter le voile des femmes dans
I’espace public car cela a été considéré comme une action politique plutdt que religieuse (Cesari,
2009, p.16). Les mosquées n’ont pas €té€ construites sans controverse et sans résistance dans la
plupart des pays, y compris I’ Allemagne, la Suisse et 1’Italie. Les morts et les cimetieéres musulmans
sont confrontés a la méme difficulté pour trouver leur place dans I’espace public européen que les
autres particularismes islamiques.

Les pratiques mortuaires et le traitement des cadavres des citoyens musulmans jouent un
role dans la construction matérielle et/ou symbolique de la présence islamique en Europe.
Traditionnellement, dans les pays musulmans, les cimetieres islamiques sont séparés
géographiquement et socialement des cimetiéres chrétiens et juifs. En revanche, dans les pays
occidentaux, différentes religions coexistent dans le méme espace mortuaire dont 1’organisation
peut prévoir des espaces délimités réservés aux différents cultes. Le cimetieére occidental peut aussi
rester un espace « mixte » dans lequel les tombes sont réparties sans prendre en compte la religion
des défunts. Les cimetieres européens sont le plus souvent organisés selon ce second mode qui n’est
pas familier aux sociétés musulmanes.

A Dinstar des autres religions, I'Islam a développé sa propre approche de la mort et de la
vie apres la mort. Le développement de ces rituels est basé sur la croyance en 1’au-dela qui devient

plus important que la vie terrestre, car selon Brahami :

* Voir Gaspard, F. « Le Foulard de la Dispute », Cahiers du Genre. 2006/3 HS n°1, p. 75-93.

* Voir Frauke, M. & Pala V. S. « The construction of Islam as a public issue in western European countries through the
prism of the Muhammad cartoons controversy : A comparison between France and Germany », Ethnicities, September
2009 ; vol. 9, 3 : pp. 383-408.

> http://www.spiegel.de/international/germany/0,1518,714643,00.html

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



60 La mémoire des morts

Entre la vie de ce monde et I’autre vie, la vraie vie, la mort n’est pas une simple
destruction ; elle constitue la transition obligée. En effet, la mort n’est pas
appréhendée dans I’Islam en tant que fin définitive et absolue, mais au contraire
en tant qu’un acces a un autre monde, a/-dkhira. (Brahami, 2005, p. 25)

Les rites, pratiques, réglementations funéraires se sont organisés en fonction de ces
concepts et croyances nécessairement interdépendants. L’islam n’étant pas une entité homogene, la
préparation religieuse du corps et les rites funéraires musulmans varient pour chacun de ses
courants. Il est tout de méme nécessaire de préciser qu’il en réside des points communs et que dans
cet article, il s’agit d’analyser les pratiques funéraires musulmanes originaires des régions turques et
kurdes de Turquie qui se fondent en grande partie sur le sunnisme et I’alévisme®. Les ressemblances
entre les coutumes funéraires de ces deux cultes nous permettent de les étudier ensemble tout en
respectant leurs particularités.

Durant les deux dernieres décennies, les musulmans d’Europe de 1’Ouest ont réclamé un
espace qui leur soit réservé dans les cimetiéres occidentaux pour y exercer leurs rites funéraires. Cet
espace, dénommé « le carré musulman » ou « die muslimische Abteilung », établit une division
géographique entre les différentes confessions. Cette demande est devenue une source de conflits.
D’un coté, la France et I’Allemagne font 1'expérience d'une pluralisation religieuse sans précédent,
dont I'[slam est I’un des acteurs majeurs. De ’autre, la laicité en France étend son influence jusque
dans les espaces d'inhumation (Frégosi ; Boubaker, 2006, p.95). L’Allemagne, traversée par un
profond processus de sécularisation, garde, elle, certains aspects du christianisme dans la sphére
publique, y compris dans les cimetieres. Ainsi, la signification sociale du traitement post-mortem du
sujet musulman, dont I’identité religieuse n’est pas compleétement reconnue de son vivant, permet
d’observer les rapports problématiques entre I’Etat séculier et les citoyens musulmans
(Chaib, 2000). Bien que la France soit marquée par un régime qui va plus loin que I’ Allemagne
dans la séparation de I’Etat et la religion, dans aucun des deux cas, 1’Etat n’est laique au sens strict
du terme. Le poids de I’histoire du christianisme se fait sentir dans les deux pays. Le christianisme
latin associé depuis quelques décennies au judaisme est mobilisé discrétement comme ressource et
marqueur d’identité culturelle et politique contre la « présence pénétrante » de I’islam (Asad, 1997).

Comme dans I’expérience européenne, la Turquie est également imprégnée et dominée a la

fois par un islam sunnite, sa culture, et par une laicité qui organise le contréle des institutions et des

% La définition de I’alévisme est trés contestée. Ayant des origines paiennes dans 1’Asie centrale et ayant subi
I’influence du chiisme et du sunnisme depuis des siécles, il constitue un amalgame de plusieurs cultes religieux. La
reconnaissance juridique et politique trés tardive de 1’alévisme en Turquie moderne a provoqué sa marginalisation et
son exclusion des courants de I’Islam. Il n’existe, donc, pas un consensus sur 1’appartenance de 1’alévisme a I’Islam.
Pour une analyse élaborée du concept, voir Tord Olsson, Elisabeth Ozdalga et Catharina Raudvere (ed.), Alevi Identity,
Swedish Resarch Institute in Istanbul, 1998.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 61

pratiques religieuses par 1'Etat. Dans la vie d’un « immigré » venant de Turquie dans les pays
européens se croisent les deux pays, les deux sociétés et, donc, les deux systémes de gouvernance.
De méme, sa mort et son corps décédé ont un caractere transnational qui le connecte a deux (ou
plusieurs) structures sociales, plusieurs lieux et imaginaires différents. Le phénomene peut-étre le
plus visible du transnationalisme de la mort est constitué par les visites réalisées par les membres de
la famille apres le voyage du corps vers le pays d’origine.

Malgré le croisement des lieux, des mémoires, des histoires dans 1’expérience de la mort,
les immigrés originaires de Turquie s’orientent dans la majorité des cas vers leur pays d’origine.
D’aprés notre étude de terrain, les raisons de cette tendance a se faire enterrer en Turquie sont
diverses : les interviewés ont justifié leur choix par les liens avec la famille, la tribu, la terre de la
patrie et I’Islam. Toutes ces motivations vont souvent ensemble. Cependant I’attachement a I’islam
et les coutumes musulmanes occupent une place prépondérante dans leur décision, notamment
parce qu’ils ne croient pas au respect des rites funéraires musulmans dans leur pays d’accueil qui ne
laisse pas de place a leur présence dans la mémoire nationale.

En effet, les lois sur les cimetieres en France et en Allemagne ne permettent pas a leurs
citoyens musulmans de mourir et d’étre inhumés conformément aux regles prescrites par la religion
musulmane. Les réglementations concernant les délais de rapatriement, d’inhumation,
d’exhumation ou de crémation posent certains problémes aux individus de foi musulmane. En
France ainsi qu’en Allemagne, les concessions sont réservées pour une durée déterminée : si les
descendants ne renouvellent pas le contrat de concession, les restes du décédé seront exhumés. En
cas de non-renouvellement du contrat, il revient aux officiers d’Etat (en France) ou de Land (en
Allemagne) de décider si les corps seront inhumés dans une fosse commune ou incinérés dans un
crématorium.

Il convient de rappeler que 1I’exhumation du corps dans son état de repos est prohibée dans
la culture musulmane. L’enterrement se fait d’une maniére définitive. De plus, étant donné que
I’islam interdit strictement la crémation, cette réglementation ne correspond absolument pas aux
exigences musulmanes. Ce ne sont que quelques exemples des difficultés bureaucratiques
auxquelles les musulmans doivent faire face au quotidien.’

En raison des régularisations des cimeticres et les restrictions sur les pratiques funéraires

en France et en Allemagne, I’inclusion des musulmans européens apres leur mort au sein des lieux

7 Pour une analyse approfondie des incompatibilités des lois frangaises avec les pratiques funéraires musulmanes voir
Ural, N. Y. Les pratiques funéraires « des immigrés turcs » dans la région parisienne et le choix du lieu de la
sepulture : France ou Turquie », Mémoire de Master 2 sous la direction de Prof. Niliifer Gole, EHESS, Octobre 2008.
Paris.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



62 La mémoire des morts

mortuaires qui représentent une partie essentielle de la mémoire commune devient tres

problématique.

3. Mourir en diaspora

Employ¢ a I’origine pour désigner la dispersion originaire des populations juives, le terme
de diaspora a ét¢ depuis les années 90 excessivement exploité par les sciences sociales, jusqu’au
point de perdre son sens. Tous les déplacements en dehors du pays d’origine sont devenus une
forme de diaspora. Pour cette raison, il convient de justifier le choix de définir I’'immigration de
Turquie vers I’Europe en tant que diaspora plutét qu’expatriation, immigration, déplacement ou
communauté d’exil. Selon la formulation de Brubaker (2005, p. 5-6), la définition de diaspora se
base sur trois critéres : départ non-désiré, persistance du lien avec la patrie d’origine, entretien
d’une identité en opposition a la société d’accueil. Durant mes entretiens avec plusieurs personnes
de différents groupes idéologiques et couches sociales originaires de Turquie, la grande majorité
d’entre eux a confirmé ces trois €¢léments concernant leur expérience de I’immigration ou celle de
leurs parents et grands-parents. Les « communautés » originaires de Turquie en Europe énoncent
dans une certaine mesure le départ non-voulu de leur patrie (2 ’exception des individus qui sont
arrivés dans le but d’étudier dans le pays en question dans les années 80 et qui sont restés apres
avoir terminé leurs études), 1’attachement qui les lie a leur nation et/ou région et/ou village et la
définition de soi d’abord en tant que turc ou kurde indépendamment de 1’adoption de leur identité
« autre ». Il serait, donc, approprié d’utiliser le terme diaspora dans le cadre de 1’expérience récente
des minorités originaires de Turquie en Europe.

L’histoire de la diaspora de Turquie vers I’Europe date des années 60. La plupart des
immigrés sont arrivés premierement en Allemagne puis dans les autres pays européens. En 2005, en
Europe, les statistiques dénombrent une population de 3,5 millions de personnes originaires de
Turquie, dont plus de deux millions en Allemagne, environ 300 000 en France et 100 000 en
Belgique (Rigoni, 2005, p. 325). Méme si une partie des immigrés sont retournés dans leur pays
d’origine quelques années apres leur arrivée, la plupart y sont restés et ont commencé a vivre dans
un pays qui leur était « étranger ». Les questions pratiques ont commencé a se poser dés les
premiers mois : logement, alimentation, services médicaux, aide a la traduction, lieu de priere et
service de pompes funebres. D’apres les informations récoltées durant ma recherche empirique, la
premiere génération d’immigrés a eu des difficultés lors de la mort d’un proche. Auparavant,
puisqu’il n’y avait pas de pompes funebres musulmanes et que les colts de voyage vers le pays
d’origine étaient trés €levés, les démarches bureaucratiques apreés la mort nécessitaient un travail

collectif des membres du groupe en premier lieu pour rassembler le montant nécessaire puis pour

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 63

faire le lien entre la famille et I’administration du pays d’accueil. Entre temps, le marché des
pompes funebres a destination des musulmans s’est développé a partir des années 80 en Allemagne
et en 1994 en France avec 1’abolition du monopole sur les pompes funébres publiques.

En ce qui concerne actuellement les pratiques funéraires cultuelles et culturelles, deux
choix s’offrent a I’individu : I’enterrement en Europe ou bien le rapatriement vers le « pays
d’origine ». En réalité, cela n’est que rarement un choix de 1’individu, puisqu’apres la mort ce sont
les décisions de la famille et de la communauté qui comptent. Aussi, je me suis intéressée lors de
mes entretiens a la perception subjective de chaque individu sur sa propre mort et celle de ses
proches.

Dans les communautés originaires de Turquie en France et en Allemagne, la mort et la
mémoire des morts constituent une partie essentielle de la persistance de I’identité¢ et de la
transmission des valeurs qui les attachent a leur pays d’origine. A la lumiére du contexte actuel des
cimetieres francais et allemands, nous observons une tendance a rapatrier les corps en Turquie. Les
générations suivantes font survivre cette tradition ancrée dans la mémoire collective. A travers le
voyage vers les racines, les liens se créent non seulement entre deux pays, deux cultures et deux
sphéres géographiques mais aussi avec les traditions et les coutumes des ancétres qui sont enterrés
en Turquie.

L’instant du choix de rapatriement vers le pays d’origine représente un ¢lément important
de la continuité de la mémoire collective. Cette mémoire peut ainsi étre partagée par les membres
de la famille, de la tribu, par des compatriotes et des co-religieux en Turquie. Les pratiques
funéraires exercées parmi les descendants apres la perte d’un proche les rattachent aux imaginaires
incarnés dans la culture populaire. S’éloignant parfois de la réalit¢ du pays d’origine ou les
traditions peuvent €tre modifiées avec le temps, les coutumes conservées intactes par les membres
de la diaspora turque et kurde constituent un lien solide avec les racines. Ces imaginaires sont
réalimentés au quotidien en France et en Allemagne. Par ces traditions « réinventées », les individus
réaffirment leur subjectivité et leur 1égitimité. Une nouvelle maniére d’exister et de mourir se crée
ainsi chez les minorités de Turquie en Europe.

La mort et la commémoration des morts deviennent aussi trés importantes malgré I’histoire
courte de cette immigration. Les deuxiéme et troisieme générations ont connu leurs grands-parents,
la plupart ont vécu avec eux et assistent actuellement a leur vieillissement et a leur mort.
Contrairement a leurs amis et voisins autochtones, ils font aussi face, dans la plupart des cas, a leur
« retour » a la terre natale. Le retour, qui pour la premiére génération a toujours été souhaité et n’a

pas pu étre réalisé au cours de la vie, se réalise enfin a travers le voyage du corps inanimé.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



64 La mémoire des morts

Comme mentionné auparavant, une des réponses récurrentes a la question du choix du
rapatriement au pays d’origine concerne 1’impossibilité de respecter toutes les pratiques funéraires
musulmanes dans les pays en question. Les cimetieres, reflets de la culture d’une société, sont
porteurs d’une signification qui va au-dela du symbolique. Ils sont une expression générale des
limites posées a 1’intégration, particulierement pertinente dans la constitution de la mémoire. Ces
limites au sein de la mémoire collective du pays d’accueil, qui s’établit a partir de pratiques
institutionnelles etd’une topographie spécifique , poussent les « immigrés » et leurs descendants a
créer leurs propres lieux de mémoire dans le voyage mortuaire. Ce lieu de mémoire n’appartient ni
completement a leur pays d’origine ni complétement a leur pays d’accueil. 11 se compose
d’¢léments venant des deux cultures et crée, donc, une forme hybride.

Le rapatriement des corps des générations précédentes reléve aussi de la commémoration,
car rendre visite aux tombeaux des anciens membres de la famille pendant les fétes religieuses revét
une importance particuliere dans la culture islamique. La distance physique et les contraintes
financieres, selon les interviewés, rendent les visites de plus en plus difficiles pour les enfants et les
petits-enfants. Cependant, le tombeau d’un grand-peére en Turquie a une place importante dans la
mémoire collective de la famille et/ou du groupe et son image est transmise a travers les récits qui

circulent dans les rassemblements familiaux.

4. La place du corps vivant ou mort dans la mémoire partagée

Le corps, qui prend une place de plus en plus centrale dans la théorie sociale et politique
avec cet intérét accru aujourd’hui pour les questions liées a la formation du sujet, au processus de
subjectivation et a leurs implications, devient en soi un objet de recherche dans les études sur la
mémoire. Selon Paul Connerton, le corps représente un autre espace physique, différent de la
société et de la communauté ou les différents passés se (re-)créent. Il constate que « nos corps [...]
rejouent [...] une image du passé dans les commémorations [...]. Dans la mémoire habituelle
(habitual memory), le passé est déposé dans le corps » (Connerton, 1989, p. 72). Le pouvoir exercé
par I’Etat-nation sur les corps des citoyens est toujours aussi coercitif (Shilling, 2003) et la religion
continue toujours a former les corps des adhérents contrairement a des prédictions modernistes qui
annongcaient le déclin absolu de la pertinence du religieux a notre époque moderne.

Le corps, manipulé avec ou sans consentement (circoncision, voile, enterrement), porte les
stigmates de 1’identité individuelle, familiale ou communautaire. La question du corps et de la facon
dont il est dressé se présente également chez les minorités originaires de Turquie dans les pratiques

quotidiennes aussi bien que dans les rites funéraires. Le corps rappelle I’histoire des origines.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 65

L’automatisme des mouvements du corps dépasse les pratiques intentionelles et conserve des
valeurs et des catégorisations sociales sous la forme d’une mémoire habituelle.

La maniere de parler et de s’habiller, de porter le voile ou pas, le fait d’étre circoncis, de
savoir faire la priere ou de savoir faire semblant de faire la pricre distinguent les immigrés
originaires de Turquie des «autres». La familiarit¢ avec la langue turque et son mode
d’énonciation participent aussi a la construction du corps. Ces pratiques, volontaires ou pas, les lient
a des codes culturels qui n’appartiennent pas, au moins dans I’imaginaire, a la société dans laquelle
ils habitent. L expérience des sujets pieux qui assument une adhésion a un mode de vie religieux
correspond a une partie des cas de nos interviewés qui se sont définis en tant que croyants et
pratiquants musulmans. Pour eux, la priere religieuse et le deuil collectif suivant la mort sont non
seulement considérés comme des services pour la personne décédée, car d’apres la croyance, la
tranquillit¢ du repos jusqu’au jour de jugement dépend largement des actions des membres du
groupe, mais constituent aussi un service rendu au nom de Dieu. Méme s’ils ne connaissent pas le
décédé, des hommes (beaucoup plus que des femmes) se présentent lors des funérailles afin
d’accomplir le dernier devoir pour cette personne aux yeux de Dieu. Les mouvements - prescrits par
la religion - des participants a la priere qui suit 1’ablution disposent aussi, a travers cette
performativité rituelle d’une place importante dans la mémoire en tant que mise en présence du
passé.

Par ailleurs, la religiosité n’est pas le seul générateur de ces actions collectives. Derriere, il
y a souvent aussi I’attachement a I’histoire, a I’ancienneté et a 1’esprit communautaire. Il semble
étre trés important pour les membres de la communauté de se rassembler main dans la main au
moment précis ou I'un d’eux se sépare du « corps » de leur collectivité, moment lors duquel
I’intégrit¢ de celle-ci est profondément menacée parce que la mort signifie bien une perte
individuelle pour la société et non pas une perte du social pour l'individu décédé (Bloch et Parry in
Schilling 2003, p.188). Durant les cérémonies mortuaires des minorités originaires de Turquie dans
la mosquée de Sehitlik a Berlin, on est frappé par le caractére automatique et homogene des prieres.
Il y a une forte répétition de I’action a chaque fois et tous les interviewés ont confirmé leur
familiarité avec le rite. Les individus répetent toujours les mémes gestes pour la pricre et répetent
exactement les mémes paroles en turc et en arabe. Lors des entretiens, les interviewés décrivaient
cette cérémonie comme une tradition issue de leurs grands-parents et importée de la patrie. Voici
comment 1’un des interviewés explique son rapport a la priere mortuaire :

Moi, je ne sais pas vraiment faire la priere mais ¢a permet aux gens de se
regrouper et je sais que c’est comme ¢a qu’on le fait en Turquie. Enfin, c’est une

maniere de remplir le dernier devoir pour la personne décédée et tout le monde la

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



66 La mémoire des morts

fait. Mon pere m’amenait aux prieres du Cenaze (funérailles) quand j’étais petit.
Jai déja été aux funérailles de gens que je ne connaissais pas.

Cette expérience est décrite comme une reproduction de ce qui se passe « chez soi », en
Turquie. Ce n’est pas vraiment la connaissance, ni le sens original de la priere qui importent
toujours. Ce rituel répétitif et officiel peut rentrer dans la catégorie des « cérémonies
commémoratives » de Connerton en tant que stratégies de construction d’'une mémoire partagée.

Ce n’est pas uniquement le corps vivant qui subit le contrdle et les manipulations de I’Etat
et de la religion. Comme le corps vivant, le corps inanimé ne peut échapper non plus aux reégles et a
I’encadrement définis par les coutumes et traditions de la société. Les documentations officielles, le
nettoyage, 1’habillement, le maquillage, la mise en cercueil ne sont que quelques exemples des
traitements post-mortem exercés sur le corps des sujets décédés. Contrairement a I’expérience du
corps, qui est vivant, et qui se joint activement a la production et perpétuation de la mémoire
collective, le corps mort, libéré de cette tache de commémoration, devient 1’é¢lément central et la
raison de ces communions mémorielles ?

Il faut préciser ici que la description de la mémoire collective quand elle se construit a
travers 1I’expérience du corps n’est pas réduite a I’action corporelle des individus pendant leur durée
de vie. Avec Jan Assmann (2000), je considére que la mémoire collective n’est pas limitée a la
mémoire vécue, elle voyage a travers les générations et il n’est pas évident de faire la distinction
entre la mémoire et la tradition. La mémoire portée par les corps n’est qu'une partie de la mémoire
qui se manifeste dans les institutions, 1’espace public (classique et virtuel), national ou familial. Les
corps des musulmans en Europe dont les parents ou grands-parents viennent de Turquie

continueront a rappeler et a transmettre les coutumes et les traditions aux générations suivantes.

Conclusion

La présence de I’Islam en Europe pose des défis inédits : les institutions étatiques et les
sociétés européennes ainsi que les « immigrés » musulmans d’Europe négocient dans des processus
d’interpénétration qui se réalisent a plusieurs échelles, leurs appartenances, leurs identités, leurs
mémoires et leurs histoires (Gole, 2005). L’expérience de la mort n’est pas exclue de ce
marchandage complexe. La mort peut sembler a premicre vue étre un sujet marginal et il est vrai
que jusqu’a présent, elle ne tenait pas une place centrale dans les débats publics. Néanmoins, le
regard sociologique est capable de nous sensibiliser a la signification de ce phénomene €élémentaire
et universel. En tant qu’expérience limite, la mort peut nous éclairer sur I’imaginaire, la mémoire

collective, le patrimoine culturel, la question de 1’appartenance et de la citoyenneté dans les sociétés

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



La mémoire des morts 67

européennes. Bref, la mort, le corps mort et son traitement nous informent abondamment sur
I’expérience et la perception sociales de ces acteurs méme lorsqu’ils étaient vivants.

Le lien étroit entre la mort et la nation, d’une part, est clair. Les morts musulmans en France
et en Allemagne n’ont pas encore trouvé leur place légitime dans les cimetieres. Ceux-ci sont
imprégnés par 1’héritage chrétien méme si les deux pays prétendent étre respectivement laique et
séculier. Face aux obstacles dans leurs pratiques funéraires dans les pays d’accueil et aux
sentiments d’appartenance aux pays d’origine, les « immigrés » originaires de Turquie créent leur
propre stratégie pour affronter la mort. En faisant envoyer les corps apres la mort vers leur ville
d’origine, ils mettent en question les limites de la démocratie et du multiculturalisme en Europe.

En outre, leur mémoire collective, perpétuée a travers le voyage du corps vers les racines,
crée un nouvel espace pour des récits alternatifs aux identités européennes. En maintenant la
complexité du sujet, ce texte essaye de nous montrer qu’il est possible d’observer la production de
la mémoire partagée en considérant de prés les politiques des Etats francais et allemand, les
pratiques de la communauté originaire de Turquie, I’expérience du corps vivant ainsi que la mort

des « immigrés » et les rituels autour de ce phénomene dans le contexte de la mort en diaspora.

Bibliographie

Akgoniil, S. (2005) « Islam turc, Islams de Turquie : acteurs et réseaux en Europe », Politique étrangere /1,
Printemps, p. 35-47.

Anderson, B. (1983) Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, Verso,
New York, London.

Asad, T. (1997) “Europe against Islam: Islam in Europe”, The Muslim World, 37(2): 183-195.

Assmann, J. (2000). Religion and Cultural Memory, Stanford University Press, California.

Brahmani, M (2005) Les rites funéraires en Islam, Tawhid, Saint-Etienne.

Brubaker, R. (2005) “The ‘diaspora’ diaspora”, Ethnic and Racial Studies, Vol. 28 No. 1, January. Pp. 1-19.

Cesari, J. (2009) “Securitisation of Islam in Europe” in J. Cesari (Ed.) Muslims in the West after 9/11:
Religion, Politics and Law, pp. 9-28, Routledge London & New York.

Chaib, Y. (2000). Emigre et la mort, Edisud, Aix-en-Provence.

Chakrabarty, D. (1997) “The Time of History and the Times of Gods”, in Eds L. Lowe & D. Lloyd The
Politics of Culture in the Shadow of Capital, pp. 35-60, Duke University Press.

Connerton, P. (A989). How societies remember, Cambridge University Press.

Esposito J. L. et Burgat F. (2003). Modernizing Islam: Religion in the Public Sphere and the Middle East.
Hurst & Company, London.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S16



68 La mémoire des morts

Frégosi, F. et Boubaker, A. (2006). L ‘exerce du culte musulman en France : Lieux de priere et d’inhumation.
La Documentation Francaise (FASILD).

Gokalp, A. (2000) "Gegis Siirecinde Alevilik", 1. Alevi-Bektasi Sempozyumu, Bonn: Alevi-Bektagi Kiiltiir
Enstitiisi, p. 89-94

Gole, N. (2005) Interpénétrations : L’Islam et L Europe. Galaade éditions, Paris.

Grillo, R. (2004) “Islam and Transnationalism” Journal of Ethnic and Migration Studies, Vol. 30. No. 5,
September, p. 875.

Latour, B. (2005). Reassembling the social: an introduction to actor-network-theory, Oxford University
Press.

Morin, E. (1970). L homme et la mort, Editions des Seuil.

Nora, P. (1989) « Between Memory and History : Les lieux de Mémoire », Representations, No : 26, Special
Issue : Memory and Counter-Memory. (Spring) pp. 7-24.

Rigoni, 1. (2005) « Migrants de Turquie : Un Demi-Siécle de Présence en Europe Occidentale », Outre-
Terre,1 —no 10, pp. 325-337.

Salvatore, A. (2004) “Making Public Space: Opportunities and Limits of Collective Action among Muslims
in Europe”, Journal of Ethnic and Migration Studies, Vol. 30, No. 5, September, pp. 1013-1031.

Shilling, C. (2003). The Body and the Social Theory, Sage Publications London, Thousand Oaks, New Delhi.

© 2012 Nur Yasemin Ural New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales. Intergenerational transmission

among transnational minorities '

Anna Granata
Chercheuse en pédagogie, Université de Turin, Italie
Alice Sophie Sarcinelli

PhD candidate, EHESS-IRIS

Resumé
La transmission intergenérationnelle est cruciale pour comprendre ['identité des groupes

minoritaires en tant que construction sociale, symbolique et culturelle. Cependant, ceci n’est pas un
processus linéaire, surtout lorsque ces groupes ont des liens et des pratiques quotidiennes transnationales.
La question de la mémoire et de la transmission est particulierement importante chez les minorités
migrantes transnationales car elle se construit dans le contexte des discriminations et, dans certains cas, de
précarite.

Nous nous intéressons aux logiques des transmission familiales et communautaires, ainsi qu’a la vie
des enfants appartenant a la « génération post-migratoire » (Vertovec, 2004). Les enfants des minorités
transnationales partagent une condition similaire. Dans la plupart des cas, ils ne peuvent pas rentrer dans le
Pays que leur parents ont laissé en raison d’une discrimination ethnique, religieuse ou bien politique. Par
ailleurs, ils sont confrontés a trois univers identitaires différents : ils grandissent en lItalie, ils ont la
citoyenneté de leur parents, qui leur apprennent la culture minoritaire.

Les représentations que les enfants ont du processus migratoire des parents est tres flou. D 'une part,
car ces représentations se basent sur des expériences indirectes des lieux qu’ils n’ont jamais visité. D autre
part, leur perceptions sont influencées par des dynamiques émotionnelles et sont caractérisées par des
idealisations, des refus et des déformations. Cette double dynamique résulte dans de multiples manieres de
comprendre la famille, [’ethnicité, la migration et l’identité, dans une articulation entre imagination et
réalité. De plus, les jeunes reconstruisent et redéfinissent leur identifications sociales au fil des années.

L’étude porte sur une minorité transnationale religieuse, une politique et une ethnique qui ont migré
a Milan dans les dernieres décennies : les Kurdes turques, les Coptes égyptiens et les Roms Kanjara d’ex
Yougoslavie. Cette hétérogénéité nous permettra de mieux comprendre si les minorités transnationales
présentent des spécificités en ce qui concerne la transmission. Pour ce faire, on a combiné les données des

deux recherches doctorales, |'une en pédagogie interculturelle et [’autre en anthropologie. Cette tentative

I This article is the result of a reflection we carried out together. Alice Sophie Sarcinelli wrote the introduction and the
paragraph called “Styles of integenerational transmission”, Anna Granata wrote the paragraph called “Children taking
the lead in transmission” and the conclusions. We are thankful to Dianne Andreotti and Kaja Tveten Jorem for the
revision of language.



70 Children’s views on parents’ tales

vise a saisir des nouveaux aspects de [’expérience des enfants des minorités transnationales, qui n’émergent
pas si on la pense en terme de migration.
Mots-clés : enfance famille,; transmission intergénérationnelle; migrants de deuxieme génération; minorités

transnationales ; Italie.

Abstract

Intergenerational transmission is crucial to understand minority groups’ identity as a social,
symbolic and cultural construction. However, this is not a linear process, especially among minorities
groups that have transnational ties and transnational daily practices. The topic of memory and of
transmission is particularly important when it comes to transnational minorities because it has to be
understood in the context of discriminations and, in some cases, the precariousness to which these children
are exposed.

We are interested in family and community inner logics of transmission and in the lived experience
of children of transnational minorities belonging to the “post-migration generation” (Vertovec, 2004).

Children of transnational minorities share a similar condition. First of all, their parents left the
original country because of ethnic, religious or political discrimination. Secondly, often they cannot go back
to their parents’ home country. Thirdly, they have to deal with three different “worlds”: they are growing up
in Italy, they have their parents’ citizenship and they relate to their minority’s culture. Children’s
representations of the migrating process imply a great deal of imagination. On one hand, because the
representations are based on indirect experiences and never visited places; on the other hand, emotional
dynamics shape their perceptions promoting idealisations, refusals and distortions. This double process
produces different ways of portraying and understanding families, ethnicity, migration and identity,
articulating imagination and reality. Moreover, they reconstitute and redefine their social identifications
over time.

We focus on a religious, a political and an ethnical transnational minorities migrated to Milan in the
last decades: Curds from Turkey, Copts from Egypt and Kanjara Roma from the Balkan area. Such different
cases will help us test whether transnational minorities actually present specific trends, when it comes to
transmission.

To do so, we combine data from two separated researches, done as a part of our PhD, one in
intercultural pedagogy and the other in social anthropology. This operation meant to give insights into
children of transnational minorities, whose interpretations only in terms of migration is limited.

Keywords: childhood; familyhood; inter-generational transmission; second generation immigrants,

transnational minorities, Italy.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 71

‘Children may aid and encourage the settlement and assimilation of immigrant families, even while also
playing an important role in keeping parents connected to their homelands [...] Children serve as social,

emotional, and economic “linchpins” for households that span transnational borders’. (Orellana et al., 2001)

Introduction

The study of transnational minorities

The debate raised by literature on “new immigration”, that has often a very binary approach,
concerns assimilation and biculturalism, processes of settlement and instability (Orellana et al.,
2001). The paradigm of “transnational social fields” (Basch et al., 1994) helps to make this
approach more complex and complete. The case of children of three transnational minorities will in
this paper break down the binary approach.

In this article, we focus on groups that have transnational ties and transnational daily
practices. If ‘some transnational moves involve deliberate, long-term strategies, others represent
forced choices based on limited options’ (Orellana et al, 2001, p. 587). It is the case of
transnational minorities”. By “minorities”, we mean social groups marked by significant differences
from the “majority” that can be discriminated and stigmatized for this reason.

Intergenerational transmission is crucial to understand minority groups’ identity as a social,
symbolic and cultural construction. This topic of memory and of transmission is particularly
important when it comes to transnational minorities: as a matter of fact, child-rearing strategies and
inter-generational transmission in transnational minorities have to be understood in the context of
discriminations and, in some cases, the precariousness to which these children are exposed (cft.
Delcroix, 2009).

Our aim is to investigate different styles of family intergenerational transmission among
transnational minorities, and in turn the children’s representations, perspectives and identity

construction. The research-question is whether these kinds of groups present specific styles of

intergenerational transmission and in what way they deal with their intercultural roots2.

Intergenerational transmission is one of the key processes in memory; it ensures the survival

2 This paper has an interdisciplinary approach: the empiric data we used comes from two separated researches carried
out during our PhDs in Anthropology and Education. The method combines in-depth interviews with young people,
participant observation and classical ethnography.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



72 Children’s views on parents’ tales

of collective identity. Studies on memory argue that memory allows groups to empathize the
characteristics that differentiate them from other groups (Fabietti, 1999). Assmann (1997) has
identified memory as the mean to reproduce group identity. However, memory is often studied from
an adulto-centric standpoint that fails to identify the process of modification of these elements,
namely the appropriation of memory and of identity by younger generations.

We focus on three transnational minorities migrated to Milan in the last decades: Kurds

from Turkey, Copts from Egypt and Roma from the Balkans3. We chose these cases in order to
analyze intergenerational transmission among religious, political or ethnical minorities, all three
being part of wider communities without propinquity (Faist, 2000). Such different cases will help us
test whether transnational minorities actually present specific trends, when it comes to transmission.
Although in our analysis we are taking into account each single context, our purpose here is not to
explain in the details all the processes of each minority, which we analyzed elsewhere (Granata,
2010; Sarcinelli, 2012). As a matter of fact, we don’t aim to compare what is in incomparable
(Detienne, 2000) nor to identify differences, but rather to give a better understanding of the topic of
intergenerational transmission by analyzing very different situations with some elements in
common.

Our hypothesis is that a minority group’s concept of homeland is much more ambiguous and
flexible, and this plays a significant role in this regard. We are interested in family and community
inner logics of transmission and in the lived experience of children of transnational minorities
belonging to the “post-migration generation” (Vertovec, 2004). From now on, we will call them
“children of transnational minorities”.

Although the historical backgrounds and the identity of the three minorities are certainly
very different, a comparison of the experiences of transnational minorities’ children might bring
interesting insights. Therefore, we will analyze children and young people’s subjective
representation of their roots and background, as well as of their parents’ pathways. In fact, these
children share a similar condition. First of all, their parents left the original country because of
ethnic, religious or political discrimination: they might have been submitted to forcible separation
and atrocities. Secondly, most of the time and for several reasons, they are unable to go back to
their parents’ home country which influences their bond with and their image of the national
contexts of origin. Thirdly, they have to deal with three different “worlds”: they are growing up in

Italy, they have their parent’s citizenship and they relate to their minority’s culture (for example a

3 The first case study presented here is a semi-legal settlement existing for over 20 years and situated at the outskirts of
Milan, inhabited by Western Balkan Roma who acquired the traits of transnational minorities after their displacement
all over Europe during the last decades of the 20th century (Sarcinelli, 2011). The second case study concerns a
religious minority, Copts from Egypt, in Italy from 1985 (Granata, 2010). The third case regards Kurds from Turkey, a
worldwide diaspora minority.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 73

Turkish passport and they have a Kurd culture). At the same time, they feel Roma, Kurd or Copt
and participate in the same community as their parents, with rituals, values and languages coming
from their cultures of origin. Moreover, transnational minorities have a background of intercultural
roots, which is part of the children’s education.

Transmission might pass both in the private sphere of family life and in the public sphere of
the minorities’ communities through variegated devices (for example rituals, political and cultural
events). Lived experiences passed on by the parents imply set ups of different languages, narratives
and silences.

For instance, sharing might include non verbal language, which equally leads to children’s
awareness. Besides that, there are “sayable” and “non-sayable” events, such as taboo topics and
painful episodes. In other cases, narratives may occur at specific moments or stages of one’s life
course, reconfiguring family relationship. As a matter of fact, the youngest generation plays a
significant role in the family story (Granata, 2011). They are the ones who will reconfigure the
relation with the “original land”. For instance, children’s representations imply a great deal of
imagination. On one hand, because those are based on indirect experiences and never visited places;
on the other hand, emotional dynamics shape their perceptions promoting idealisations, refusals and
distortions. This double process produces different ways of portraying and understanding families,
ethnicity, migration and identity, articulating imagination and reality.

This article addresses the three components of transmission: the sender, the addressee and
the social context (Choron-Baix, 2000). We will illustrate some ethnographic examples, which will
be the bases for a discussion of the modalities of intergenerational transmission, and we will tackle
the children’s representations, in order to link these particular cases to a more complex theoretical

framework that may help to conceptualize childhood.

1. Styles of intergenerational transmission

Common approaches on transmission divide between parents who ensure transmission and
those who don’t. According to Neuburger, ensuring transmission is the ability given to give to a
subject ‘a quota of certainties or at least of information about what is a family, his family, so that he
can articulate his own personal founding project either in continuity or with a break from the
previous generation” (Neuburger, 1995, p.180). Catherine Delcroix talks of intergenerational
transmission as an effort to convey biographical and historical events. She argues that some parents
avoid transmission, leaving children to their own devices. For her, transmitting means “telling”.

If we agree upon the importance of transmission, notions such as “relevant information” and

“ability to transmit” do not exhaust the subject. In fact, our fieldwork data suggest that there are

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



74 Children’s views on parents’ tales

several forms of transmission. The minorities we dealt with care a lot about transmission, which is
crucial to group survival.

As a matter of fact, reproduction, memory and transmission do play a great role in child-
rearing practices and education. Hence, we argue against binary approaches that divide between
those who don’t transmit leaving children to their own devices and those who ensure transmission.
We will demonstrate that even silence has multiple meanings (i.e. a way of saying or an omission),
which we as a researcher need to take into account and interpret. Moreover, transmission isn’t either
integral or nonexistent, but may be selective. Selection, repression, interpretation and elaboration
are common mechanisms of memory that do not regard only the individual sphere, but also the
collective one at a social level (Fabietti e Matera, 1999).

Therefore, intergenerational transmissions and non-transmissions are to be replaced in a
familial and socio-historical context and in a series of objective and subjective factors (Zehraoui,
2009).

Zehraoui underlines that transmission has to do with many factors, such as language,
knowledge and know-how, wedding strategies, ritual practices, norms and values of the group,
representations of the world. Hence, biographical and historical events are merely a small part of a
much larger picture. Moreover, “bi-cultural” communities are constantly negotiating between their
own principles and the ones belonging to the societies they belong to, concerning namely ‘parental
versus community responsibility for children, conceptions of an autonomous self versus a shared,
non-private self, and emphasis on personal achievement versus group achievement’ (Csordas,
2009).

To sum up, intergenerational transmissions inform of the specific characteristics of a family,
but also about the cultural, social and historical aspects concerning the community they belong to.

In the following paragraphs, we will provide examples of intergenerational transmission,
suggesting the existence of different ways to establish priorities and chose the most salient aspects
for each group or family. Through different devices, families are “remembering together”
(Meddelton and Edwards, 1990), functioning as an “integrated memory system” :

Collective memory works like a store of knowledge that goes back to a long time
ago, beyond current knowledge. [...] These collective memories or “traces and
afterlives” can follow people through their lives and be conveyed in a process of

transmission from parents to children (Alinia, 2004, p. 158).

2. Remembering Together With Words : Narration Of The Migration Trip

When I was no longer a child, I asked my father if he came here by plane and he

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 75

answered “I wish I had! You don’t know what I had to go through!”. So, he told
me about his horrible trip. It had been very difficult because he had come by land.
He went to Istanbul by bus and then he hid in a boat with other people: only two

or three of them survived4. (Young Kurdish girl, 17 years old)

Narrating the migration trip is an example of transmission from the first to the second
generation of immigration. It is an opportunity to share emotions and to develop the inner
relationship between parents and children, who can then make sense of their parents’ decision to
leave the original country. Revealing a dramatic story could promote a new intergenerational
understanding and a way to overcome a “generational dissonance” (Zhou, 1997), namely the gap
between parents and children of migration. Children, aware of their parents’ story, have a much
better understanding of their place in the family and also in the world (Lorenzoni, 2009). Often
dramatic, these stories leave a mark on children, who may experience an “interior journey” —
according to Marie Rose Moro (2002) — that might imply forms of anxiety and break-downs and
deeply question their relationship with their parents.

However, this experience might also provoke a sense of gratitude and recognition towards
their own parents. As soon as children know the travel experience, they can better cope with their
roots and find a new form of maintaining their minority’s traditions and values. However, not all
parents choose to transmit this heavy baggage to their children. Parents’ tales also present
omissions, in an attempt to hide fears, hazards and the pains of migration from their children.

Discovering parents’ experiences implies a fuller investment in family relations and leads to
the development of a deeper bond, even when parents and children have lived far from each other
for a long time, as in this case :

When my mother and I arrived at the airport and I came face to face with my
father, I did not recognize him. After several years, I had forgotten him.
Gradually, we re-discovered each other and we got used to one another, so that
now when I go to Turkey it is really difficult for me to accept to leave him (since
he can’t come back to Turkey with us). Of course, I can’t compare my pain with

his. (Kurdish girl, 17 years old)

Words are, in this case, a crucial instrument in the process of the rediscovery of family

members within the reunited families such as for Ala and her father, who have lived apart for a long

4 Interview realised on 28/05/2009 in Milan. All quotes are from the original Italian translated into English by

Sarcinelli.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



76 Children’s views on parents’ tales

time. Getting to know the reasons why parents were far away for many years allows children to
forgive them and to have a more mature view on the family story.

Often, when children get to know their family story, they decide to engage in collective
actions to support the rights of their community in the original nation. According to Lagier,
‘parents’ migratory experience, the way their personal projects evolve, the transmission of their
experience to children participates directly in the construction of representations and “subjective
resources”: experiences kept at a distance through a reflexive process, integrated with individual

299

competences become a “capital of personal experience” (Lagier, 2009, p.254). To sum up, words

shape children’s perspectives on identity.

3. Remembering Together Through Silence: Collective Rituals

If you ask me why I am a Gipsy, I can’t explain it. Only those who study would
know. My father didn’t tell me why I’'m a Gipsy, my mother didn’t study ‘cause
she was escaping the Nazis. They didn’t have time to study. So, who will explain
who I am to me, who made me, my roots? Other people tell us we are different.
There must be a reason. Because they have studied. I don’t understand why we are
different from Italians. What makes Italians different from Gypsies? What do they

do that differentiates them? People will say right away: we work, we pay taxes.

You see? They will shut you up! S, (Italian national Gipsy women, 54 years old)

This woman states her desire to know her family and community history and claims that
historical events and the lack of alphabetization prevented her parents from ensuring this
transmission. Her generation had more difficulties in accessing transmission because of the
historical period she was growing up in.

On the contrary, ethnographical examples from this community show how some Roma
groups developed several strategies to transmit the minority memory and culture. In a context of
strong repression, rituals and silences have become important ways to ensure intergenerational
transmission. We will demonstrate how transmission and learning occur by imitation and “know-
how” (Zehraoui, 2009).

If apparently little space is given to memory and to verbal recalls of family and community
history, everyday life is full of ordinary and extra-ordinary actions devoted to the reproduction of

memory. Throughout the year, several celebrations are held by each family on the anniversary of a

5 Interview realized on 14/10/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 77

death, of an accident, or to celebrate the patron that protects that family. Eating practices are also
ways to keep memory alive: family members (especially mothers) do not eat meat one day per week
to remember an accident that occurred to another member, who risked his life and was saved. The
aim of these rituals is to thank God or Saints for their protection, but they are also forms of
“remembering together” (Meddelton and Edwards, 1990), meaning to unify the family and the
community and to recall these family episodes.

Birth, unions, diseases and deaths are crucial moments in this regard. Rituals connected to
these transitions are totally independent from State and institutions (for instance, their wedding
celebration is not valid nor recognized in any State). These are ways to ensure transmission and
strengthen family transnational ties, even though written accounts and oral tales are not present.
Here is an example:

A cousin of Paola’s father died in France. The cousin’s body was carried from
France to Italy, where a celebration was held in a Roma settlement and, finally,
was transported to Croatia (where the family originates from) to be buried. A
celebration will take place one year after the death, lighting a candle (each family
in their own country, but at the same hour). This is to make sure that all crucial
members of the extended family will participate in the ritual, since, for legal
reasons, they can’t all go back to Croatia.

On this occasion, Paola, 13 years old, explains the concept of mourning to me.
Mourning lasts for a certain number of days according to the degree of kinship:
Paola’s mourning lasted 9 days, her father’s 40 days and the widow’s a year.
Paola told me certain rules connected to mourning, for example: you must not
listen to music and you must wear a black pin. A couple of weeks later, I ask
Paola how her father was doing and if he was still sad. Paola answered that there
was one week left to the 40" day of her father’s mourning. Her answer showed the
naivety of my question. We are not dealing with individual grief, but with a public
ritual way of expressing mourning. (Extract from fieldwork notes, 15 and 26 June

2009)

In this case, Paola is “translating” to the researcher what has rarely been explicitly explained
to her, but rather acted out in front of and together with her. Through these rituals, children are
introduced to the sense of familyhood that unite the extended family whose members are living all
over Europe.

As mentioned above, Roma are not a homogeneous minority and they do entail different

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



78 Children’s views on parents’ tales

ways of leading with “liminal moments” (Van Gennep, 1981). However, in some cases researchers
noted similarities among two or more groups, such as the fact of acting in silence, without using
words or recalling the person. For instance, Williams (1993) describes the Manus rites as silent,
rather than declared. He explains: ‘Silence appears as the most accomplished figure of neglect and
as a memory that doesn’t suffer any fault. Neglect and memory coincide’ (Williams, 1993, p.27).
The author states that commemoration, as it is organized, provokes the preservation of more and
more intimate memories that in no way give rise to the construction of a communitarian memory, a
saga-memory, an epic memory, a memory of the group as such [...]. We are tempted to say that the
Manus chooses forgetfulness rather than memory. But forgetfulness is not an emptiness [...].
Manus’ memory actually exists, but it is a memory that doesn’t aim to explore the past or to
accumulate knowledge (Williams, 1993, pp. 13-14).

Those forms of memory can be seen as “family relativity”, meaning ‘modes of materializing
the family as an imagined community with shared feelings and mutual obligations’ (Bryceson and
Vuorela, 2002, p.14). Through silent rituals, children become part of an extended network of
transnational families, whose members ‘live mainly separated, but do hold a feeling of collective
welfare and unity across national borders’ (Bryceson and Vuorela, 2002, p. 3), generating a
simultaneity of diasporization and rootedness.

In both cases, namely Roma and Kurdish communities, we observe an intergenerational
dynamic in which children and parents are engaged and share a delicate and painful inheritance. If
Roma communities seem to prefer silences and rituals, Kurdish communities, who were denied the
possibility to speak up in their original country, use mainly words to communicate their story to

new generations.

4. Children taking the lead in transmission

Some scholars noted that the study of migration is far too adult-centered and children
‘remain in a peripheral and baggage-like conceptual space’ (Orellana et al., 2001). These authors
claim that age is often neglected as an organizing dimension of migration. This last part is devoted
to the experience of the life of transnational minority children belonging to the “post-migration
generation”. The children we met grow up with a strong sense of belonging to their original culture
and feel a responsibility for memory transmission. Young adults recognize the important link
between their roots and their present, aiming to actualize their traditions. In many conversations,
they recalled a specific moment in their biography in which they have realized the importance of
maintaining the history of their minority, not only as a familiar commitment, but also as a civic

engagement. This could be interpreted as a form of “boundary event” (Twine, 1996), as it

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 79

constitutes the biographical boundary that marks the consciousness-raising of belonging to a
transnational minority.

Generally, scholars argues that there is a gradual loss of collective memory in second and
third generation of immigrants, because families transmits “museumized values” (Das Gupta,
1997). Instead, Abdellatif Chaouite (2007) talks of a “memoire vive” that is transmitted, even
without being anchored to a land and a normal life course. In this case, memory survives between
generations.

Transmission and the education of transnational minority children is embedded in the

transnational ties and intercultural roots of the family. According to Levitt and Glick Schiller :

Socialization and social reproduction occur transnationally in response to at least
two social and cultural contexts. Even children who never return to their parent’s
ancestral homes are brought up in households where people, values, goods and
claims from elsewhere are present on a daily basis. The generational experience
[...] is based on actual and imagined experiences that are shared across borders
regardless of where someone was born or now lives (Levitt and Glick Schiller,

2004, p.1017).

However, children and young people might feel ‘caught between two nations, educational
systems, and ways of growing up and conveys the risks of transnational childhood — feeling
marginal in both places’ (Orellana et al., 2001, p. 583). This can lead to idealisations, refusals and
distortions. In our study, this is also due to the juridical and cultural framework strongly shaping
the post-migration generation growing in Italy. For instance, a 14 year-old boy who has just arrived
in Italy from Turkey or Serbia, according to Italian law, has the same status as a 14 year-old boy of
the same origin born in Italy. In fact, children of immigrants assume their parents’ nationality.
[talian law is based on an old conception of the nation, refusing to be an immigration receiving
society and aiming to protect its descendents in the world. An old idea of citizenship based on
belonging to a unique nation-state leaves room for new forms of citizenship conception (Zincone,
20006).

However, citizenship is not the only challenge in their lives. According to Andall (2002),
how young people deal with their plural identity is one of the key issues they face. For instance,
they might suffer from peer pressure and sometimes feel resentment toward their community.
However, they reconstitute and redefine their social identifications over time (Rajiva, 2005).

Nevertheless, ‘self-awareness of their “bi-cultural” status imposes a choice between relativism and

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



80 Children’s views on parents’ tales

rigidity’ (Csordas, 2009). That is why children need to find a new way to be affiliated, which
excludes the binary opposition between reproduction and refusal (De Villers, 2009).

Second generations’ experience has to be explored beyond a binary idea of loss/revival of
the memory, especially when it comes to transnational minorities. Very often, the younger
generation assumes a “third approach” by selecting and conserving some aspects of their culture of
origin and reinventing that by a personal style. We will present three different ways to deal with the
origins: through “a network of secret stories”, through “religious education among peers” and using

“culture as a mother tongue”.

A NETWORK OF SECRET STORIES

The process of transmission among Kurds is strongly linked to their particular history. Exile,
forced separation, displacement, and otherness are some of the elements in Kurdish collective
memory and consciousness. Issues such as “home”, homeland, and relationship to the homeland are
also strongly influenced by the discourse of Kurdish nationalism (Alinia, 2004).

Therefore, children of the Kurd minority develop an idea of “home” based on hesitations,
ambivalences and the uncertain homeland. Some of them imagine “home” as the place of birth;
others as their own diaspora community; others as the country of origin, once a peaceful country
also for their community. They show an attachment to several places, such as Italy, Turkey, their
birthplace, Kurdish Diaspora communities, and a hypothetical “Kurdistan”.

Sometimes, children and young people access their parents’ experiences through the
Internet, where people can tell their stories without censoring interventions, as is the case for Kurds.
For them, the network becomes an instrument to learn about abuses and deprivations suffered by
their own community in Turkey.

We have a blog called Edi Bese! that means “That’s enough!” in Kurdish. There

we can tell stories of Kurds that are forbidden to be told in Turkey®. (Kurdish girl,
17 years old)

This network is not only a place to develop awareness of events, but also where people can
actively participate and promote a “critical mass”, even in the diaspora condition.

Stories are an example of “supports” of memory that enable to make sense and better
represent young generations’ present situation. Stories in the web, as well as stories found in books

could be a way to become aware of their roots. According to Michele Petit, “reading allow us to

6 Interview realized on 14/10/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 81

live having a better understanding of our own and our parents’ history, without coming back to a
identity attached to the past” (Petit, 2010, p. 78). Petit claims that these young people could better
sequence the stages of their history, integrating aspects of their culture of origin and of their
parents’ migration. These stories enable young people to better appropriate their heritance.

Besides reading, young people could also express their ideas and interpretation of familiar
history by writing. Ala, a young woman who left Turkey when she was 8 years old, speaks about
her dream: to publish a book about her uncle’s dramatic experience of torture in Turkish prisons.
She would like to write it in Italian not only because it is her first written language, but also as a
document important in the struggle for Kurdish rights in European countries. Ala wants to translate
the Kurd’s claims in a new language, as many children of transnational minorities do. “Translating”
is one of the intercultural competences of second generation immigrant youths in general, and it
expresses the capacity to change frames and to express the same topic in other codes, both
culturally and linguistically. It is not only a technical process, but an exercise that empowers and
gives the ability to understand people from different cultures (Lotman, 2006). In this case,
“translating” also means offering a new opportunity for the Kurd’s struggle for rights.

For the same reason, Ala attends Kurdish community meetings in Italy as an activist. First of
all, the Kurdish transnational community is a political community.

In Rome and in Venice there are two communities of Kurds from Turkey.
Sometimes I attend their meetings mainly to speak about our people’s situation.
Kurds are denied and do not have a national identity. When I go to Turkey, I can’t
reveal my identity. Once, while in Turkey, my mother talked to a Kurdish teacher
of mine in our language and another mother overheard them and informed the

police. The teacher was laid off. He was a fantastic teacher! I don’t know where

he is now. Maybe he is living as a refugee in a European country’. (Kurdish girl,

17 years old).

Certain images of their childhood in the country of origin are alive in the memory of many
young people belonging to transnational minorities. After a long time, they still recall the sense of
pain, the necessity to hide their minority identity, and the fact that they belong to a secret
community struggling for survival. Throughout the conversation, Ala described her and her parents’
emotions about leaving their country :

We feel an inner pain and we need to tell someone about our situation. Certainly,

my brothers and I don’t live the same situation as our parents. My mother, for

7 Interview realised on 14/10/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



82 Children’s views on parents’ tales

example, lived the dramatic story of my uncle until his incarceration. When we

arrived here, we were very sad, but also we felt a strong sense of liberation!8

(Kurdish girl, 17 years old).

Ala is aware of belonging to a generation of Kurds living in peace: she is able to build a

future in Italy and thus she feels the responsibility to fight for rights of Kurds living in Turkey.

5. Religious Education Among Peers

The sense of liberation Ala expresses is similar to that of many young Copts from Egypt,
living a situation of Christian minority inside a Muslim context (Cfr. Granata, 2010). Such is the
case of Mino, born in Italy from Egyptian parents and now a catechist in his community. He speaks
about the difficult experience of his parents’ life in Egypt, which was characterized by a sense of
insecurity, but also by the ongoing struggle to obtain places to meet and pray together :

It 1s very difficult to be a Copt in Egypt. We don’t have religious rights and
Christian people undergo strong discriminations. For example, the government
today has only one Copt minister! In Egypt, it is easier to open a disco than a

church, although a church is certainly less dangerous than a disco...I think that

forbidding places to pray is the main discrimination that Copts suffer in Egypt9
(Copt boy, 23 years old).

Young Copts from Egypt are very active inside their religious communities and they
strongly believe in the transmission of Christian roots to new generations. For example, Mino
translates religious songs into Italian, aiming to bring children closer to their tradition. According to
Roy, if parents tend to transmit cultural identity markers, children increase religious markers at the
expense of cultural ones, in order to reconcile their plural belonging both to the religious minority
and to the host society (Roy, 2009).

Besides the discriminatory experience of their parents, Copt children have to face the social
and political climate in Italy. In particular, they constantly need to justify and present their complex
identity, which is very often mistaken or simplified: for instance Mino spends a lot of time
explaining that he is neither a Muslim (even if Egyptian), nor a Catholic (even if he is a Christian).
Many young people state that their identity has been formed by this continuous and daily process of

explanation and expression of their identity, answering questions about their origins to peers and to

8 Interview realised on 14/10/2009 in Milan.
9 Interview realized on 16/06/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



other people.

Children’s views on parents’ tales 83

Michael, another young Copt, described the role his community play in his life, he told me

that people generally ignore the presence of a Christian community in Egypt and that his classmates

identify Egypt with Islam. For this reason, it has been very important for him to attend a Copt

community, in order to build his social and personal identity.

I am sorry to hear that lots people don’t know what a Copt is. Since we come
from Egypt, people think we are Muslims and that we observe fasting during
Ramadan. Why would I fast if I am a Christian?! I explain to them that there are

few differences between Catholic and Copt Christians. We have a stronger

rituality and religiosity, but it is basically the same 0. (Copt boy, 21 years old)

Among the Copts, the children are taught the differences between themselves and both the

Italian secular identity and the Muslim Egyptian identity. In that way they learn how to explain who

they are to people :

A Copt child grows up between two different worlds : one is Eastern and very
Christian (family and community), and the other one is Western (school and
friends). It is really difficult for a child to understand where he belongs. During
some periods, he would like to be simply Italian, go to discos and feel “white”

like his schoolmates. During other periods, he feels that his inner Copt identity is

stronger1 1 (Copt boy, 21 years old)

As Michael explains, there is not a univocal identity strategy, but the change of lifestyle of

children and young people during their growth and the community experience play a key-role in

this process :

In my case, I found all my answers in the Copt Church. There, my friends are like
me, we share the same condition, growing up in Italy belonging to an Egyptian
Copt family. There I found “my world”, where I don’t feel a stranger any longer.

For this reason, I think it is very important to bring children up within the church,

so they can discover that they are not alonel2. (Copt boy, 21 years old)

Unlike Michael, many children and young people are not able to explain their minority to

10 Interview realized on 11/07/2009 in Milan.
1T Interview realized on 11/07/2009 in Milan.
12 Interview realized on 11/07/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



84 Children’s views on parents’ tales

their peers and they can feel like strangers in their own land. Odette, a young Copt girl, explains

that she would like to be questioned about her future and dreams and not always about her origins :
Nobody asks me what I do, what I like, but always where I come from. When I
answer “from Egypt”, they immediately think that I am Muslim and they ask me
why I don’t wear the Islamic veil. They always ask me about my roots, I don’t

mind, but I would prefer hearing other questions instead of those concerning my

past. We are young and we have the future ahead of us!13 (Copt girl, 19 years
old).

5.1. Culture As A Mother Tongue

If the struggle for social and cultural transmission is present in all minorities, this is
particularly difficult when it comes to the identity of romanés because of the very negative
stereotypes and moral judgments surrounding these minorities. According to the historian Luca
Bravi (2009), there is a continuum before and after World War Two in the tentative by civil society
and the State to re-educate Roma population, while maintaining them segregated from Italian
society. In particular, there has been a strong ‘condemnation of Gypsy child-rearing practices’
because of ‘no signs of parental supervision or any sort of education in practical or vocational
skills’ (Costarelli, 1993).

Common representations of Roma often lead these communities to develop strategies in
order to appear morally worthy, such as hiding their identity and appearing conformist to main-
stream culture (Sarcinelli, 2012). The Roma woman, cited in the previous part, recalled that as a
young girl working in a restaurant she had to pretend she wasn’t a Roma and that her cousins
(married to two non-Roma Italians) don’t talk to her in public for the same reason.

To preserve their identities Roma parents need to transmit to their children a strong sense of
belonging to their community while, at the same time, teaching them how to hide their identity.
Hence, Roma ideology and politics of identity are based on a practical ontological distinction
between Roma and non-Roma (called gagjés in Roma language, romanes), although this doesn’t
prevent them from being constantly immersed in local non-Roma societies. This has a decisive
influence on child rearing and educational practices: language is the first instrument used to
transmit this ideology to the children.

Secondly, children learn how to distinguish between Roma and non-Roma cultural and

social norms, such as deciding which cultural behavior is appropriate in front of different groups.

13 Interview realized on 2/05/2009 in Milan.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 85

Children often have two names, one to use at school and with non-Roma and the second at home
and in the community, which is helpful in choosing the most appropriate presentation of self in each
social world. Since there is a strong protection of privacy versus majority population (Cossée,
2002), children are taught what information is to be shared out of the community. Hence, they learn
to keep secrets, at the cost of giving inexact information, lying, or staying silent. This behaviour,
which an external observer might interpret as lying, is actually their way to show loyalty to their
family and group.

However, the values and strategies of the parents are not automatically reproduced by the
children. Quite on the contrary, the youngest generations redefine the social boundary between the
self and other.

Many children expressed their sense of belonging to the Roma community and family
networks. Children often call Roma social practices “their language”. Alessandro, 9 years old, used
the expression “to eat food in their language”, defining what he eats at home and in the community.
Penelope, 10 years old, asked to the researcher if she was able to dance “in their language”. While
children cognitively distinguish the three spoken languages, namely Italian, romanes (their mother-
tongue) and slave (that they understand a little bit, but don’t speak), they do not perceive clearly the
difference between their parents’ ‘home-land’ culture and their minorities’ culture.

The recent suppression of visas for Serbian citizens makes it easier for these families to visit
their “home country”, especially the wealthier ones. When Alessandro’s mother told of their plan to
visit home with the children during the summer, Alessandro stated that Yugoslavia is ugly. His
mother replied that he doesn’t know that they have real houses because he has never been there. She
added that Alessandro likes Italy simply because he was born here. The following summer the
whole family, except Alessandro’s 13 year old sister, went to Serbia. She had to stay home to take
care of the house under the supervision of other relatives. She said she preferred to stay in Italy and
enjoy a little bit more freedom than when her family is there. Her main preoccupations are related
to “here-and-now”. On the contrary, Alessandro’s 14 year old brother really enjoyed the visit
“home”, where Serbian and Roma live together. He finally put a face on many names he had heard
throughout his childhood. In this case, both the socio-economic status of the family, gender and
generation are crucial factors in determining children’s view on and relation to their parents’
“home-land”, as we can observe by analyzing these siblings’ experiences. Alessandro’s family is
rather respected by local non-Gipsy population and her sister is one of the first girls in the
community who attends junior high school. Her everyday life is quite connected to the city she is
growing up in. Other families are less stable and moved a lot more in Europe, living in much worse

condition. Therefore, many girls didn’t have the chance to get in touch with local population as she

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



86 Children’s views on parents’ tales

does.

However, this family (and others of the same network) still talk of Yugoslavia, although
they are now Serbian or Croatian citizens. If the migrant generation consider it their home-land (as
we can notice both by symbolic and social practices), the post-migration generation doesn’t show
an attachment to the country (they often never visited), but feel attached to the network of families.
Henceforth, we can see that their home country is something like an “imaginary territory”
(Zerhraoui, 1994) for both generations. In the end, what really counts for them is the network of
families they belong to and that are highly present in their lives, moving to participate in moments

of “remembering together”, such as weddings, festivities and funerals.

Conclusions

Towards a new idea of transmission

This article tackled the question of intergenerational transmission of family history and
sense of belonging of minority groups among three transnational minorities living in Milan. Our
investigation aimed at understanding whether transnational minorities present specific ways of
intergenerational transmission. In the first part of the article, we showed different ways of adult
transmission (from oral accounts to rituals based on "remembering together"), where words and
silences, “sayable” and “non-sayable” events play specific roles. In the second part of the text, we
analyzed how children and teenagers perceive and receive transmission.

Transmission of lived experiences of migration from parents to children is not a linear
process, especially in minority groups. Moreover, migrations and displacement make it more
complex. Migrant communities had to re-negotiate relationships with the host society and new
generations are growing up in new environments, despite living in rather segregated settlements.
This seems particularly true when it comes to migrant minorities.

Despite the different modalities, we argue that intergenerational transmission among
transnational minorities shows specific traits that distinguish this kind of transmission from that of
other migrants for several reasons. In fact, transmission plays a different role in families belonging
to majority groups (both migrant and non migrant), but also in minorities that haven’t experienced
migration. This difference lies in the kind of identity and sense of family that characterize migrant
transnational minorities. In fact, the relationship these minorities have with the different countries
goes beyond the transnational perspective on migration and ‘rejects the long-held notion that
society and nation-state are one and the same’ (Levitt and Glick Schiller, 2004).

Memory have traditionally been studied assuming that sharing an identity means to partake

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 87

in a given space and a given time. Moreover, a binary approach made a distinction between “atavic
cultures” typical of European societies and “composite cultures” referring to minorities’ cultures
(Glissant 1998). In the last decades, social sciences draw their attention to the fact that everyday
identities are always relational (Clifford 1998).

The case of transnational minorities deeply questions the presumptions of identity based on
the correspondence between one nation, one language, one culture and one territory and helps us to
rethink the traditional idea of identity. In this case, binary notions of home-land and host-land need
to be revisited, without neglecting the role the two countries may play in transnational minorities’
lives.

However, a new way of thinking of identity and society, extremely disjointed from nation-
state, will be helpful in understanding why such a vivid memory and identity transmission is present
among these transnational migrant minorities. To ensure group survival, intergenerational
transmission among transnational minorities seems to be a crucial element of family life. It seems
urgent to rethink the very notion of transmission, avoiding traditional Western views of
transmission as anchored in accounts and stories.

All through history, transnational minorities have shown a great capacity to integrate
external elements into their own culture and system, while always maintaining a clear distinction
between them and the majority society. As part of the transmission, parents pass on to the youngest
generation their intercultural roots, which helps them to make sense of their plural belongings.

Young people play a significant role in the development of transnational minority
communities, although this may vary according different social characteristics, such as gender, the
socio-economic situation of the family and their involvement in the community, age, life stages and
“generational cohorts” (Portes and Rumbaut, 2005). This key-group integrates with both their
“new” and traditional cultures and seem emblematic of intergenerational dynamics and plural

backgrounds.

References

Alinia, M. (2004). ‘Spaces of diasporas. Kurdish identities, experiences of otherness and politics of
belonging’, Goteborg Studies in Sociology, 22: 45-92.
Andall, J. (2002). ‘Second Generation Attitude? African-Italians in Milan’, Journal of Ethnic and Migration

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



88 Children’s views on parents’ tales

Studies, 28(83): 389-407.

Assman, J. (1997), La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identita politica nelle grandi civilita antiche.
Torino: Einaudi.

Basch, L.; Glick-Schiller, N. and Szanton-Blank, C. (1994). Nations unbound: Transnational projects and
the deterritori-alized nation-state. New York: Gordon and Breach.

Bravi, L. (2009), Tra inclusione ed esclusione. Una storia sociale dei Rom e dei Sinti in Italia. Milano:
Unicopli.

Bryceson, D. and Vuorela, U. (2002). The transnational family. New European frontiers and global network.
Oxford/New York: Berg.

Chaouite, A. (2007). L’ interculturel comme art de vivre. Paris: L’Harmattan.

Choron-Baix, C. (2000). ‘Transmettre et perpétuer aujourd’hui’, Ethnologie francgaise, 30(3): 357-360.

Clifford, J. (1998). The Predicament of Culture: Twentieth Century Ethnography, Literature, and Art,
Harvard: Harvard College.

Cosée, C. (2002). ‘Familles tsiganes et protection de l'intimité’, Ethnologie Frangaise, 32(1): 49-59.

Costarelli, S. (1993). Children of minorities. Gypsies. Florence: Unicef, Innocenti Studies.

Csordas, T. J. (2009). ‘Growing up Charismatic : morality and spirituality among Children in a Religious
Community’, Ethos, 37(4): 414-440.

Das Gupta, M. (1997). ‘What Is Indian About You?: A Gendered, Transnational Approach to Ethnicity’,
Gender and Society, 11(5): 572-96.

Delcroix, C. (2009). ‘Transmission de I’histoire familiale et de la mémoire historique face a la précarité’,
Migration société, 21(123-124): 143-158.

Detienne, M. (2000). Comparer l’'incomparable, Paris: Seuil.

Fabietti, U.; Matera V. (1999), Memorie e identita. Simboli e strategie del ricordo. Roma: Meltemi, Gli
Argonauti.

Faist, T. (2000). The Volume and Dynamics of International Migration and Transnational Social Spaces.
Oxford: Oxford University Press.

Glick Schiller, N.; Basch, Szanton, L. and Blank, C. (1992). ‘Towards a transnazionalization of migration:
Race, class, ethnicity and nationalism reconsidered’ The Annals of the New York Academy of Science,
645: 1-24.

Glissant, E. (1998). Poetica del diverso, Roma: Meltemi.

Granata, A. (2011). Sono qui da una vita. Dialogo aperto con le seconde generazioni. Roma: Carocci.

Granata, A. (2010). ‘Di padre in figlio, di figlio in padre. II ruolo innovativo delle seconde generazioni nelle
comunita religiose di minoranza’, Mondi migranti, 3: 87-100.

Lagier, E. (2009). ‘Les transmissions du rapport a I’engagement politique chez les enfants de migrants’,
Migrations Société, 21(123): 241-55.

Levitt, P. and Glick Schiller, N. (2004). ‘Conceptualizing Simultaneity: a Transnational Social Field
Perspective on Society’, International Migration Review , 38(145): 595-629.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Children’s views on parents’ tales 89

Levitt, P. and Waters, M. C. (2002). The Changing Face of Home. The Transnational Lives of the Second
Generation, New York: Russell Sage Foundation.

Lorenzoni, E. (2009). ‘Appartenance identitaire en migration: marocaines en France et en Italie’, Migrations
Société, 21(123): 225-39.

Lotman, J. M. (2006). Tesi per una semiotica delle culture. Roma: Meltemi.

Middelton, D. and Edwards, D. (1990). Collective Remembering. London: Sage.

Moro, M.R. (2002), Enfants d’ici venus d’ailleurs. Naitre et grandir en France, Paris: La
Découverte.

Neurburger, R. (1995). Le mythe familial. Paris: ESF.

Orellana, M. F.; Thorne, B.; Chee, A. and Wan, S. E.; (2001). ‘Transnational Childhoods: The participation
of Children in Process of Family Migration’, Social Problems, 48(4): 572-591.

Petit, M. (2010). Elogio della lettura, Ponte alle Grazie: Milano.

Portes, A. and Rumbaut, R. (2005). “The second generation in early adulthood (special issue)”, Ethnic and
racial studies, 6: 983-1214.

Rajiva, M. (2005). ‘Franchir le fossé des générations. Explorer les différences entre le parents immigrants et
leur enfants nés au Canada’, Themes Canadiens: 27-31.

Roy, O. (2009). La santa ignoranza. Religioni senza cultura, Milano: Feltrinelli.

Sarcinelli, A. S. (2011). ‘Ce que tolérer veut dire. Une “quasi-exclave” habitée par des Roms aux portes de
Milan’, Géocarrefour, 86(2), (En ligne) mis en ligne le 15 novembre 2011. URL:

http://geocarrefour.revues.org/org/8241.

Sarcinelli, A. S. (2012). Des gamins en colére, perdus, sans espoir. Enfance rom entre compassion et mise a
distance, in : Fassin, D. and Eideliman, J., Economies morales contemporaines, Paris: La découverte:
193-211.

Twine, F. W. (1996). ‘Brown Skinned White Girls: Class, Culture and the Construction of White Identity in
Suburban Communities’, Gender, Place and Culture, 3(2): 57-72.

Van Gennep, A. (1981). Les rites de passage. Etude systématique des rites. (1909), Picard.

Vertovec, S. (2004). ‘Migrant transnationalism and modes of transformation’, International migration
Review, 38(3): 970-1001.

Williams, P. (1993). Nous, on n’en parle pas. Les vivants et les morts chez les Manouches. Paris: Editions de
la Maison des sciences de ’homme.

Zehraoui, A. (2009). ‘Transmission intergénérationnelles au sein des familles franco-maghrebines: portée et
limites’, Migrations Société, 21(123-124): 195-204.

Zhou, M. (1997). ‘Growing up American: The Challenge Confronting Immigrant Children and Children of
Immigrants’, Annual Review of Sociology, 23: 63-95.

Zincone, G. (2006). Familismo legale. Come (non) diventare italiani. Roma-Bari: Laterza.

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli ~ New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S17



90 Children’s views on parents’ tales

© 2012 Anna Granata & Alice S. Sarcinelli New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours

memoriels.

Federica Luzi

Doctorante en Anthropologie a 'EHESS - LAHIC

Résumé

L histoire des réfugiés espagnols en France, au début des années 2000, sort de la dimension
familiale et individuelle dans laquelle elle fut longtemps confinée. A travers le travail de mémoire
d’associations naissantes de fils et filles de réfugiés, cette partie d’histoire commence a s imposer dans la
société frangaise. Les institutions politiques, notamment quand elles sont locales et régionales,
s’impliquent progressivement dans ce processus de patrimonialisation, en contribuant, avec les
associations de descendants, a la diffusion de representations déterminées et d’interprétations de cette
histoire. Ce processus de re-narration collective de [’histoire des réfugiés espagnols en France semble
dessiner une vraie parabole mémorielle, qui traverse trois phases commémoratives : [’anniversaire de la
libération en 2004, l'exil en 2009 ainsi que la seconde république espagnole en 2011. A travers une
analyse diachronique de ce processus, nous voudrions proposer une premiere réflexion sur la
transformation des enjeux liés a cette mémoire, a la fois identitaires et politiques.

Mots-clefs : mémoire, identité, anthropologie, enjeux mémoriaux, réfugiés espagnols

Abstract

From 2000, the history of the Spanish refugees in France has left the family and individual
dimension in which it was constricted. Thanks to the effort of the new associations of sons and daughters
of the refugees, this history starts to be recognized within French society. Political institutions -
particularly local and regional ones - have committed to support the work of recognizing this heritage,
cooperating with the associations of descendants to support the spread of some representations and
interpretations of this history. This process of re-narration of the history of Spanish refugees in France
seems to design a memory trajectory, which goes through three commemorative phases: the anniversary of
liberation in 2004, the one of the exile in 2009 and the other of the second Spanish republic in 2011.
Throughout a diachronic analysis of this process, we would like to focus the attention on the identity and
political stakes connected to this memory.

Keywords : Memory, identity, anthropology, stakes of memory, Spanish refugees.



92 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

Introduction

L’exil espagnol en France de 1939 a été un moment significatif de I’histoire du pays. Les
régions du sud-ouest : le Midi-Pyrénées, le Languedoc -Roussillon et I’ Aquitaine ont été les plus
concernées par ce phénomene, qui a marqué ce territoire d'un point de vue social, culturel et
politique. En I’espace de quelques semaines, entre le 26 janvier et la fin du mois de février 1939,
plus de 475 000 personnes se sont pressées a la frontiere pyrénéenne afin de fuir les troupes
franquistes. Les autorités francaises, conduites par le Gouvernement Radical d’Edouard Daladier,
n’ont pas eu d’autre choix que d’accueillir tant bien que mal ces soldats en armes, combattants
internationaux, femmes, enfants et blessés. Les civils ont été progressivement conduits de la
frontiére aux centres d’hébergement répartis dans toute la France, tandis que les militaires ont été
envoyeés sous bonne escorte dans des camps d’internement installés a la va-vite dans différents
départements du sud-ouest de la France, dans lesquels ils sont restés quelques mois voire
plusieurs années.

Pendant les premicres années de 1’exil, les réfugiés récréent les structures politiques
espagnoles et organisent des réseaux de solidarité, dans l'espoir obsessionnel d’un retour en
Espagne qui ne se réalise jamais. L’espoir laisse la place a la désillusion pour la premiere
génération qui continue alors a vivre en France tout en se revendiquant encore et toujours
espagnole. La majorité des fils et les filles des réfugiés évolue dans le milieu espagnol tres
dynamique du sud-ouest du pays, en particulier dans des villes comme Toulouse, considérée
comme le berceau de ’exil espagnol, et a ce titre trés fortement marquée par cette immigration,
tant d’un point de vue culturel qu’associatif et militant. Les exilés mettent en place des espaces ou
ils reconstruisent et transmettent leur culture a travers différentes activités : réunions politiques,
création artistique, théatre, chorales, fétes.

Malgré la forte influence de la culture espagnole chez ces descendants, la société francaise
absorbe cette présence autre dans son tissu social, en faisant de ces fils et filles d'exilés,
notamment par le biais de 1’école républicaine, des citoyens francais. Avec le passage des années,
I’existence de cette altérité intérieure, a la fois historique, politique et culturelle, semble
cependant réapparaitre dans 1’espace public du sud-ouest de la France a travers une « accélération
commeémorative » selon I’expression de I’historienne Laure Teulieres (2006) qui affirme que « si
la renaissance d’une culture commémorative [a] commen[cé] au milieu des années 1970 dans
une mouvance associative espagnole, cette activité n’a pris que récemment une ampleur

significative ».

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 93

A partir de la fin des années 1990, dans le sud-ouest, on assiste a la création de
nombreuses associations de descendants de réfugiés espagnols, dont I’objectif est la promotion de
la mémoire de cette partie de 1’histoire francaise et régionale, quasiment inconnue du grand public
frangais, afin d'en revendiquer la dignité'. Ces associations commencent a se mobiliser a un
niveau local pour transmettre la mémoire de 1’exil espagnol et notamment le passage des réfugiés
dans les camps d’internement francais, en organisant de mani€re autonome les premieres
expositions pédagogiques et les premicres commémorations. Au-dela de ces premieres initiatives
publiques, on assiste a une prise de conscience des descendants de cet exil, qui, du fait du
vieillissement ou de la disparition des parents, commencent a se rencontrer et a créer des espaces
de partage de leurs expériences individuelles et familiales. Ils construisent, petit a petit, une
maniere collective de raconter leurs propres expériences individuelles face aux sociétés frangaises

et espagnoles, a travers leur travail de mémoire.

1. Libération, exil et République : trois références clés dans la construction de la mémoire
des réfugiés espagnols.

Ce processus de redécouverte et de re-narration collective de I’histoire des réfugiés
espagnols en France, de 2000 a aujourd’hui, semble dessiner une vraie parabole mémorielle qu’on
peut décrire selon les différentes thématiques qui se sont succédées dans les commémorations :
libération, exil et République.

L’évolution des engagements mémoriels des associations de descendants de réfugiés
espagnols ne s’exprime pas seulement a travers le passage d'une thématique a une autre. D'autant
plus que les sujets historiques abordés successivement par les associations répondent d'une
cohérence historique qui impose différentes intervalles de temps commémoratifs et
symboliques : 1944-2004, 1939-2009, 1931-2011.

Les discours mémoriels qui habitent le travail de mémoire, les commémorations et les
initiatives de types variés, semblent dans tous les cas étre en évolution continue. En effet, on
assiste a la modification des usages de I’histoire, a la transformation des enjeux politiques de cette
mémoire collectivement revendiquée et a une progressive sectorisation de la mémoire des
réfugiés espagnols. Ainsi, ’engagement progressif des institutions politiques dans le travail de
mémoire sur les réfugiés espagnols contribue a complexifier et a modifier un discours mémoriel.
Ce dernier devient de plus en plus le produit d’une négociation entre différentes représentations

de I’histoire et différents intéréts dans le présent. Les sujets promoteurs de mémoire au centre de

1 On prend ici en compte le phénomene collectif de resurgissement de cette mémoire, en omettant les réflexions sur la mémoire individuelle des

descendants et son rdle dans la constitution identitaire du sujet, qui est un des autres axes de notre recherche de these.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



94 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

cette négociation sont notamment les associations de descendants, les institutions politiques
locales et les institutions scientifiques. En faisant volontairement ici abstraction du rdle joué par
les chercheurs et les institutions universitaires dans la construction de la représentation du récit
historique, nous voudrions nous pencher sur ’action des deux autres protagonistes. Différemment
engagées dans ce travail de mémoire, les associations et les institutions politiques sont le moteur
de ce processus mémoriel. Les associations, qui réunissent beaucoup de fils et filles de réfugiés
espagnols, organisent depuis leur création un certain nombre d’initiatives de commémoration :
des rendez-vous désormais fixes a forte valeur symbolique (comme la marche sur la plage
d’Argelés-sur-Mer) et de multiples initiatives telles que des expositions et des conférences. Les
institutions politiques locales (mairies, départements et régions), en réponse a ce mouvement
mémoriel spontané qui acquiert une importance et une audience certaines dans les régions du sud-
ouest a forte présence espagnole, s’impliquent de plus en plus dans ce travail de mémoire. Elles
participent et prennent la parole pendant les commémorations organisées par les associations et
appuient leur travail de mémoire soit financiérement, soit en contribuant a lui donner un bon écho
médiatique, a travers la presse et les médias locaux. De plus, les institutions se font elles-mémes
promotrices d’événements, comme par exemple, des expositions ou des inaugurations de plaques.
Elles semblent donc préter une attention toujours majeure, dans le cadre de leurs politiques
mémorielles, a I’histoire des réfugiés espagnols.

Cet article propose une premiere réflexion sur la fievre mémorielle qui s’est développée
autour de I’histoire des réfugiés espagnols en France d’un point de vue diachronique. Il s’agit
donc d’explorer a travers cette perspective les parcours de ce travail de mémoire, la
transformation des représentations, des mobilisations et 1’¢largissement progressif des sujets
promoteurs.

L’analyse est structurée en trois parties en suivant les traces des transfigurations des
enjeux mémoriels dans les trois différents cycles commémoratifs des dernieres années, qui
coincident avec les anniversaires de la libération de la France (1944), de I’exil (1939) et de la
proclamation de la seconde république espagnole (1931). Cette analyse se développe a partir des
réflexions produites lors des observations participantes pendant les commémorations organisées
de 2009 a 2011 dans le sud-ouest de la France. Les discours prononcés pendant les
commémorations et des extraits d'entretiens réalisés avec les fils et filles de réfugiés et les
représentants des institutions politiques engagées dans le travail de mémoire viennent aussi

illustrer le propos.

1.1. Libération : inclusion des réfugiés espagnols dans [’histoire nationale

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 95

L’histoire des réfugiés espagnols en France, leur exil et leur engagement dans la
Résistance est restée longtemps méconnue et absente de la mémoire collective frangaise. La
mémoire des camps a été promptement occultée par I’Etat et estompée par les autres mémoires
tragiques du XXe siecle, avant d’y ressurgir dans les toutes dernieéres années. Quant a 1’oubli
historique de la participation des républicains espagnols a la libération de la France, comme I'écrit
I'historienne Genevieve Dreyfus-Armand (1999, p. 359) :

[1I] tient notamment a la maniere dont la France a écrit sa propre
histoire et a la maniére dont les mémoires dominantes de 1’apres-
guerre, la mémoire gaulliste et communiste ont méconnu ou
minimisé la participation des étrangers a la Résistance pour faire
prévaloir I’image d’un large consensus national contre 1’occupant
nazi.

Par ailleurs, engagés dans la lutte antifranquiste et dans 1’activité politique, les réfugiés de
toutes tendances ne se sont pas penchés sur un travail de mémoire. De plus, de 1950 a 1970, dans
le cadre de la guerre froide, les organisations communistes et I’Amicale des anciens FFI (Forces
francaises de I’intérieur)” et des résistants espagnols, qui étaient les principaux instigateurs de la
mémoire de la lutte armée autonome dans la résistance, ont été interdits et forcés a la clandestinité
par I’Etat. Trente ans aprés, a 1’occasion des grandes célébrations du 50°™ anniversaire de la
Libération, la persistance du mythe de la France résistante ne permet pas aux guérilleros ni aux
autres groupes de résistants espagnols de se voir reconnaitre leur place dans I’histoire nationale.
Comme l'affirme Laure Teulieres (2006) :

Au plan national, le 60°™ anniversaire de la Libération a été pour la premiére
fois le motif d’une reconnaissance d’envergure envers le role des guérilleros et,
par extension, envers I’histoire et I’apport de cet exil.

Il faut donc attendre dix ans de plus pour que soit reconnu l'engagement des guérilleros
espagnols. L’anniversaire de la Libération de 1944 canalise 1’intérét des anciennes Amicales et
des associations naissantes de réfugiés autour des mémoires de I’engagement des Espagnols dans
la Résistance. Par ailleurs, I’implication des institutions politiques dans le travail de mémaoire,
notamment en 2004, la municipalit¢ de Toulouse et le Conseil Régional de Midi-Pyrénées,
contribue a la création d’une certaine légitimation de I’histoire des réfugiés espagnols dans la

société frangaise. Ainsi, la participation des Espagnols a la Libération semble donc trouver une

2 Le FFI est le nom donné en février 1944 a I’ensemble des forces de résistance intérieure frangaises a savoir I’ Armée secréte (gaulliste), les

Franc-Tireurs et Partisans (communistes) et I’Organisation de résistance de I’ Armée (giraudiste). Source : Encyclopédie Universalis

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



96 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

place dans I’histoire nationale et notamment dans l'histoire locale. La question de 1’autonomie de
la lutte espagnole pendant la Résistance, toujours revendiquée par les Amicales des guérilleros en
France, est occultée par un projet de politique mémorielle plus ample. Le caracteére héroique de la
lutte des Espagnols qui représente selon Genevieve Dreyfus-Armand « ['un des mythes
fondateurs de 1’identité collective de I’exil espagnol » (1999, p.360) est encore vivant dans les
récits individuels et collectifs des descendants. Toutefois, au cours du processus d’inscription de
cette mémoire dans la société francaise, cet héroisme est encadré dans une narration historique
plus large. L’inclusion de cette mémoire dans I’histoire francaise n'est pas créatrice de conflits,
mais, au contraire, semble répondre progressivement a l'impératif historique d’affirmation de la
citoyenneté, valorisant I’intégration exemplaire de I’immigration espagnole. Il faut néanmoins
souligner que ce phénomene de légitimation de la mémoire espagnole et cette représentation de
I’histoire tient une place beaucoup plus importante dans le sud-ouest de la France qu'au niveau
national.

Avec les commémorations du 60™ anniversaire de la Libération, qui témoignent pour la
premicre fois de I’investissement des institutions politiques locales a c6té des associations de
descendants, débute un processus de légitimation sociale de I’histoire des réfugiés espagnols qui
se développe dans les années a venir. Pour la premiere fois, cette partie d’histoire sort du cercle
des réfugiés espagnols. En 2004, a I’échelle locale, différentes initiatives sur la mémoire des
réfugiés espagnols sont menées : & Toulouse, une journée commémorative et un colloque sont
organisés par 1I’Amicale des anciens guérilleros espagnols de France ; dans les Hautes-Pyrénées,
le Conseil général réalise une exposition et un film documentaire ; 8 Montauban se déroule une
manifestation en I’honneur de Manuel Azafa ; dans I’ Aude, un hommage est rendu par le Conseil
général sur le site de 1’ancien camp de Bram; et en Tarn-et-Garonne, sont organisées des
manifestations et des expositions sur le camp de Septfonds. Le Conseil Régional de Midi-
Pyrénées s’implique aussi dans la célébration de 1’exil espagnol en appuyant la proposition
extérieure d’un professionnel de la culture, José Jornet, d’un « projet d’hommage officiel suivi
d’un contenu pédagogique »’. Préparé avec la collaboration des associations espagnoles, cet
hommage officiel de la Région prend la forme de différentes actions mémorielles comme la
réalisation d’une prestigieuse publication Républicains espagnols en Midi-Pyrénées : exil,
histoire et mémoire (Jornet et al., 2004), I’organisation d’un cycle de conférences et d’une
exposition pour le grand public « Il était une fois la République espagnole ». L’hommage est

consacré par une soirée inaugurale, le 19 novembre 2004, avec la présence du président de la

3 Jornet, José, « il y était une fois la République espagnole... » : un projet d’hommage officiel développé par la Région Midi-Pyrénées, extrait du

site du laboratoire FRA.M.ESPA de I’Université de Toulouse II le Mirail : http:/framespa.univ-tlse2.fr

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 97

Région Martin Malvy et Pasqual Maragall, Président de la Generalidad de Catalunya, le maire de
Barcelone et quelques 1000 personnes. L’histoire des réfugiés espagnols commence donc a
s’affirmer dans I’espace public et apparait dés lors transformée par les impératifs discursifs de
I'Etat. A ce titre, elle est reconnue dés lors comme partie intégrante de l'histoire officielle

. 4
nationale.

1.2. Exil : du héros a la victime et ['émergence d’'une nouvelle identité imaginaire

La deuxiéme phase de ce processus mémoriel coincide avec le 70°™ anniversaire de 1’exil
de 1939. En 2009, on assiste a une intensification de ce phénomeéne commémoratif, qui est de
plus en plus caractéris€ par I’implication plurielle des associations de descendants et des
institutions locales, en particulier de la région Languedoc-Roussillon’. Nombreuses ont été les
initiatives consacrées a exposer dans 1’espace public la mémoire des camps de « concentration »
dans le sud-ouest de la France (inaugurations de plaques, marches symboliques, expositions,
création de monuments, etc.). Par ailleurs, il semble juste de réfléchir a trois aspects de cette
deuxiéme phase mémorielle, qui rendent compte des modifications des enjeux liés a la pratique
commémorative : le glissement sémantique des termes de « vainqueurs/héros » vers le terme de
« victime », les instances identitaires des descendants et les enjeux politiques des institutions.

Le caractere mythique de I’histoire des réfugiés espagnols, €laboré par les associations,
domine encore les discours commémoratifs, mais il revét des connotations trés différentes. Nous
constatons la coexistence de deux représentations des exilés espagnols. L’image traditionnelle des
réfugiés héros et vainqueurs moraux continue a exister. Les descendants reprennent le discours
que l'historien Frangois Godicheau définit comme « le lieu commun le plus réputé depuis la
guerre elle-méme [...] forgé par la propagande républicaine » (2007, p. 90), selon lequel le conflit
espagnol serait la répétition générale de la deuxieme guerre mondiale. Ainsi, ils interprétent
I’engagement des Espagnols dans la Résistance comme la continuité naturelle de leur lutte, en
leur attribuant une extraordinaire clairvoyance politique, qui leur aurait permis de comprendre la
portée européenne des événements. Dans cette optique, 1’exil et ses péripéties ne sont, comme
I'affirme un interviewé, qu’un passage: « Il faut que ces images-la [de souffrance], dans leur

beauté tragique si tu veux, il faut qu’elles soient situées... Entre ce qu’il y a devant, ce qu’il y a

4 Au cours de la rédaction de cet article, le 25 aout 2012, pour la premiére fois, les républicains espagnols ont été officiellement invités par le Président de la République
Frangaise a la cérémonie de commémoration de la libération de Paris.

5 En 2009 la Région Languedoc-Roussillon a fait de la retirada, nom qui définit 1’exil espagnol de 1939, un des thémes principaux du travail de la

Direction de la Culture et du patrimoine.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



98 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

derriére. »® Du c6té institutionnel, nous avons comme exemple de cette représentation des
réfugiés, le discours tenu en 2009 par Georges Fréche, alors président de la région, a 1’occasion
de I’inauguration du mémorial du camp de Bram.

Vous, les républicains espagnols vous avez perdu une bataille mais

vous n’avez pas perdu la guerre, regardez, vous n’avez pas

pleurniché éternellement sur les camps et sur la retirada, songez a

tout ce qu’il y a eu apres, toutes les victoires qui sont venues apres,

dans les maquis en France en 42-44, la moiti¢ des maquis du Sud

c’étaient des républicains espagnols qui sont sortis des camps les

armes a la main pour reprendre le combat contre le fascisme.’

A cette représentation des réfugiés héros et vainqueurs va se superposer celle des réfugiés
victimes. Pendant les célébrations de 2009, la souffrance s’impose comme un paradigme
mémoriel. Les événements sont plutdt narrés de maniere tragique, détaillant la difficulté de la vie
dans les camps et le drame existentiel de la condition d’apatrides qui prennent plus d’espace dans
les discours publics. Les femmes et les enfants font irruption dans la mémoire blessée comme
nouveaux sujets de I’histoire. On parle de devoir de mémoire, en encadrant I’histoire des réfugiés
espagnols dans le cadre des grandes tragédies du XXe siecle, prenant la Shoah a la fois comme
«un modele de construction de la mémoire » (Wieviorka, 1998, p.16) et comme un ¢lément de
confrontation.

Un deuxieme aspect des commémorations de 1’exil est lié au surgissement de
revendications identitaires des descendants, qui s’ajoutent a celles purement mémorielles. En
effet, dans le milieu associatif, I’intensification des activités mémorielles semble avoir revitalisé
la nécessité collective des fils des réfugiés de se penser comme un « nous ». Dans la tentative de
reconstruire une image cohérente et collective de leur histoire politique et culturelle, les
descendants cherchent a dépasser les conflits idéologiques entre les différents courants politiques
qui ont caractérisé 1’exil, et caractérisent aussi aujourd’hui les discours inhérents au milieu
espagnol. Les moments de rencontre pendant les commémorations et les initiatives associatives
donnent souvent lieu a des formes d’échange et de partage (des repas et des concerts espagnols,
des échanges de récits et d’expériences). Le travail de mémoire est le produit d’une volonté de
reconnaissance historique, mais est en méme temps producteur d’identité. Les descendants
réinventent collectivement un nouvel univers de perceptions et créent, a travers leur engagement

mémoriel, de nouveaux espaces identitaires, des espaces de partage d’une vision du monde, lieux

6 Témoignage de H.F recueilli le 28 Mai 2009 a Toulouse.

7 Discours tenu par Georges Fréche, le 12 Mars 2009 a Bram (Aude), pendant la commémoration du Mémorial du camp de Bram.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 99

de cristallisation de représentations et de traditions, et d’affirmation d’un nouvel esprit
communautariste. L’imagination joue ici un role central et comme dans 1’analyse de Arjun
Appadurai sur les processus culturels globaux, « I'imagination est devenue un champ organisé de
pratiques sociales (...) une forme de négociation entre les sites d'agence (les individus) et a défini
globalement des champs de possibilité »® (1996, p. 31). Il s’agit donc d’espaces nouveaux ou les
descendants se construisent une identité imaginaire, complexe et plurielle qui absorbe les discours
de I’identité nationale francaise tout en construisant des formes d’appartenance politique qui sont
historiquement et géographiquement caractérisées. De plus, cette identité n’est pas monolithique,
mais au contraire se définit chaque fois selon les interactions avec les interlocuteurs et les intéréts
en présence. Comme 1'écrivent les anthropologues Ugo Fabietti et Vincenzo Matera, dans le
processus de construction de I’identité, la mémoire a la fonction d’offrir « une représentation
pourvue du sens de son présent »° (1999, p.13). Il s’agit donc de parler d’une mémoire collective,
productrice d’identité, qui se reconstruit a travers une pratique de sélection des mémoires.
S’affirment avec force les récits de la souffrance vécue par les réfugiés dans les camps en France
et des sacrifices douloureux des réfugiés qui vivent comme des apatrides et qui font en sorte
toutefois de mettre leurs enfants dans la condition de réussir dans la société d’accueil. La majorité
des commémorations de 1’exil se déroulent, en effet, dans un esprit de peine et d’émoi.

Toutefois, on exalte aussi 1’héroisme des combattants antifascistes et I’histoire de la
seconde république, qui devient un patrimoine politique, historique et moral central. Cette
histoire-patrimoine collective et reconstruite est ainsi productrice d’oublis des mémoires
potentiellement conflictuelles, qui peuvent miner 1’acceptabilité sociale d’une telle expérience
historique. Les affrontements idéologiques et armés entre les différents partis en présence du
camp antifranquiste, les instances révolutionnaires et le changement radical de 1’existence qui ont
été vécus en Espagne lors de cette période ne trouvent pas de place dans les récits officiels. En
découle une image de I’histoire des réfugiés profondément simplifiée, ou les Espagnols sont
décrits comme des défenseurs des valeurs républicaines et antifascistes. Néanmoins, cette
mémoire collective n’est pas le produit de ’agrégation des mémoires individuelles, plurielles et
parfois discordantes de ce magma cohérent qu'est la mémoire commune. Comme l'affirme Paul
Ricoeur dans sa théorie phénoménologique de la mémoire, a travers un transfert des éléments
propres a soi dans la mémoire collective, la mémoire individuelle lui reconnait « le pouvoir de
mettre en scéne ces souvenirs communs, a 1’occasion des fétes, de rites, des célébrations

publiques » (2000, pp.145-146).

8 « The imagination has become an organizer field of social practices (...) a form of negotiation between sites of agency (individuals) and globally defined fields of

possibility. » (T.d.A)
9 « una rappresentazione dotata di senso del proprio presente.» T.d.A

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



100 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

Un autre ¢lément central des commémorations de 2009 est 1'engagement croissant des
institutions locales, sollicitées par la société civile. Elles rentrent dans le processus
d’interprétation de 1’histoire des réfugiés. La région Languedoc-Roussillon, en particulier,
promeut une coordination des initiatives associatives autour de la refirada’’ et les soutient sur le
plan économique. Pendant leurs discours publics, les représentants institutionnels soulignent
I’héroisme des réfugiés espagnols, leur apport a la société locale et I’importance de conserver le
souvenir de leurs souffrances. Ces déclarations publiques et I’ensemble des gestes des
représentants politiques qui construisent les commémorations, comme le dépot de gerbe ou la
minute de silence, sont bien structurés selon des codes de la rhétorique cérémoniale consolidée. Il
s’agit d’un bagage rituel, discursif et gestuel, patrimoine expressif des institutions étatiques qui
donne un fort caractére normatif aux performances commémoratives, qui participent a ce que
Pierre Bourdieu appelle « lutte pour 1’imposition de la vision légitime » (1982). Derricere ces
discours, ces gestes et ces codes cérémoniaux répétitifs, qui semblent projeter les participants
dans une dimension quasi atemporelle, on peut déterminer des enjeux politiques ancrés quant a
eux, dans le temps présent. A différents niveaux, la patrimonialisation de cette histoire est
encadrée dans des projets politiques plus amples, comme la tentative de réinventer une identité
commune d’un territoire régional fragmenté (dans le cas du Languedoc-Roussillon), la création de
centres d’attraction touristique dans certains villages, ou encore la volonté de capter les exigences
d’une partie de 1’¢lectorat.

En 2009, on a donc observé la supposition de différentes instances, identitaires et
politiques, menées par les différents sujets, promoteurs de la mémoire des réfugiés espagnols, qui

rendent compte d'une multiplication des enjeux autour de cette mémoire.

Pendant les entretiens réalisés en 2009 avec les descendants d’émigrés espagnols, nous
nous sommes questionnés plusieurs fois sur le futur de ce processus mémoriel et des associations
mémes. En effet, la diffusion officielle de cette mémoire dans le sud-ouest en 2009 a fait de cette
année le point culminant du processus mémoriel. Un interviewé explique ainsi dans quelle mesure
le 70°™ anniversaire a permis aux fils et aux filles des réfugiés de régler leurs comptes avec leur
propre passé : « Les soixante-dix ans, 1a, ¢ca marque une espece de pointe parce que... voila, parce
qu’avant on n'avait vraiment pas pris le compte et la mesure de ce que ca avait été»''. Mais
comment construire I'aprés ? Comment les associations ont-elles transformé leurs engagements ?

Quelle sera leur future bataille de mémoire ?

10 La « Retirada », du mot espagnol « retraite », désigne 1’exode des républicains espagnols vers les camps de réfugiés du Languedoc-Roussillon

11 Témoignage de P.M. recueilli le 19 Mai 2009 a Toulouse.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 101

1.3. La seconde République espagnole

Nous réfléchissons actuellement sur les évolutions de ce travail de mémoire a partir de
notre observation participante lors de plusieurs commémorations relatives a la seconde république
espagnole organisées en 2011, avec notamment la grande manifestation organisée a Ille-sur-Tét le
17 avril 2011 par de nombreuses associations frangaises et espagnoles. Il existe en particulier trois
aspects qui semblent caractériser cette nouvelle phase commémorative : 1’affirmation de la
république comme ¢lément clé de l'histoire des réfugiés espagnols, la transformation de
I'engagement mémoriel des descendants — de plus en plus acteurs dans la vie politique — et la
dimension transfrontaliére de ce travail de mémoire.

La république revét déja une dimension mythique en 2009, lors des commémorations de
l'exil. Elle n'est pas encore au centre des célébrations, mais joue un role central dans I'invention de
l'identité des descendants. « Nous sommes tous républicains! » est un /leitmotiv des discours des
associations (a part les associations formées presque exclusivement de fils et filles d'anarchistes).
L'image d'une république juste et libre répond a la fois a la volonté de créer une image unifiée et
cohérente des réfugiés espagnols et a la nécessité de construire un récit historique acceptable, qui
ne rentre pas en conflit avec les discours institutionnels. La république devient alors un symbole
unificateur et représente, dans I’imaginaire des fils et filles de réfugiés, un temps mythique ou les
valeurs universelles étaient incorruptibles. Cela renvoie au concept de « nostalgie structurelle »
¢laboré par I’ethnologue Michael Herzfeld : « cette représentation collective d’un ordre édénique
- un temps avant le temps - dans lequel ’équilibre parfait des relations sociales n’a pas encore
souffert de la déliquescence qui affecte tout ce qui est humain »'? (1997, p.109). L'ethnologue fait
appel a un autre concept trés important, celui d' « alibi moral ». Cette élaboration de l'image de la
République, qui en 2009 reste principalement liée a la construction du discours identitaire des
descendants et qui constitue la référence principale de leur iconographie mémorielle, devient en
2011 un moyen de légitimer et d'affirmer avec force des intéréts présents.

En effet, pendant les commémorations des soixante-dix ans de la Seconde république en
2011, se font jour de nouvelles perspectives et de nouveaux enjeux dans ce travail de mémoire
actuel. Il semble devenir le terrain d’une bataille politique « républicaine » et il est de plus en plus
caractérisé par une dimension transfrontali¢re, reliant les associations travaillant sur la mémoire

en France et en Espagne. Il est possible de déterminer quelles sont ces nouvelles caractéristiques

12 « this collective representation of an Edenic order -a time before time- in which the balanced perfection of social relations has not yet suffered the decay that affects

everything human », T.d.A

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



102 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

du processus mémoriel en analysant la commémoration qui a eu lieu a Ille-sur-Té€t, dans les
Pyrénées Orientales, le 17 avril 2011. Il s’agit d’une journée organisée par I’Amicale des Anciens
Gueérilleros Espagnols en France avec le soutien de 70 associations mémorielles frangaises et
espagnoles, du Conseil Régional du Languedoc-Roussillon et du Conseil Général des Pyrénées
Orientales. Les discours institutionnels lors de cette journée sont restés en général sur un plan
mémoriel, visant surtout a souligner la grandeur de 1'histoire des réfugiés espagnols dans ses
différentes phases (guerre, exil, résistance) et l'importance de leur apport a la société francaise.
L’esprit républicain est donc 1’élément central et consensuel de cette cérémonie. Toutefois, la
dimension transfrontaliére s’y est affirmée avec force. En témoigne la présence de personnalités
espagnoles comme le consul d’Espagne a Perpignan et de nombreuses associations espagnoles
luttant pour la reconnaissance des crimes franquistes. Les discours mémoriels (au caractére
épique fort) des représentants de ces associations espagnoles visent a mettre en relation le travail
de mémoire en France avec la bataille des fils et des filles des antifranquistes en Espagne dans le
cadre ’actualité politique espagnole treés vive autour de la question. Les associations francaises
revendiquent l'importance de la lutte des Espagnols dans leur pays d’immigration, ces derniers
ayant défendu les valeurs de démocratie et de liberté, fondatrices du discours humaniste et
national francais. De plus, elles soutiennent, de 1'autre coté¢ des Pyrénées, la bataille de mémoire
menée par les associations espagnoles. Comme l'affirme le président de l'association MER47
(Mémoire de I'Espagne Républicaine) dans un discours du 4 avril 2011 a Fumel lors de
I’hommage aux républicains espagnols transférés par les autorités militaires francaises du camp
de concentration de Septfonds a I’'usine SMMP :

Quant a nous, maintenons vive la mémoire de 1’Espagne

républicaine et des Républicains Espagnols. Soyons solidaires de

ceux qui luttent aujourd’hui en Espagne, pour la récupération de la

mémoire historique, pour que justice soit rendue a ceux qui ont

combattu pour défendre la démocratie et la légalité républicaine. j

La unica lucha que se pierde es la que se abandona: viva la

Republica !

Les associations frangaises de descendants de réfugiés semblent aujourd'hui élargir leur
sphére d'action et faire de la solidarit¢ et de l'aide au travail de mémoire des associations

espagnoles un des nouveaux axes de leur engagement. On peut notamment le voir dans 1’intention

13 Discours du président de I'association MER47 tenu le 4 février 2001 a Fumel, pour l'inauguration de la plaque = commémorative en hommage

aux républicains espagnols ayant travaillé a l'usine de Fumel.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels. 103

prise par l'association d’Argeles-sur-Mer FFREEE (Fils et Filles de Républicains Espagnols et
Enfants de ’Exode) d’inscrire sa marche annuelle des chemins de la retirada dans le cadre du «
combat juridique, €thique et politique des associations pour la récupération de la mémoire
historique »'*. De surcroit, 1’association se fait porteuse en France de la pétition Mémoire et
Justice, qui présente ses objectifs ainsi :
Exiger du gouvernement espagnol et des institutions européennes 1’élimination
complete de cette injustice que sont les sentences de la dictature mais aussi la
réparation morale, juridique et matérielle des "disparus" du franquisme qui
restent encore éparpillés aux bords des routes et dans des fosses clandestines.'
Le travail de mémoire semble donc prendre une ampleur différente. Aux revendications
initiales envers les autorités francaises pour la reconnaissance du rdle historique des réfugiés
espagnols, s'en ajoutent d'autres qui font des associations francaises des descendants, de nouveaux

acteurs d'un processus mémoriel espagnol, aux enjeux politiques tres forts.

Conclusion

Un élément central de 1'évolution du travail de mémoire des associations est donc
'¢largissement de leur contexte géographique et politique de référence. Ses membres avaient
commencé par légitimer la présence pacifique de leurs expériences dans l'histoire nationale et
européenne, en oubliant volontairement les aspects plus conflictuels de leur mémoire passée
comme |'épisode de la révolution au sein de la guerre d'Espagne.

Aujourd'hui, la coopération transfrontaliére et les échanges d’un coté et de l'autre des
Pyrénées (déja expérimentés par les institutions régionales du sud-ouest et de la Catalogne)
semblent devenir une pratique caractérisant le travail méme de mémoire des associations.
L’ Espagne n'est plus seulement celle révée de loin, a travers les récits d'enfance des peres et des
meres, I'Espagne des héros et des victimes mythifiés dans la mémoire, de la paella et du flamenco.
Elle semble se transformer en un théatre politique ou les descendants, désormais francgais, peuvent
se penser en acteurs.

Quel role les descendants des réfugiés, citoyens francais, peuvent-ils jouer dans ce

processus tout a fait espagnol ? Quels intéréts dans le présent expliquent cet engagement et

14 De l'affiche diffusé pour publiciser le chemin de la retirada 2011, organisé par FFREEE (Fils et Filles de Républicains Espagnols et Enfants de
I’Exode) et CIDER (Centre d’Interprétation et de Documentation et d’Etudes sur la retirada), du 12 au 20 février 2011.
15 Du texte de la pétition distribué par le stand de l'association FFREEE lors de la commémoration de le Seconde république du 17 avril 2011 a

Ille-sur-Tét.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI8



104 Réfugiés espagnols en France. L’évolution des discours mémoriels.

quelles en seront les répercussions en France ? Ces questions guideront nos recherches a venir. En
I’état actuel, nous constatons une évolution significative des enjeux d'engagement mémoriel des
associations, que nous avons illustré a travers l'image d'une parabole. Sans attribuer de
changement de valeur a 1’évolution propre a cette figure géométrique, nous Il'utilisons pour
décrire un parcours qui arrive a un point culminant en 2009 pour changer ensuite de trajectoire et
se renouveler. La bataille de mémoire des associations qui commence en 2004 par l'anniversaire
de la Libération, atteint en effet une portée exceptionnelle en 2009 a l'occasion du 70°™

anniversaire de l'exil. L'évolution en 2011 et en 2012 de ce processus mémoriel semble avoir

profondément transformé les enjeux de ce travail de mémoire.

Bibliographie

Appadurai, A. (1996) Modernity at Large : Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Bourdieu, P. (1982) Ce que parler veut dire. Paris : Fayard.

Dreyfus-Armand, G. (1999) L exil des républicains espagnols en France, de la guerre civil a la
mort de Franco. Paris: Albi Michel.

Fabietti, U. et Matera, V. (1999) Memorie e identita. Roma: Meltemi.

Godicheau, F. (2007) « Guerre civile », « révolution », « répétition générale » : les aspects de la
guerre d’Espagne. In Bourderon, R. La guerre d'Espagne. L'histoire, les lendemains, la
mémoire. Paris : Tallandier, 2007.

Herzfeld, M. (1997), Cultural intimacy: social Poetics in the Nation-State. New Y ork: Routledge.

Jornet, J. (éd.) (2004), Républicains espagnols en Midi-Pyrénées : exil, histoire et mémoire,
Toulouse : Presses universitaires du Mirail.

Ricceur, P. (2000) La mémoire, I’histoire, [’oubli. Paris : le Seuil.

Teulieres, L. (2006) « Mémoires de I’immigration et spécificités régionales: retours sur 1’exil
espagnols en Midi toulousain », Ecarts d’identité, 1 (108) : 75-8.

Wieviorka, A. (1998) L'ére du témoin. Paris : Hachette.

© 2012 Federica Luzi New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires

collectives et le nucléaire

Katharina Niemeyer', Docteure en sciences des médias, Université de Genéve

Chloé Rosselet, Doctorante en sciences des médias, Université de Genéve

Abstract

Reporting occurring events does not mean that television is necessarily and constantly in a kind of
present-mode. In other words, events like the nuclear accident in Fukushima often take into consideration
other, anterior happenings. The experience of the past (Chernobyl) becomes one of the news-patterns
helping to understand what is going on and trying to avoid the uncertain consequences or origins of the
recent event in Japan. Analysing French and Swiss television broadcast (1986-2011) shows the frequent use
of archive images and the recycled risk and crisis vocabulary. The semio-discursive, qualitative analysis of
television images also points out in which way television, as a special media genre, creates and maintains
collective memories, in this case those which are linked to the fear of nuclear power, from its hazard to its
societal risks.

Key Words : television, collective memories, Fukushima, nuclear.

Résumé
Rapporter des événements en cours a la télévision ne signifie pas nécessairement d’étre

constamment dans [’actualité. Autrement dit, des évéenements comme [’accident nucléaire de Fukushima se
basent souvent sur ce qui s’est passé antérieurement. L’expérience du passé (Tchernobyl) devient une
matrice d’explication pour comprendre ce qui est en train d’arriver et pour essayer d’éviter les
consequences incertaines et les origines de l’événement qui a récemment frappé le Japon. L’analyse des
emissions télevisées francaises et suisses (1986-2011) montre ['usage fréquent des images d’archives et d 'un
recyclage du vocabulaire de risque et de crise. L’ approche sémio-discursive et qualitative des images
telévisées souligne également comment la télévision, un genre médiatique spécifique, crée et maintient les
mémoires collectives ; dans ce cas-la, celles qui sont liées a la peur du nucléaire, de ses dangers a ses
risques sociétaux.

Mots-clé : rélévision, mémoires collectives, Fukushima, le nucléaire.

' Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les mémoires

collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.



106 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire
Note méthodologique et introductive

Contrairement a ce que 1’on pourrait croire, I’information télévisée navigue constamment
entre le passé, le présent et ’avenir. L’actualité ne signifie ainsi guére un temps présent ou encore
un ‘direct accompli’ (Bourdon, 1997) constants. La médiatisation d’événements de grandeur
majeure ou mineure se fonde notamment sur un horizon du passé au moment ou ces derniers
arrivent. Autrement dit, I’accident de Tchernobyl (1986) aide a expliquer ce qui se produit a la
centrale nucléaire de Fukushima. Ou encore, I’accident de Tchernobyl est li¢ a celui de Three Miles
Island de 1979, Dans ce contexte spécifique de relecture du passé se posent différentes questions.

Comment la télévision rapporte-t-elle cet événement et quelles matrices d’explication du
pass¢€ sont utilisées pour relayer les faits aux téléspectateurs? Peut-on observer une continuité
discursive, sur le plan visuel et verbal, au sujet du nucléaire, ce dernier étant souvent présenté
comme un danger s’imposant a nos sociétés actuelles ? Ainsi, quelles images reviennent du passé
dans les émissions de télévision et comment ces derniéres recyclent-elles ces souvenirs fragmentés
afin de les reposer dans un contexte d’actualit¢ ? Par leur devoir d’informer, les médias, en
I’occurrence la télévision, se penchent souvent sur ce genre de sujets socié¢taux quand un événement
majeur arrive. Il devient donc possible de retracer de manicre diachronique la maniere dont le
discours télévisuel frangais et suisse’ évolue entre 1986 et 2011, en vue d’une mise en image de la
problématique du nucléaire, que ce soit au moment ou 1’événement survient ou au moment ou ce
dernier se trouve commémoré.

Concernant la méthodologie employée, il est impératif de mentionner que les images
télévisuelles exigent des outils d’analyse spécifiques. Comme le souligne Gilles Deleuze pour le
cinéma (1983, p.40), la narration télévisuelle se base principalement sur I’image et son montage :
‘Jamais la narration n’est une donnée apparente des images, ou I’effet d’une structure qui les sous-
tend ; c’est une conséquence des images apparentes elles-mémes, des images sensibles en elles-
mémes, telles qu’elles se définissent d’abord pour elles-mémes’. En revanche, les images ont besoin
d’étre expliquées (la plupart du temps en tous cas) car I’information ne vient pas entierement de
I’image. Il est donc également nécessaire d’inclure les commentaires verbaux, c’est-a-dire la parole
des journalistes, des présentateurs ou des experts, qui se greffent sur les images en voix-off ou sous
formes d’incrustations. Ce que disent et ce que font les acteurs sur I’écran est important dans le

contexte global télévisuel, mais gardons a I’esprit que I’image demeure constitutive de leurs actions.

? A titre exemplaire : Arte Reportage, ‘Sécurité nucléaire, un enjeu mondial’, production : ARTE GEIE / Scientifilms, 9
avril 2011, durée: 26 minutes, URL: http://www.arte.tv/fr/Comprendre-le-monde/arte-reportage/3821160.html
(derniére consultation: 30 septembre 2011).

* Les émissions analysées sont présentées dans la bibliographie a la fin de cet article.

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 107

Les images télévisées devraient donc notamment €tre comprises comme des images en
mouvement, désignées par Raymond Williams comme ‘flow’ (Williams, 1975, p.96). Autrement
dit, les images télévisées ne peuvent étre interprétées hors de leur propre contexte : ‘elles ne sont
pas le reflet d’une quelconque réalité ou encore d’un quelconque extérieur car I’espace de I’image
télévisée se cristallise et s’isole’ (Engell, 1999, p.486). Comment donc rendre compte de cette
liaison entre image et son quand on souhaite analyser la télévision ? C’est 1’analyse sémio-
discursive qui permet de lier I'univers de 1’image a celui du son en proposant ‘une alternative
opératoire aux mode¢les narratologiques de I’énonciation filmique’ (Soulages, 1998, p.203). Elle
rend donc possible une compréhension du discours télévisuel en intégrant ’image en mouvement
comme ¢étant initiale a la narration télévisuelle. Cette méthodologie permet également une
ouverture, a savoir la prise en compte de la question des mémoires collectives, profondément li¢e a

I’usage des images d’archives (Niemeyer, 2011).

Les mémoires collectives et les images télévisées

Les médias et, en I’occurrence, la télévision, ne sont pas uniquement des acteurs d’actualité
permettant a un public large d’accéder démocratiquement a 1’information (Wolton, 1997), que ce
soit sous une forme explicative ou spectaculaire. Ils interviennent largement dans la constitution et
la réactivation des mémoires collectives. Ces dernieéres se constituent ou se fortifient via une
réception médiatique ou un partage d’information relayée par les médias. Il y a ainsi un lien fort de
communication et de transmission entre les médias et leurs publics, un lien confirmé et analysé dans
le cadre d’une étude internationale et générationnelle (Volkmer, 2006). En effet, plusieurs éléments
contribuent a la constitution des mémoires collectives tels que des aspects cognitifs, sociaux, ainsi
que ceux qui sont liés a la question du temps et a la géographie. Il s’agit notamment de la notion de
partage qui devient importante dans ce contexte. Les personnes se souviennent des autres ayant
partagé 1’événement, s’agissant d’un événement médiatique ou non. En I’occurrence, on se souvient
de ce qui s’est passé a la télévision et on se souvient des personnes avec qui on a partagé ce
moment. Proposé par Halbwachs (1997) en 1950, I’idée d’une mémoire de groupe est ainsi
confirmée, de méme que I’importance des médias, notamment de la télévision, dans ce processus.
D’un point de vue de la réception il ne suffit donc guere de se contenter du contenu de la mémoire,
mais du contexte complexe dans lequel cette derniére trouve ses origines et garde sa vivacité :

L’interaction de la triade “médias, mémoire et événements historiques” agit au
moins sur trois niveaux : les enfants et les jeunes avaient tendance de consommer
les médias, notamment les nouvelles, favorisé€s par leur parents ; les parents ayant

la fonction de gatekeeper et de censeurs, controlant le genre de programmation

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.I. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S19



108 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

qu’ils pensaient convenables pour leurs enfants; et en fin de compte, les
« significations » ou systeémes de valeurs, a travers lesquels les enfants

contribuaient du sens des news events. (Teer-Tomaselli, 2006, p.238).

L’¢étude mentionnée montre non seulement 1’importance de cette triade médias-mémoire-
événements historiques, mais souligne également le réle que jouent les images emblématiques qui,
par un travail journalistique de sélection et de mise en sceéne, demeurent dans les mémoires
collectives nationales et internationales. Les commémorations retransmises et co-construites par les
médias, le partage, la communication et la transmission entre les groupes sociaux de I’événement et
le vécu individuel du moment (le lieu, les émotions) contribuent a la constitution de ces mémoires
collectives et a cette pratique de la mémoire sociale. Autrement dit, les commémorations
transformées en images internationalement partagées contribuent a un ¢élargissement méme de la
notion de mémoires collectives et il s’agit ici de comprendre les productions télévisuelles (les
médias) comme un objet social de mémoire (les images et le travail journalistique en soi) ou comme
un « objet mémoire » produisant du social (le contenu des émissions contribuent a la constitution
des mémoires collectives). Cette double fonction explique le role ambigu des médias classiques
(presse, télévision, radio) dans les démocraties : la création du social et le devoir d’informer,
d’éduquer et de divertir les citoyens tout en ayant une responsabilité accrue au niveau de la
déontologie journalistique qui se trouve parfois soumise a des contraintes financiéres devenant un
obstacle pour informer a une vitesse et qualité convenables. Pour résumer, il s’agit ici d’une raison
supplémentaire de concevoir les produits télévisuels comme des discours a la fois faisant partie et
créant du social en méme temps. Ils ne sont ainsi pas uniquement de simples indicateurs
informationnels, mais des acteurs s’enchevétrant, dans la méme mesure, avec 1’écriture de 1’histoire
contemporaine. L’événement de Tchernobyl, sa commémoration et I’accident récent au Japon font
partie de cet « objet mémoire » car des images audiovisuelles sont produites au moment ou ils
arrivent. Cependant, ces deux événements impliquent bien évidemment la notion de risque qui

revient plus que jamais a I’ordre du jour.

Cadrage médiatique de la problématique du risque nucléaire

D’un point de vue socio-historique, la fin des années 1980 est, entre autres, caractérisée par
I’émergence d’accidents technologiques majeurs. Cela constitue I’entrée dans 1’‘ére damocléenne’,
formule empruntée a Edgar Morin (Morin in Lagadec, 1991) et, avec elle, le passage a un nouveau
paradigme sociétal : la ‘société du risque’ (Beck, 2001). Autrement dit, il s’agit d’un passage a une

nouvelle forme de paradigme social. Ce dernier découle de I’importation, a I’intérieur de la sociéte,

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 109

des risques technologiques liés aux résidus, en termes de mécanismes de fonctionnement et de
production, de la société industrielle. Ainsi, certains produits de la science, telles que 1’énergie
atomique civile, deviennent des enjeux sociétaux. A ce propos, la catastrophe de Tchernobyl a
largement contribué, en 1986, a la redéfinition du nucléaire en termes de risque, permettant a ce
dernier de s’imposer comme un sujet fondamentalement politique et social. Des lors, le probleme
soci¢tal du risque nucléaire résulte, comme le souligne C. Gilbert, ‘d’une production, d’une
construction étroitement associée aux jeux de multiples et différents acteurs, a la nature et a
I’intensité de leurs liens et interactions’ (Gilbert 2003, p.66). Le risque constitue, des la fin des
années 1980, une forme récurrente de cadrage médiatique de la thématique du nucléaire et des
événements qui lui sont liés. Des lors, les médias participent a la définition et a la conceptualisation
de la notion de risque nucléaire en tant qu’objet socialement et culturellement constitué. La
télévision, au centre d’intérét de cet article, joue un rdle considérable au sein des espaces publics et
de la formation d’une partie de I’opinion publiqgue (Mouchon, 2005 ; Wolton, 1993). Elle se trouve
ainsi confrontée a 1’obligation de répondre a une double logique : informer son public sur les
événements en cours tout en attirant (aspect économique) un grand nombre de téléspectateurs. Un
sujet délicat comme ’accident de la centrale nucléaire de Fukushima navigue ainsi entre une mise
en scene qui vise le spectaculaire et I’informationnel, remettant la question du danger de 1’atome, de
facon plus générale, a I’agenda des médias. L’analyse des €missions mentionnées montre ainsi
comment la télévision essaie de combler le manque d’information et de possibilités d’explication en

ayant recours au passé et aux procédés d’une mise a jour de 1’actualité du risque nucléaire.

Le souvenir de Tchernobyl sur les écrans de télévision

De 1986 a 2011, Tchernobyl s’impose comme un sujet récurrent au sein de 1’aréne
médiatique et télévisuelle. Dans un premier temps, c’est a la fois 1’événement (I’explosion du
réacteur), 1’explication de ses causes puis de ses conséquences possibles qui sont mis en avant a la
télévision suisse et frangaise. L’émission Télescope, magazine scientifique suisse, ou encore ARTE
reportage, sont exemplaires de ce genre de mise en scéne de I'information. Dans un deuxi¢me
temps, 1’événement Tchernobyl en tant que tel va peu a peu laisser place aux cérémonies
commeémoratives, systématiquement retransmises par la télévision, notamment en 1996 et 2006
(10°™ et 20°™ anniversaires). Au cours des 25 ans qui séparent Tchernobyl de Fukushima, la
télévision revient sur la question des stigmates de 1’explosion en termes de conséquences sanitaires,
écologiques, économiques et sociales en mettant en avant, par exemple, le destin des enfants qui

naissent avec des malformations. Des les premiers jours et mois, 1’accident de Tchernobyl est

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.I. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S19



110 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

désigné en terme de catastrophe® et est ainsi présenté par la télévision comme un ‘événement
causant un sinistre d’ampleur majeure, dont les conséquences sociales et symboliques sont d’ordre
historiques’ (Dupont et al, 2007, p.75). Dans les deux pays analysés, d’autres qualificatifs de
I’événement sont en outre utilisés (accident, explosion). Ces derniers font davantage appel a
I’émotion des téléspectateurs (tragédie, drame, cauchemar) en répondant a une ‘visée de captation’
(Soulages, 1999) quasi automatique, imposée par la grandeur de ce qui arrive. L’émotion est
renforcée par le recours fréquent a un vocabulaire hyperbolique, désignant Tchernobyl comme le
pire accident nucléaire de 1’histoire de ’humanité. Au niveau discursif, 1’accent est ainsi mis sur
I’ampleur démesurée du désastre, mode de qualification de 1’événement qui atteint son paroxysme
via la déclaration de S. Prétre, expert suisse du nucléaire : ‘la catastrophe est catastrophique”.
Parallelement, I’événement est également traité par les télévisions respectives sous I’angle du risque
li¢ aux conséquences futures toujours probables. Le vocabulaire du danger, de la menace et de
I’incertitude demeure omniprésent. A ce propos, il semble que Tchernobyl, et le dévoilement
progressif et partiel de ses conséquences (sanitaires, économiques, sociales), ait amorcé une forme
de transformation des perceptions sociales liées a I’énergie atomique; du danger d’explosion
nucléaire, d’abord revendiqué par les opposants a 1’atome, la société a soudainement di faire face a
un risque réel et désormais avéré. La réalité¢ de I’accident ukrainien a, selon nous, déclenché un
processus d’objectivation, au cours duquel ’hypothése de 1’explosion nucléaire a peu a peu été
redéfinie en termes de risque socialement reconnu.

Dans son journal télévisé du 26 avril 2006, France 3 souligne, par exemple, que le réacteur
N° 4 présentera un danger et risque majeur pendant encore des ‘centaines de milliers d’années’. La
chaine francaise va d’ailleurs encore plus loin en montrant des images de syntheses anticipant les
décisions a prendre pour 1’avenir du réacteur N°4 (cf. image 1). Ainsi, le mode de désignation de
Tchernobyl en tant que catastrophe majeure ne semble pas avoir réellement évolué en 1’espace de
vingt-cinq années, raison pour laquelle il parait désormais possible de parler d’une forme de
continuité discursive a ce propos. Cette derniere concerne toutes les émissions analysées, que ce
soit le journal télévisé suisse ou francais ou des reportages plus détaillés (ARTE reportage ou
Temps Présent, par exemple).

Image 1

* Sur I’ensemble des émissions du corpus nous relevons au total soixante-six occurrences du mot catastrophe a la
télévision suisse et cinquante-huit occurrences a la télévision frangaise, réparties de maniére relativement équilibrée.

> Serge Prétre, directeur de la division principale de la sécurité des installations nucléaires, représentant des autorités
fédérales, invité de 1’émission Table Ouverte de 1996.

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl! a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 111

(France 3, 26-5-2006, source : INA)

La forme de mise en discours de I’événement décrite ci-dessus est renforcée par les images
sur lesquelles elle se superpose. Le réacteur en feu, le batiment nucléaire éventré, les pompiers et
autres liquidateurs en intervention sur le site, le sarcophage de protection, les immeubles locatifs et
la grand-roue completement vides de Pripiat ou encore les enfants malades aux cranes rasés et les
compteurs Geiger affolés constituent les principales images utilisées par la télévision suisse et
frangaise pour montrer 1’accident. Ces images sont reprises aujourd’hui, engendrant un fort
phénomene de rappel, au moment des commémorations, par exemple. Le caractére tres descriptif
des images proposé€es par la télévision semble pouvoir étre mise sur le compte d’un déficit
d’images, dans les rédactions, du site de Tchernobyl au moment méme de la catastrophe, tant,
certainement, que d’une difficulté de représentation de ce type de sujet a 1’écran. Effectivement,
comme le précisent Couégnas et Halary (2002, p.91), ‘le nucléaire, par nature, est spatialement
invisible (...) la menace éventuelle n’est pas non plus perceptible, le nuage radioactif reste une
virtualité, source de peurs fantasmatiques car privées de supports, de méme que la contamination
supposée d’objets’. Le recours quasi-systématique aux mémes images d’archives, (cf. images 2 et
3) contribue a créer des images emblématiques de I’événement et un certain potentiel du risque. Des
lors, ce genre d’images n’a pas uniquement trait a I’information ou la tache de rapporter les faits,
ces images deviennent des ‘images monuments’ (Bertho, 2008, p.3) ou encore des ‘images-
souvenir’ (Niemeyer, 2011) créant et réactivant les mémoires collectives. La mise en
correspondance de ces images réitérées avec des discours axés sur le risque et le danger des
conséquences de D’accident participe a modeler la perception de 1’événement en termes de
catastrophe. En 1986, aucune chaine de télévision n’a pu transmettre en direct I’événement et cela
notamment pour des raisons politiques liées a la guerre froide. Ce manque de présence de caméras
est ainsi compensé par une pseudo mise en scene du direct de I’époque, un imaginaire du direct, et

cela en aval et par images de synthése, comme le montre I’exemple sur la chaine frangaise France 3,

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.I. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S19



112 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

reconstituant 1’explosion de 1986 (cf. image 4). Les mémoires collectives sont ainsi réactivées par

des images d’archives, mais c’est également I’imaginaire collectif du passé qui entre ici en jeu.

2% N 1984

Image 2
(France 2, 9-4-1996, source : INA)

Image 3
(France 3, 21-4-2006, source : INA)

Image 4

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 113

(France 3, 21-4-2006, source : INA)

Parall¢lement, et de maniére récurrente, les mémoires collectives liées a Tchernobyl sont
ravivées par les retransmissions des cérémonies commémoratives et par d’autres émissions. La date
anniversaire devient ainsi une accroche médiatique pour revenir sur 1’accident et ses conséquences
jugées dramatiques. Au-dela de I’aspect purement informatif, les images montrées sont chargées
d’émotion par leur caractére sombre et par le montage mis en place. Ainsi, les chaines mettent
moins souvent en exergue l’accident nucléaire que le traumatisme des victimes et la tragédie
humaine. Le recueillement de ces dernic¢res et de leurs proches occupe le devant de I’écran et le
spectre de la mort est omniprésent (bougies, stéles, monument commémoratif associés a des pricres
récitées, des sanglots, etc.). A cela vient s’ajouter progressivement, dans les débats et les reportages,
la parole profane, voix qui trouve son expression dans le témoignage ; les mémoires collectives sont
alors ranimées via le souvenir individuel s’insérant dans celui d’un groupe, voire d’une nation. Les
émissions de Temps Présent (télévision suisse) sont illustratives de ce type de retour sur
I’événement. Celle datant de 2006 revient sur Tchernobyl via le témoignage de Vera, une
ukrainienne qui habitait Pripiat et travaillait a la centrale a 1’époque de 1’explosion. Le récit de la
vie de Vera n’est pas lin€aire ; il est un aller-retour constant entre le présent (2006) et certaines
périodes du passé (1986, 1996, 2000) qui correspondent a des moments-clé de 1’histoire de la
centrale (accident, anniversaire et fermeture de la centrale nucléaire). Aux images d’archives de la
centrale viennent s’ajouter les photos de famille de Vera, produisant un fort effet de relation entre
I’évolution de I’histoire de Tchernobyl et celle de Vera. Celle-ci joue le role du témoin qui assiste,
impuissante, aux conséquences de 1’explosion et a la destruction progressive de sa famille par les
effets de la radioactivité. Dans ce reportage, le souvenir collectif est incarné par une victime du
drame, victime qui termine d’ailleurs son discours en soulignant I’importance du ‘devoir de
mémoire’ (Ricceur, 2000, p.105), comme remede a la répétition inéluctable de I’histoire. Ce genre

de procédé télévisuel renvoie a ce que Soulages nomme une ‘monstration narrative scénarisée’

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.1. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.SI9



114 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

mettant en avant des individus, des acteurs, des personnages, et en ce sens 1’expérience vécue de

I’un de ses protagonistes (1999, p.126).

Fukushima et ’incertitude discursive et audiovisuelle

La comparaison entre les deux événements (Tchernobyl et Fukushima) est parfois directe,
comme par exemple la superposition des images de Tchernobyl a celles de Fukushima et elle
reléve, la plupart du temps, d’un mode de suggestion indirect. Au niveau du discours, Fukushima
est désigné selon les mémes mots que 1’explosion de 1986, a savoir en termes de catastrophe, méme
si Tchernobyl demeure le pire scénario. Quant aux images, elles sont tres similaires, a tel point qu’il
nous semble envisageable de parler d’une analogie formelle a ce propos: survols de la centrale avec
réacteur en fumée, pompiers tenant des lances a eau, réacteur détruit, hommes portant des masques
et des combinaisons censés les protéger des radiations. Souvent, on peut constater que le lien qui se
tisse entre les deux événements se passe €galement au niveau de 1’accompagnement musical et
minimaliste des images. Ce dernier crée régulierement une impression quasi cinématographique,
soulignant le caracteére catastrophique des deux événements en les unifiant, par montage, sous le
méme tapis sonore. Fukushima montre et dit Tchernobyl et vice-versa, le présent illustre et fait
revivre le passé sous une forme d’actualisation. Ce phénomene de mise en scéne de 1’événement
japonais est renforcé par la désignation de Fukushima comme d’un deuxieme Tchernobyl. Par le
recours a ce que S. Moirand appelle un ‘mot-événement’ (2006, p.48) et a I’intertextualité¢ en
général, Fukushima est donc présenté par les médias comme une catastrophe dont I’ampleur
correspond ou, du moins, pourrait correspondre a celle de I’accident ukrainien. Les images
(télévisuelles ou mentales par un vocabulaire spécifique) de Tchernobyl, sont utilisées et
deviennent, selon la mise en scene médiatique de I’événement, applicables a Fukushima. En
revanche, les journalistes de 2011 se servent des procédés spécifiques de mise en scene, comme de
I’animation 3D, pour expliquer scientifiquement le déroulement du travail de secours autour de la
centrale de Fukushima. La chaine TF1, dans son émission du 3 avril 2011, essaie ainsi de porter un

regard d’expert sur la question tout en essayant d’éduquer son public.

La lecture du présent via le passé : les limites de la comparaison et le risque

Cependant, il demeure une incertitude certaine quant a savoir si Fukushima peut étre
catégorisé en termes de Tchernobyl. En effet, si les télévisions frangaise et suisse parlent d’emblée
d’une répétition de [’histoire, méme si les experts se montrent réticents vis-a-vis d’une telle

comparaison. T. Plittgen, spécialiste en énergies et invité sur le plateau d’Infrarouge, souligne a ce

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 115

sujet que ‘ce débat de revenir sur Tchernobyl n’est pas utile ici’. Quant a savoir si Fukushima es? un
Tchernobyl ou pas, il y a un fort décalage entre les discours des experts invités a la télévision et les
mises en scene télévisuelles qui ne sont pas de I’ordre du débat. Or, I’apparente opposition entre ces
deux types de discours, canaux par lesquels se forme et est relayée une partie de I’opinion publique,
contribue a générer un effet d’incertitude quant aux risques liés a 1’explosion du réacteur de la
centrale japonaise. En une phrase®, ¢’est tout un pan de la mémoire collective qui est réactivé et qui
convoque I’horreur de la situation passée : la peur liée au danger de la contamination et le danger de
la mort dans des conditions horribles (cancers, malformations physiques, etc.). Le risque li¢ a
I’événement présent est éclairé a la lumiére des conséquences de 1’accident passé. En bref, et ainsi
que I’explique H-P. Jeudy, les effets d’une catastrophe nucléaire telle que Fukushima sont
fondamentalement incertains, raison pour laquelle le traitement médiatique des ces événements se
fait notamment en termes de risque :
Ils [les effets] sont stochastiques. Leur indétermination temporelle et spatiale rend
la menace plus sournoise et conforte I’imaginaire social d’un désastre latent qui
fait alors figure de risque beaucoup plus grave pour I’avenir. Tchernobyl rend la
mémoire collective plutdt projective, comme si ce qui était arrivé pouvait

demeurer 1’horizon du futur. (Jeudy, 2006, p.207)

La scénarisation de I’événement de Fukushima prend donc forme dans une mise en tension
entre le passé¢ (mémoire de I’accident de Tchernobyl) et le futur (projection du risque li¢ aux
conséquences de 1’accident de Fukushima), tension en partie sous-tendue par ce que G. Leblanc
appelle un ‘scénario catastrophe’ (Leblanc 1997, p.32) et cela malgré I’intervention de certains
experts soulignant la différence entre ces deux événements. Le jeu entre le passé, le présent et
I’avenir, semble se trouver a son apothéose aujourd’hui. Les avancées technologiques permettent
désormais d’utiliser les images prises entre 1986 et aujourd’hui pour en proposer des zappings sur
le web’ ou tout simplement pour partager un grand nombre de vidéos d’information sur une
plateforme dont I’analyse reste ici en suspens. Les prolongations télévisuelles sur le web
mériteraient une réflexion profonde au vu de ’importance de 1I’événement de Fukushima. De telle
sorte, le changement discursif au sujet du nucléaire comme danger se modifie depuis cet événement
récent (les comportements des citoyens etc.). Cependant, pour pouvoir discuter dans une
perspective historico-médiatique la question des métamorphoses audiovisuelles, il faudra encore

patienter quelques années en attendant les mesures politiques et juridiques du futur.

® ¢ Fukushima, un deuxiéme Tchernobyl...’
7 Comme le montre I’exemple de TV5Smonde, URL : http://www.youtube.com/watch?v=AqC_iF8bgbg (dernicre
consultation : 1% octobre 2011).

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.I. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S19



116 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

Bibliographie

Beck, U. (2001). La société du risque. Paris : Flammarion.
Bertho, R. (2008). ‘Retour sur les lieux de I’événement : I’image "en creux"’, Images Re-vues [en

ligne], 5. URL : http://imagesrevues.revues.org/336 (consulté le 20 sept. 2011)

Bourdon, J. (1997). ‘Le direct : Une politique de la voix’, Réseaux [en ligne], 81. Paris : CENT.
URL : www.ensib/fr/autres-sites/reseaux-cnet/81/04-bourd.pdf (consulté le 12 aotit 2011)

Couegnas, N. et Halary, M-P. (2002). ‘Signification et communication du risque : le cas du
nucléaire’, Quaderni, 48 : 89-99.

Deleuze, G. (1983). L image-mouvement. Paris : Les Editions de Minuit.
Dupont, Y. (2007). Dictionnaire des risques. 2° éd. Paris : Broché.

Gilbert, C. (2003). ‘La fabrique des risques’, Cahiers internationaux de sociologie, 114 (1) : 55-72.

Halbwachs, M. (1997). La mémoire collective. Paris : Albin Michel.

Jeudy, H-P. (2006). ‘Au miroir des catastrophes’, in: Ackerman, G. (ed.), Les silences de
Tchernobyl, pp. 204-209, Autrement « Frontieres ».

Lagadec, P. (1991). La gestion des crises. Paris : Ediscience international.

Leblanc, G. (1997). Scénarios du réel. Tome 2. Paris : L’Harmattan.

Engell, L. (1999). ‘Regarder la télévision avec Gilles Deleuze’, in : Fahle, O. et Engell, L. (eds.)
Der Film bei Deleuze — Le cinéma selon Deleuze. Weimar : Verlag der Bauhaus-Universitit
Weimar/Presses de la Sorbonne Nouvelle.

Moirand, S. (2006). ‘Entre discours et mémoire : le dialogisme a 1I’épreuve de la presse ordinaire’,
Travaux neuchdtelois de linguistique, 44 : 39-55.

Mouchon, J; Gingras, A-M. et Mekhantar, J. (2005). Les mutations de [’espace public. Paris :
Esprit du livre.

Niemeyer, K. (2011). De la chute du mur de Berlin au 11 septembre 2001 - Le journal télévisé, les
mémoires collectives et l'écriture de l'histoire. Lausanne : Antipodes.

Ricceur, P. (2000). La mémoire, [’histoire, I’oubli. Paris : Editions du Seuil.

Soulages, J-C. (1999). Les mises en scenes visuelles de ['information — Etude comparée France,
Espagne, Etats-Unis. Paris : Nathan et INA.

Teer-Tomaselli, R. (2006) ‘Memory and markers: collective memory and newsworthiness’, in :
Volkmer, I. (ed.) News in Public Memory an international Study of Media Memories across

Generations, pp. 225-249. New York : Peter Lang.

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire 117

Volkmer, 1. (2006). News in Public Memory — an international Study of Media Memories across

Generations. New York : Peter Lang.

Wolton, D. (1997). Penser la communication. Paris : Flammarion.

Wolton, D. (1993). ‘A la recherche du public’, Hermes. Paris : CNRS.

Emissions analysées

Arte Reportage, ‘Sécurité nucléaire, un enjeu mondial’, production : ARTE GEIE / Scientifilms, 9
avril 2011, durée: 26 minutes, URL : http://www.arte.tv/fr/Comprendre-le-monde/arte-
reportage/3821160.html (consulté le 30 septembre 2011).

Infrarouge (débat), ‘Japon : apres le tsunami, la menace nucléaire’, production : Télévision Suisse
romande, 16 mars 2011, durée : 1h.

Journal télévisé, sujet : ‘Tchernobyl : un journaliste frangais sur place’, production : France 3, 9 mai
1986, durée : 1m30.

Journal télévisé, sujet : ‘Bilan Tchernobyl’, production : France 2, 9 avril 1996, durée : 2 min.

Journal télévisé, sujet: ‘L’isolement du réacteur N°4 de Tchernobyl’, production : France 3, 23
avril 2006, durée : 3 minutes.

Journal télévisé, sujet : “Tchernobyl, 20 ans apres’, production : France 3, 21 avril 2006, durée : 4
min.

Journal télévisé, sujet : ‘Fukushima et le risque de catastrophe nucléaire’, production : TF1, 3 avril
2011, durée : 3 min.

Table Ouverte (débat), ‘Tchernobyl: 10 ans apreés: des questions inquiétantes’, production :
Télévision Suisse romande, 28 avril 1996, 1h12.

Journal télevisé, sujet : ‘Kiev aprés Tchernobyl’, production : Télévision Suisse romande, § juin
1986, durée : 3 min.

Journal télévisé, sujet : ‘commémoration de I’accident de Tchernobyl a Slavoutitch’, production :
Télévision Suisse romande, 26 avril 2006, durée : 2 min.

Télescope, Le Magazine de la science, ‘Apres Tchernobyl’, production: Télévision Suisse
romande, 17 septembre 1986, durée : 1h10.

Journal télévisé, sujet : ‘Fukushima méme degré de gravité que Tchernobyl’, production Télévision
Suisse romande, 12 avril 2011, durée : 2 min.

Temps Présent (magazine d’information), ‘Tchernobyl, ma centrale bien-aimée’, production :

Télévision Suisse romande, 25 avril 1996, durée : 1h12.

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 S.I. (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S19



118 De Tchernobyl a Fukushima. Les images télévisées, les mémoires collectives et le nucléaire

Temps Présent, ‘La malédiction de Tchernobyl’, production : Télévision Suisse romande, 27 avril

2006, durée : 1h.

© 2012 Niemeyer & Rosselet New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



’ethnographie d’'une mémoire sociale. A propos d’un film sur

I'histoire coloniale au sénégal.

Martin Mourre

doctorant en anthropologie, EHESS (CEAF)/Université de Montréal.

Résumé
Cet article s’intéresse a la mémoire sociale au Sénégal a partir d’un événement de [’histoire

coloniale, la répression de tirailleurs sénégalais survenue en 1944 au camp de Thiaroye a proximité de
Dakar. A partir de la diffusion dans deux lycées d’un film retragant ce drame et d’une ethnographie
participante, il s’agit de comprendre comment [’ethnographie peut développer des outils rendant compte des
phénomenes mémoriaux. Cette méthodologie permet d’informer sur [’homogénéité des représentations du
passé et les constructions identitaires de la jeunesse sénégalaise scolarisée.

Mots clefs : colonisation- Sénégal-mémoire sociale-ethnographie

Abstract
This article focuses on social memory in Senegal from an event of colonial history, the repression of

Senegalese soldiers occurred in 1944 at Camp Thiaroye near Dakar. From the distribution of two high
schools in a movie about this incident and a participant ethnography, it is to understand how ethnography
can develop tools reflecting the phenomena memorials. This methodology provides information on the
homogeneity of representations of the past and identity constructions of educated Senegalese youth.

Key words : Colonization- Sénégal- social memory- ethnography

Introduction

Le 17 décembre 1944, au moins trente-cinq soldats africains sont tués sur ordre de
I’administration coloniale francaise au camp militaire de Thiaroye a proximité de Dakar au

Sénégal'. Ces tirailleurs sénégalais® qui revenaient du front européen, et dont la plupart avaient été

' Ce travail ethnologique n’aurait pu voir le jour sans ’aide de Pape Samba Diop et Dien Diouf, respectivement
professeurs d’histoire-géographie aux lycées de Thiaroye-sur-gare et de Fimela ainsi que leurs éléves qu’ils ont mis a
ma « disposition ». Je tiens aussi a remercier particulierement Babacar Diop, directeur du lycée Seydou Nourou Tall de
Pikine. Enfin, je remercie également pour leurs précieux commentaires les organisateurs du colloque « la mémoire dans
la pratique sociologique », Deniz Giince Demirhisar, Ilan Lew et Marina Repezza qui m’ont permis d’exprimer une
premiére version de ce travail, ainsi que le relecteur anonyme de la revue New Cultural Frontiers.

* Appellation générique qui désigne de fait tous les combattants de I’Afrique subsaharienne de 1’Empire colonial
francais.



120 L’ethnographie d’une mémoire sociale

prisonniers de guerre en France, avaient pour seul tort de réclamer une rétribution égale a leurs
fréeres d’armes blancs. Au moment de leur payer leur solde de guerre — comprenant une prime de
démobilisation, le paiement d’une indemnité de combat et une prime de maintien sous les drapeaux
apres la durée légale équivalente a la prime de réengagement — I’administration tergiverse et
propose des taux d’échange inférieurs a ce qui avait alors cours sur le marché des changes. Les
tirailleurs protestent et retiennent « en otage », pendant quelques heures, le général Dagnan venu a
Thiaroye pour tenter d’apaiser les anciens combattants (Mabon, 2002). Celui-ci promet de
régulariser la situation et il est libéré. Le surlendemain, a 1’aube, les tirailleurs sont exécutés au
sortir de leur baraquement. La tuerie fera officiellement 35 tués, 24 blessés et plus de 34 tirailleurs
traduits devant un tribunal militaire et condamnés a des peines allant de un a dix ans de prison —
notons que le chiffre des victimes reste contesté, certains auteurs ’estimant a presque 200 (Gueye,
1995). Au-dela du nombre de morts qui ne sera probablement jamais connu (Echenberg, 1978), le
drame de Thiaroye 44 s’inscrit dans un contexte plus large, celui de I’histoire ambigué des
tirailleurs sénégalais (Echenberg, 1991)° et celui d’une répression généralisée des tentatives
d’émancipation qui ont alors lieu dans différents points du continent africain sous domination
frangaise : Sétif en 1945, répression au Cameroun a partir de 1946, Madagascar en 1947...(Benot,
1994). Au Sénégal, de 1944 jusqu’a aujourd’hui, ce drame a régulierement ét¢ mobilisé dans
I’espace public tant a travers diverses ceuvres d’art que par des militants politiques, au point que ces
représentations de I’événement 1’ont progressivement inscrit comme un « lieu de mémoire » pour la
nation sénégalaise.

La place du souvenir de Thiaroye 44 aujourd’hui peut s’expliquer par la trajectoire
sénégalaise qui apparait singuliére en Afrique subsaharienne francophone. En effet, il s’agit de
I’espace ou historiquement les relations entres colons et colonisés furent les plus étroites et les plus
complexes (Dozon, 2003) : I’ile de Gorée représente la figure tutélaire de I’infamie esclavagiste, la
question des pensions des anciens combattants est un sujet épineux entre Paris et Dakar et les
politiques migratoires frangaises sont abondamment commentées. A travers cet ensemble de faits et
d’imaginaires sociaux, ce que Bayart nomme «la concaténation du colonial au postcolonial »
(Bayart, 2007, p.204), s’est construit I’Etat sénégalais postcolonial (Cruise O’brien et al. 2002).
Dans cette perspective, les mobilisations autour de 1’éveénement Thiaroye 44 peuvent étre pergues
comme un des paradigmes de la mémoire coloniale au Sénégal. Interroger alors ces pratiques
publiques de la mémoire permet de mettre en lumiere certains processus de constructions

identitaires, politique, mais aussi moraux (Cole, 1998).

? Ainsi, si les tirailleurs ont participé activement a la défense du monde libre durant les deux guerres mondiales, ils n’en
furent pas moins les bras armés de I’Empire colonial francais dés le 19°™ siécle et ce jusqu’aux début des années 1960,
en Algérie notamment.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’une mémoire sociale 121

Les études sur la mémoire prennent souvent celles-ci comme « squelette de la vie sociale »
(Sabourin, 1997, p.140), le succes du concept résidant dans son efficience conceptuelle a
comprendre la continuité (Berliner, 2005), tant dans la longue durée (Roediger et Wertsch, 2008 ;
Assmann, 2003) que pour les groupes sociaux (Halbwachs, 1994 [1925] ; 1997 [1950]) ou la nation
(Nora, 1984). La perspective ici développée entend s’intéresser au contraire au phénomene de la
remémoration comme ¢lément de rupture dans les trajectoires des acteurs. Dans la suite de cet
article, nous nous intéressons aux représentations qu’une partie de la jeunesse sénégalaise, la
jeunesse scolarisée, attache aux événements de Thiaroye. A partir d’un dispositif d’observation
participante, la diffusion du film Camp de Thiaroye dans deux lycées sénégalais, il s’agissait
d’aborder empiriquement la formation de représentations historiques. Nous évoquerons d’abord le
contexte général du souvenir de Thiaroye 44 aujourd’hui au Sénégal, a travers les modalités par
lesquelles 1’Etat organise ce souvenir puis a travers 1’institution scolaire — des entretiens avec des
professeurs de lycée indiquaient ainsi quelles connaissances les €léves avaient de 1’éveénement
Thiaroye avant la diffusion du film. Puis, nous nous intéresserons a la mise en place d’un dispositif
ethnographique permettant de rendre compte de la formation de ces mémoires. Enfin, le recueil et
I’analyse de la parole des €leves — sur le moment, mais aussi un an apres dans un des deux lycées —,
nous a permis d’envisager une certaine homogénéité de cette mémoire tant générationnellement que

socialement.

1. ENCADREMENT D’UNE MEMOIRE

1.1. Une histoire d’Etat

Depuis 2004, les mémoires éparses de Thiaroye 44" ont connu une certaine régénération
avec la mise en place par 1’Etat d’une journée de commémoration, appelée « Journée du tirailleur
»". Le souvenir de Thiaroye y occupant une place de choix. Théme privilégié des études sur la
mémoire (Andrieu, 2006), parce qu’un des plus visibles, les commémorations permettent de mieux
cerner 1I’évolution des politiques symboliques attachées au passé comme socle de la communauté.
La tenue de cette journée souligne la mise en forme du passé colonial par I’Etat sénégalais (Dramé,

2006 ; De Jong, 2008), mais elle est aussi liée a certains enjeux politiques contemporains. Cette

* Citons parmi les groupes sociaux qui ont mobilisé¢ le souvenir de Thiaroye 44 dans 1’espace public, les militants du
PAI (Parti Africain de I’Indépendance) dans leur combat pour 1’indépendance, la génération des « soixante-huitards »
dans leur opposition au président Senghor dont la politique était jugée trop proche de I’ancienne métropole frangaise, ou
aujourd’hui les rappeurs qui mobilisent le souvenir de la répression dans leurs textes.

> Par un décret de septembre 2004, le gouvernement sénégalais instituait une journée annuelle commémorative rendant
hommage aux tirailleurs sénégalais. La journée n’eut cependant pas lieu en 2007, 2010 et 2011, vraisemblablement par
suite de problémes d’organisation.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



122 L’ethnographie d’une mémoire sociale

journée de commémoration en 2004 — a un moment ou les dynamiques qui ont portées Abdoulaye
Wade au pouvoir en 2000 s’effritent — apparaissant comme un moyen pour occuper 1’espace
médiatique au détriment d’autres problématiques et 1égitime le chef de I’Etat comme défenseur des
anciens combattants, ferment de la cohésion nationale. La journée fut marquée par des défilés
militaires, des célébrations officielles dans plusieurs lieux avec des discours du président Wade, des
débats et conférences rendant hommage aux combattants de 1’Afrique noire ayant servi dans les
rangs de I’armée frangaise et le dépdt d’une gerbe de fleurs au cimetiere de Thiaroye. Mais, les
commémorations ne sont pas le seul outil permettant a I’Etat sénégalais d’assurer la construction
d’une mémoire officielle. Ainsi, lors des grandes fétes nationales — veeux a la nation, féte de
I’indépendance — les discours du président Wade ne manquaient pas de saluer le courage des
tirailleurs sénégalais en insistant sur leur participation aux deux guerres mondiales, voire en les
présentant comme les précurseurs des futures luttes pour 1’indépendance. Le discours du nouveau
président de la république, Macky Sall, lors de la féte de I’indépendance du 4 avril 2012 reprenait
ces axiomes moraux autour de la figure du tirailleur et indiquait une continuité avec le précédent
gouvernement dans 1’élaboration des représentations publiques du passé’.

Cette mémoire officielle normée, en insistant sur tout un ensemble de valeurs tels la force, le
courage, la bravoure, mobilise les tirailleurs sénégalais comme des exemples sur lesquels la
communauté nationale, et en particulier la jeunesse, se doit de prendre appui. Plus que toutes les
autres générations sénégalaises depuis I’indépendance — selon une définition classique il faut
entendre ici la génération, et a fortiori la génération politique, comme une classe d’age liée a un
contexte socio-historique (Boumaza, 2009) —, les moins de vingt ans ont donc grandi avec cette
mémoire d’Etat. Dans ce contexte, il s’agit de voir maintenant comment ’institution scolaire tente
elle aussi de socialiser la mémoire de Thiaroye et des tirailleurs.

Dans la plupart des pays africains depuis les indépendances, différentes réformes furent
entreprises pour modifier le contenu des programmes d’histoire. Ces réformes visaient a mettre
I’accent sur une histoire panafricaine — grands ensembles politiques de I’ Afrique précoloniale, traite
négriére’ — et une histoire nationale — intégrant notamment les périodes de la colonisation et les
luttes pour I’indépendance (Kipré, 2005). Le Sénégal a ainsi adopté diverses réformes, dont la
derniere en 1998 fut renforcée en 2004. Les programmes d’histoire du secondaire insistent sur les
réalités africaines dans la longue durée tandis que la période contemporaine commence plus

explicitement en fin de classe de 4°™. Dans ce cadre, I’événement Thiaroye s’intégre dans les

% Le discours de Macky Sall et ceux d’Abdoulaye Wade sont consultables sur le site du gouvernement sénégalais :
http://www.gouv.sn

7 La visite de la Maison des esclaves, ou une activité renforcée concernant Gorée et la traite négricre, est d’ailleurs au
programme pour tous les collégiens sénégalais.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’'une mémoire sociale 123

programmes de 3™ et de Terminale ou est abordée la seconde guerre mondiale — en classe de 3™
une lecon « renforcée » prend pour objet plus spécifiquement le corps le corps des tirailleurs
sénégalais®. Cependant, comme le confie André Sarr, professeur d’histoire-géographie au lycée de
Fimela, I’événement « Thiaroye n’est pas évoqué plus que ¢a, peut-étre deux lignes en passant ...»
(entretien, juillet 2007). Plusieurs raisons expliquent que la répression ne soit pas plus approfondie
par les enseignants. Outre des programmes déja trés chargés, et un déficit historiographique
concernant le déroulement précis de la répression’, Pierre Kipré note que la plupart des pays
d’Afrique francophones — dont le Sénégal — participent peu a 1’édition de manuels scolaires
accentuant « de la sorte le décalage entre manuels et programmes » (Kipré, 2005, p. 171)!°. A
I’intérieur d’un cadre national ou I’Etat exhume ostensiblement le passé « glorieux » des tirailleurs
et le massacre de Thiaroye, les connaissances des €léves sur le drame avant la diffusion du film
¢taient donc parcellaires. Tous avaient déja entendu parler de I’événement (entretien en focus
groupe lors des projections du film a Fimela et a Pikine, mars 2011), mais pour la plupart il
s’agissait des représentations de la mémoire dominante plus que des connaissances fournies par

I’institution scolaire.

¥ Pour un apercu plus complet des programme d’Histoire-Géographie au Sénégal, on consultera le site de I’Inspection
Générale de I’Education : http://igen.education.sn

% Sur les zones d’ombres de Thiaroye 44, et les idéologies qui sous-tendent 1’écriture de cet événement, on se reportera
a Mourre (a paraitre).

' Cet auteur note d’ailleurs que le désengagement des Etats de ’édition scolaire intervient au début des années 1990,
essentiellement sur 1’injonction des organisations financiéres internationales.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



124 L’ethnographie d’une mémoire sociale

1.2. Le film Camp de Thiaroye

Un des jalons de la connaissance publique des éveénements de Thiaroye, et donc de la
diffusion de cette mémoire, se fit & travers le film Camp de Thiaroye dés 1988'". Le film fut
couronné a la Mostra de Venise et obtint aussi un prix au FESPACO'? en 1989. Alors que jusqu’ici
la mémoire des événements était essentiellement véhiculée par une certaine intelligentsia littéraire
et utilisée de manicre tres idéologique, avec Camp de Thiaroye cet événement historique devient,
par sa diffusion, un patrimoine commun pour la nation sénégalaise et plus généralement pour le
public africain. Dans un sens, la mémoire des événements se démocratise (Mourre, 2012). C’est par
la sortie et la distribution de Camp de Thiaroye, hier en salle, aujourd’hui par le biais du secteur
informel et des DVD « pirates », que la mémoire de I’événement historique Thiaroye 44 acquiert
une nouvelle postérité. L’ceuvre de Sembene et de Sow marque une rupture sociale dans
I’appropriation de cette mémoire, plus par sa diffusion et ’audience qu’elle acquit que par son
contenu narratif. Cependant, si la figure de Sembene est relativement connue au Sénégal — peut-€tre
vu d’ailleurs aujourd’hui par une partie de la jeunesse comme un des peres rebelles de
I’indépendance en opposition a celle de Senghor (Havard, 2009) — peu d’¢leves avaient
effectivement vu le film : « moi, par exemple, quand je suis devant une classe de quarante peut-étre
seulement cing ['ont regardé » dit Tamsir Sylla, professeur d’histoire-géographie au lycée
Abdoulaye Sadji de Rufisque (entretien, juillet 2007). Diffuser alors le film en classe était aussi un
moyen d’aborder plus précisément 1’ceuvre de ce ciné€aste.

Bien que romancé, le film offre quelques éléments par rapport a 1’enchainement des
événements — tel que 1’échange des billets ou la « prise en otage » du Général Dagnan, il reste par
contre plus flou sur le déroulement précis de la tuerie qui n’occupe que quelques minutes a la fin du
film. Les limites de cet article sont bien trop étroites pour analyser toutes les figures présentes dans
Camp de Thiaroye et plus généralement la place de I’histoire dans I’ceuvre du réalisateur sénégalais
— mais aussi écrivain, apres avoir été docker, tirailleur, militant communiste —, Ousmane Sembene
(Barlet et Dia 2009 ; Murphy, 2000). Notons qu’au-dela de la reconstitution d’un épisode tragique
de la colonisation, le film est surtout un portrait de différents groupes sociaux présents au Sénégal a

la fin de la seconde guerre mondiale. Le film décrit bien sir les tirailleurs — ceux rentrant d’Europe,

' Les possibilités d’énonciation du récit de Thiaroye 4 la fin des années quatre-vingt-dix doivent beaucoup aux tensions
entre les figures du pouvoir sénégalais ; en effet, un des objectifs de la mandature d’ Abdou Diouf, président du Sénégal
au moment de la réalisation du film, est de sortir de I’ombre senghorienne, notamment au niveau culturel. Un des
moyens fut alors d’encourager le travail de « 1’ainé des anciens », Ousmane Sembeéne, opposant farouche de 1’ancien
président Senghor.

211 s’agit du Festival Panafricain du Cinéma de Ouagadougou, se tenant tous les deux ans et considéré comme le
« Cannes » aftricain.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’'une mémoire sociale 125

comme ceux restés en Afrique —, leur rapports avec les officiers blancs — ceux ayant combattu a
leurs cotés comme les « planqués » — et, plus généralement, la société dakaroise — notamment la
présence des troupes américaines — incluant aussi certains pans de populations villageoises. La mise
en scéne des relations entres ces différents groupes permet aux réalisateurs de dépeindre un
contexte social en pleine mutation. Avant d’aborder la réception du film par les €leves, il convient

de revenir sur la mise en place du dispositif d’observation participante qui a entouré la projection.

2. DISPOSITIF ETHNOGRAPHIQUE ET PERCEPTIONS DE L’HISTOIRE

2.1. Aux lycées

La méthodologie a consisté¢ a projeter Camp de Thiaroye a des lycéens sénégalais afin
d’analyser la réception de cette représentation historique, ce qui constituait en quelque sorte une
mise en abyme de I’histoire. Cette démarche — travailler avec des adolescents — répond a une réalité
démographique, les derniers chiffres consultables font ainsi état de plus de 50% de la population
sénégalaise agée de moins de 20 ans, méme si seulement 24% de la tranche d’age des 10-19 ans est
scolarisée’. La constitution d’un échantillon de plusieurs dizaines d’adolescents lors des deux
projections permet ainsi d’envisager le contenu d’une mémoire a 1’échelle nationale — du moins
pour cette tranche d’age et pour les jeunes possédant ce capital scolaire. Le choix du public fut celui
de deux lycées : une école dans une zone rurale et une autre dans la banlieue dakaroise. Cela
correspondait, a priori, a deux milieux de mémoire distincts. Par milieu de mémoire nous
entendons, a la suite de Pierre Nora, des communautés a échelles réduites, ou des entités sociales
plus vastes disposant de types de référents communs objectifs, tels les capitaux économiques ou
culturels (Nora, 1984). Apres 1’analyse des données, cette distinction entre une mémoire de la
jeunesse urbaine et une de la jeunesse rurale n’apparait finalement pas opératoire. Cela permet peut-
étre d’envisager une certaine homogénéit¢ des représentations de Thiaroye 44, au moins
générationnelle, au-dela des stricts capitaux socio-économiques. Les séances cinématographiques se
sont déroulées grace a la collaboration d’un professeur d’histoire-géographie du secondaire au lycée

de Thiaroye-sur-gare'*, Pape Samba Diop, auteur d’un mémoire de maitrise en 1993 sur les

' Voir Agence National de la Statistique et de la Démographie du Sénégal et les chiffres de I"UNICEF :
http://www.ansd.sn et http ://www.unicef.org

11 faut distinguer les communes de Thiaroye-sur-gare et Thiaroye-sur-mer, séparées par la route nationale qui quitte
Dakar. Toutes deux sont situées dans le département de Pikine. La premicre est une commune qui connut une forte
expansion démographique dans les années soixante-dix avec des migrations de l’intérieur de pays et du centre ville
dakarois, tandis que la seconde abrite majoritairement une population 1€boue, 1’ethnie caractérisée comme celle des
premiers occupants de 1’agglomération dakaroise. Si les deux communes sont différentes socialement, les difficultés
économiques qui y régnent sont assez semblables.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



126 L’ethnographie d’une mémoire sociale

é¢venements de Thiaroye et qui est également professeur dans un lycée privé, le lycée Seydou
Nourou Tall a Pikine — a quelques centaines de metres du camp militaire et du lieu du massacre.
C’est la qu’eut lieu une des séances, 1’autre se déroulant a Fimela, commune située dans la région
de Fatick, a une centaine de kilométres au sud de Dakar'”. Impliqué dans une association militant
pour la reconnaissance de Thiaroye 44, Pape Samba Diop apparait comme un véritable
« entrepreneur de mémoire » (Schwartz et Schuman, 2005 ; Amstrong et Crage 2006). Alors que
mon objectif était de créer les conditions d’une observation des processus de remémoration de
Thiaroye 44, en offrant la possibilité de diffuser le film en classe, le but de sa démarche était de
sensibiliser les éléves a 1I’événement historique. Comme le note Erik Lassiter, la collaboration
stratégique devient alors une nouvelle base du terrain de recherche ethnographique ; les acteurs
apparaissent plus comme des partenaires que comme des informateurs (Lassiter, 2005).

La méthode ethnographique ici présentée impose aussi une certaine réflexivité de la part du
chercheur. Ce sont les ¢leves qui d’ailleurs imposérent cette réflexivité. Ainsi, une des questions
fut : « moi, je voudrais savoir, toi Martin en tant que francais, ce que tu penses de cet évenement et
quel est le sens de ta démarche ? ». Les adolescents, malgré mes explications préalables, semblaient
n’avoir qu’une faible représentation de 1’objet de mon travail — établir une sociographie de la
mémoire de I’événement et, de fait, les considérer en tant que jeunes scolarisés, porteur d’un certain
capital mémoriel — et me considéraient plus comme francais que comme chercheur — on m’a ainsi
demandé si j’étais envoyé par Jacques Chirac. C’est mon identité nationale, avec 1’historicité
qu’elle suppose, qui m’était assignée : « Il y a des exceptions comme toi, mais quand méme,
[’histoire retiendra [’injustice. Dans un premier temps des tirailleurs sénégalais viennent en
soutenant [’armée frangaise pendant la seconde guerre mondiale et, apres la victoire, la France
vient au Sénégal les bombarder. Les tirailleurs sénégalais ont tout sacrifié, ils étaient méme
considerés comme frangais ». Un autre role m’était aussi dévolu, celui de passeur de mémoire : « i/
faut que vous fassiez connaitre cette histoire a la France, parce que je crois vraiment que cette
histoire n’est connu qu’en Afrique, il faut faire des reportages, des documentaires, pour qu’on
puisse connaitre cet épisode colonial... ».

Les objectifs lors des deux séances étaient multiples. D’un point de vue didactique, il
s’agissait principalement de donner de I’information autour de I’événement et de restituer la

démarche et les aléas de I’entreprise historienne — notamment les apories auxquelles sont

"> Le choix des deux lycées s’est essentiellement opéré grice a des contacts établis depuis plusieurs années, et en
fonction des possibilités logistiques du moment.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’une mémoire sociale 127

confrontées les historiens travaillant sur Thiaroye 44'C. Plusieurs autres sources furent ainsi
mobilisées et présentées aux adolescents, I’ensemble formant une sorte de dispositif
muséographique liant I’histoire et la mémoire de I’événement : des rapports militaires écrits par
I’armée francaise apres le drame, des témoignages recueillis aupres d’anciens combattants présents
au moment des faits, des poemes — notamment celui écrit par I’ancien président-pocte, Léopold
Sédar Senghor — ou bien des chansons. Cette présentation de certaines sources primaires et
secondaires permit d’aborder des questions d’ordre méthodologique et épistémologique quant a la
relation entre ’histoire et la mémoire. Cette expérience d’histoire publique'” face a des acteurs
encore en phase de socialisation autorise a mieux comprendre, in situ, la sédimentation des
représentations historiques. La méthode ethnographique qui, comme le notait déja Frangois
Laplantine, « suppose une activit¢é d’éveil qui mobilise la sensibilit¢ de [’ethnologue, plus
particuliérement la vue, et plus précisément encore (...) le regard » (Laplantine, 2000, p.7)
représente une source d’analyse féconde pour cerner ces mémoires a I’ceuvre. Outre 1’analyse des
paroles de ces adolescents, 1’observation comprenait des données non uniquement discursives mais
qui s’exprimaient dans les attitudes et comportements pendant la diffusion du film : rires, moues,
sursauts, chuchotements durant certaines sceénes, ou attention soutenue pendant d’autres, rythmerent
la projection. Le changement de méthode — observation participante et focus groupe plus que des
entretiens individuels — permet alors de s’approcher au plus prés de la formation des représentations
sociale, de déceler un moment individuel ot la mémoire s’acte. La formation de ces mémoires est
donc tributaire des circonstances qui encadrent 1’expérience ; la mémoire sociale apparaissant alors

indissociable d’une sociologie des émotions (Turner et Stets, 2006).

B. Le contenu de ces jeunes mémoires

Le débat qui s’engagea a la fin de la projection tourna autant autour du film Camp de
Thiaroye que du contexte général de la seconde guerre mondiale. De vives discussions eurent lieu
quant a la place qu’accordent aujourd’hui les gouvernements frangais et sénégalais aux tirailleurs.
Les remarques et questions porterent d’abord sur les causes de cet événement : « pourquoi le
commandant n’a pas respecté ses engagements aupres des tirailleurs et a refusé de payer ce qu’il

leur devait ? » ; « moi, je voudrais savoir pourquoi les noirs ont accepté d’aider les blancs ? » ; «

'® Au-dela du nombre de morts incertain, on ignore ol sont enterrés les tirailleurs, dans une fosse commune a intérieur
du camp ou au cimetiére militaire situ¢ dans la commune de Thiaroye-sur-mer ; on ignore également qui a
effectivement ouvert le feu : uniquement les officiers et sous-officiers francais présent ou d’autres troupes de tirailleurs.
'"'N¢ a la fin des années 1970, principalement en Amérique du Nord, le courant de la Public History vise 4 mieux
rendre compte du travail de I’historien et de son usage dans la sphére sociale, cette démarche est particulierement
présente dans la muséographie.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



128 L’ethnographie d’une mémoire sociale

le bombardement'® de Thiaroye est-il vraiment une surprise alors qu’il y avait déja eu la traite
negriere et l’esclavage ? Est-ce que les tirailleurs ne pouvaient pas se douter de ce qu’il allait leur
arriver ? ». Ces questions, dont certaines sont encore débattues par les chercheurs, démontrent une
certaine appréhension historienne de la répression. La premiére concerne la situation économique
exsangue de I’état frangais et pose la question de savoir si la tuerie est imputable uniquement aux
mentalités racistes des officiers, plus généralement elle aborde la question de I’explicitation en
histoire'’. La deuxiéme question aborde les différents niveaux de conscription des soldats africains,
processus divers suivant les régions de I’ Afrique Occidentale Frangaise et les époques. La troisieme
question, plus délicate, se demande si I’on peut lire I’avenir dans le passé, et partant s’il y a un sens
dans D’histoire. La mémoire ainsi produite sur les causes de 1I’évenement s’enracine dans des
perceptions déja établies et ayant trait avant tout a une histoire africaine. Comme le notait déja
Halbwachs, les mémoires individuelles ne sont pas le pur reflet du groupe auquel appartient
I’individu, elles comprennent différentes mémoires correspondantes aux différents groupes qui se
cotoient et se superposent dans I’espace social (Halbwachs, 1997 [1950], p.51-96). Ici, ce qui
apparait, moins qu’une histoire sociale relative au groupe des tirailleurs, c’est une mémoire
historique, a la fois nationale et continentale. Les deux derniéres questions relévent ainsi d’une
propension a « chromatiser » 1’histoire. Ce terme est employé par 1’historien Ibrahima Thioub qui
I’emploie a propos d’une certaine tendance de I’historiographie africaine relative a 1’esclavage,
historiographie qui en privilégiant les facteurs externes de la traite atlantique au détriment des
répertoires autochtones de la servilité, antérieurs a traite, participe a la construction hégémonique de
passés rendant inaudible d’autres lectures et d’autres 1égitimités des dynamiques sociales (Thioub,
2009, p.26).

D’autres interrogations portérent sur les suites de I’événement. Le fait historique est alors
envisageé a I’aune de son futur : « quelles furent les conséquences pour les frangais ? »; « quelle a
été la réaction des autres pays africains ? » enfin, « penses-tu que 1’Afrique va pardonner ? »*.
Une vision politique du passé et de son usage est alors engagée, cette vision souligne le destin li¢
entre 1’ancienne métropole et les pays africains. Ces questions abordent indirectement la question
de « la dette du sang » des anciens combattants — reli€ée notamment aux problémes des pensions que

Paris doit a ses anciens soldats africains. Pour Gregory Mann, cette « dette de sang » est un des

'8 Méme si le déroulement précis de la répression reste encore un peu flou — & priori encerclement du camp puis ordre
d’exécution des tirailleurs au sortir de leurs baraquements —, il ne s’agit pas d’'un bombardement, ce que le film ne
montre d’ailleurs & aucun moment.

' Certes en oblitérant la spécificité de Iinstitution militaire pour qui il s’agit aussi de rétablir ’ordre dans ses rangs
dans une période de guerre. Plus généralement sur le lien causal et 1’écriture du récit en histoire on se référera a Paul
Veyne (1996) [1970].

2 Lors du Forum Social Mondial qui s’est tenu en février 2011 a Dakar, soit quelques semaines avant que nous ne
projections le film, des avocats sénégalais posaient la question de savoir si la France ne devait pas procéder a une
compensation financiére pour la répression de Thiaroye.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’une mémoire sociale 129

idiomes politiques contemporains des sociétés ouest-africaines anciennement sous domination
frangaise, partagé a la fois par les gouvernements et par la population, notamment parmi la jeunesse
(Mann, 2006). Des entretiens avec d’autres franges de la jeunesse, moins scolarisées et plus
confrontées aux problématiques de la migration informelle, mettaient en avant que ce langage de
«la dette du sang» concernait principalement 1’obtention de visas®'. Ici — sans que cette
problématique migratoire soit absente — ce qui est d’abord souligné par les adolescents c’est les
obligations, au moins sur le plan symbolique, que la France doit a ses anciens combattants :
« jusqu’a maintenant les tirailleurs n’ont pas eu la reconnaissance qu’ils devaient avoir, la France
doit avoir un minimum de reconnaissance parce qu’il y a beaucoup de choses qu’elle devait faire
pour eux et qu’elle n’a pas fait, la France doit respecter les tirailleurs ». La deuxiéme question
aborde la spécificité sénégalaise mais aussi la possible convergence d’intéréts de pays li€s par une
histoire coloniale commune®. Ce faisant, ¢’est la question de lieux de mémoire transnationaux qui
est posée. La derniere question montre que 1’histoire de Thiaroye est abordée sous ’angle de la
trahison et que la victime de cette trahison est le continent noir en entier. D’autres valeurs
antonymes associées a la trahison sont aussi mobilisées, elles concernent le souvenir positif que 1’on
attache aux tirailleurs : « Moi vraiment je veux souligner leur bravoure, parce que vraiment ils
étaient braves, ils ont lutté, ils ont fait preuve de bravoure, quand j’ai suivi le film j’étais ébahi,
parce que vraiment le fait de voir des gens se battre pour quelque chose, j’étais fiere d’eux, leur
bravoure m’a vraiment marqué... ».

Le retour, un an plus tard, au lycée de Pikine a laissé apparaitre un certain étiolement du
contenu de I’ccuvre de Sembene et de Sow, au profit d’images et de sentiments liés autant a
I’affectivité qu’aux sens a accorder aux événements de Thiaroye 44 aujourd’hui : « quand j’ai vu le
film j’étais triste, franchement j’avais de la haine parce que c’était quelque chose d’évident, les
tirailleurs ne méritaient pas ¢a, d’étre tués, maltraités comme ¢a. Je me suis senti tres triste et
dégouté... » ou : « je me suis dit ¢a c’est de la barbarie, parce que tuer des gens comme ¢a et les
laisser pourrir a l’air libre, ¢a je trouve que ce n’est pas humain, vraiment j avais de la haine, (...)
mais maintenant, ¢a va j’'ai pardonné ». Au-dela de I’injustice et de la colére, une réflexion est
engagée sur la place des tirailleurs dans 1’espace social. C’est alors 1’éducation nationale qui est
mobilisé : « Thiaroye doit s’intégrer dans les programmes scolaires pour mieux faire comprendre
aux éleves cette histoire. Moi, c’est juste cette année en terminale, que j’ai pu approfondir mes

études sur Thiaroye. ... » ou plus largement 'Etat : « Le camp de Thiaroye devrait étre un lieu

2! Entretiens réalisés dans le cadre d’un thése d’anthropologie en cours : Comment on écrit la mémoire. Culture
politique et narration des événements de Thiaroye 44.

2 Drailleurs, ¢’était le but initial de la journée de commémoration qui selon les veeux du président Wade devait se
dérouler chaque année dans un pays différent. Il n’en fut rien.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



130  L’ethnographie d’une mémoire sociale

historique ou les hommes viennent pour prier au nom de nos anciens combattants, mais
actuellement si vous allez a Thiaroye, ou le massacre a eu lieu, vous voyez que le lieu est
complétement dégradeé, on fait du n’importe quoi. Ca je le déplore. Pour moi, le gouvernement
senégalais en est responsable, le camp de Thiaroye doit étre un lieu de mémorandum, un monument
pour toute la jeunesse, cette histoire doit étre gravée dans la mémoire des générations et des
générations a venir ». La grammaire de 1’exemplarit¢ que prone le gouvernement sénégalais —
quant a I’aventure des tirailleurs — est ainsi reprise dans le langage de la jeunesse. Mais, le partage
d’un vocabulaire commun ne signifie pas pour autant cette jeunesse se dispensent de critiques a

I’égard des politiques mémorielles étatiques.

Conclusion

La compréhension des phénomeénes mémoriaux permet de mieux saisir les dynamiques
identitaires collectives. En reprenant Lavabre (1994), il s’agissait de montrer en quoi la mémoire
sociale de Thiaroye 44 se situe au confluent d’une norme mémorielle officielle et des
représentations individuelles des membres de la collectivité. Pourtant, comme le note Kansteiner, il
existe souvent une confusion méthodologique entre les outils rendant compte de la mémoire
individuelle — ceux des neurosciences, de la psychologie ou de la psychanalyse — et les dynamiques
internes a la mémoire collective (Kansteiner, 2002, p.186), entre « des mémoires collectées et une
mémoire collective » (Ollick, 1999, p.337). Etudier la mémoire grice a des dispositifs
ethnographiques ou par des entretiens en focus groupe — ce qui était plus le cas lors de mon retour a
Pikine ou 8 éleéves ont participé a 1’entretien — permet de se placer au centre des interactions qui
déterminent ’acquisition et la formation de nouvelles représentations historiques. Cela impose
¢galement de porter un intérét aux formes qui médiatisent la mémoire historique entre le groupe et
I’individu. Le dispositif ethnographique présenté, dans lequel le film Camp de Thiaroye était la
piece maitresse, a ainsi permis un retravail de mémoires existantes. Si les objets — et en particulier
le film, que celui-ci soit de fiction ou documentaire — sont, nonobstant les témoignages oraux,
I’outil idéal pour aborder les processus de transmission de la mémoire historique (Kansteiner,
2002), il convient de les appréhender en amont, suivant leurs processus d’encodage/décodage (Hall,
1994).

Comme le note le sociologue Stuart Hall, ce processus doit étre appréhendé dans
I’articulation entre représentations dominantes et perceptions identitaires, comme « une structure
produite et entretenue par 1’articulation de moments liés entre eux, mais distincts — production,
circulation, distribution/consommation, reproduction » (Hall, 1994, p.29). Pointer les différents

tempos ou la mémoire historique s’acte — le film, le dispositif ethnographique et 1’observation

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’une mémoire sociale 131

participante, les entretiens un an plus tard — ne signifie pas que le contenu de ces mémoires opere
une révocation des images dominantes. Les représentations que les éléves ont attachées a
I’événement Thiaroye, en y associant des notions telles que I’honneur et le courage — du c6té des
tirailleurs — opposées a la trahison et a la couardise — du c6té du gouvernement frangais —, sont
celles portées I’Etat sénégalais. Pourtant, s’il ne s’agissait pas ici d’appréhender le souvenir de
Thiaroye 44 dans sa diachronie, ni méme d’en établir une sociographie, localiser une certaine
mémoire de Thiaroye a permis d’aborder ce jeu « des forces de la mémoire » (Werbner, 1998, p.2).
En complément d’autres outils analytiques — ceux de I’histoire, de la sociologie ou des ¢études
littéraires notamment —, la démarche ethnographique, parce qu’elle restitue les diverses étapes
intersubjectives du processus de remémoration sociale, aide a comprendre les modalités par
lesquelles I’événement Thiaroye 44 — et plus largement 1'usage d’un certain passé colonial —
apparaissent aujourd’hui comme un des fopoi des constructions identitaires de la jeunesse

sénégalaise.

Bibliographie :

Amstrong, A.et Crage, S. (2006) « Movements and Memory : The Making of the Stonewall Myth »,
American Sociological Review, 71 (5) : 724-751.

Andrieu, C. (2006) La commémoration des derniéres guerres frangaises: 1’¢laboration de politiques
symboliques, 1945-2003, dans : Andrieu, C.; Lavabre, M-C. et Tartakowsky, D. (Eds.) Politiques du
passé, pp.39-46. Marseille : Publication de I’Université de Provence.

Assmann, J. (2003) Moise I'Egyptien : un essai d histoire de la mémoire. Paris : Flammarion

Barlet, O. et Dia, T. (Eds.) (2009) Sembéne Ousmane (1923-2007), Africultures, 76. Paris : I’Harmattant.

Berliner, D. (2005) « Social Thought & Commentary : The Abuses of Memory : Reflections on the Memory
Boom in Anthropology », Anthropological Quarterly, 78 (1) : 197-211.

Bastide, R. (1970) « Mémoire collective et sociologie du bricolage », L ’Année Sociologique, 21 : 65-108.

Bayart, J-F. (2007) « Les chemins de traverses de 1’hégémonie coloniale en Afrique de I’Ouest
francophone », Politique africaine, 105 : 201-240.

Benot, Y. (1994) Massacres coloniaux. Paris : La Découverte.

Bonnet, V. (Ed.) (2004) Conflits de mémoire. Paris : Karthala.

Boumaza, M. (2009) « Les générations politiques au prisme de la comparaison : quelques propositions
théoriques et méthodologiques », Revue internationale de politique comparée, 16 (2) : 189-203.

Candau, J. (2005) Anthropologie de la mémoire. Paris : Armand Colin.

Cole, J. (1998) The use of Defeat : Memory and Political Morality in East Madagascar, dans : Werbner, R.
(1998) (Ed.), Memory and the Postcolony, pp. 105-125. New York : Zed Books,

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



132 L’ethnographie d’une mémoire sociale

De Jong, F. (2008) « Recycling Recognition. The Monuement as Objet Trouvé of the Postcolony », Journal
of Material Culture, 13 : 195-214.

Cruise O’brien, D. ; Diop, M-C. et Diouf, M. (2002) La construction de I’Etat au Sénégal. Paris : Karthala.

Diop, P.S. (1993) « ‘Thiaroye 1944’, massacre de tirailleurs, ex-prisonniers de guerre », mémoire de
maitrise, Université Cheikh Anta Diop.

Diop, B. B. (1981) Thiaroye terre rouge, précédé de Le Temps de Tamango. Paris : L’Harmattan.

Dozon, J-P. (2003) Freres et sujets. La France et [’Afrique en perspective. Paris : Flammarion.

Dramé, P. (2006) « La journée du tirailleur sénégalais : une commémoration paradoxale », revue en ligne

Africulture.com, 67. URL: http://www.africultures.com (Accés : 11 sept. 2012)

Echenberg, M. (1978) « The Senegalese Soldiers’ Uprising of 1944 » dans Cohen, R.; Copans, J. et
Gutkind, P. (Eds.) African Labor History, pp. 109-128. Beverly Hills and London : Sage.

Echenberg, M. (1991) Colonial Conscripts. The tirailleurs sénégalais in French West African, 1857-1960.
London : James Currey.

Faye, C. F. (2005) Aube de sang. Paris : L’Harmattan.

Fouéré, M.-A. (2010) « La mémoire au prisme du politique », Cahiers d études africaines, 197 : 5-24.

Gueye, M. (1995) « Le 1 décembre 1944 a Thiaroye, ou le massacre des tirailleurs sénégalais anciens
prisonniers de guerre », Revue sénégalaise d’histoire, 1 : 3-23.

Halbwachs, M. (1994) [1925] Les cadres sociaux de la mémoire. Paris : Albin Michel.

Halbwachs, M. (1997) [1950] La mémoire collective. Paris : Albin Michel.

Hall, S. (1994) « Codage/Décodage », Réseaux, 12 (68) : 27-39.

Hartog, F. (2003) Régime d historicite : présentisme et expériences du temps, Paris, Seuil.

Havard, J.-F. (2009) « Tuer les ‘Péres des indépendances’ ? Comparaison de deux générations politiques
postindépendances au Sénégal et en Cote-d’Ivoire », Revue internationale de politique comparée, 16
(2):315-333.

Kansteiner, W. (2002) « Finding Meaning in Memory : A Methodological Critique of Collective Memory
Studies », History and Theory, 41 (2) : 179-197.

Kipré, P. (2005) « Repenser I’ Afrique », Outre-Terre, 12 (3) : pp.167-174

Lassiter, E. (2005) The Chicago Guide to Collaborative Ethnography. Chicago and London : University of
Chicago Press.

Laplantine, F. (2000) [1996] La description ethnographique. Paris : Nathan.

Lavabre, M.-C. (1994) Le fil rouge. Sociologie de la mémoire communiste. Paris : Presses de la Fondation
Nationale des Sciences Politiques.

Mabon, A. (2002) « La tragédie de Thiaroye, symbole du déni d’égalité », Hommes et Migrations, 1235 : 86-
95.

Mann, G. (2006) Native Sons : West African Veterans and France in the Twentieth Century. Durham and

London : Duke University Press.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



L’ethnographie d’'une mémoire sociale 133

Mbembe, A. (2000) De la postcolonie. Essai sur [’imagination politique dans [’Afrique contemporaine.
Paris : Karthala.

Mourre, M. (2012) Les ressacs de la mémoire collective. Etude de cas a partir de la répression de Thiaroye
44 au Sénégal, dans : Gomez-Perez M. et Leblanc, M-N. (Eds.) L’Afrique d'une génération a l'autre,
pp. 401-437. Paris : Karthala.

Mourre, M. (a paraitre) Comment on écrit 1’histoire de Thiaroye 44. Perspectives méthodologiques et
épistémologiques sur un événement de I’histoire coloniale, dans Ndao M. (Ed.) Mélanges offerts au
professeur Iba Der Thiam. Dakar: Annales de la faculté des lettres et sciences humaines de
I’Université Cheikh Anta Diop de Dakar.

Murphy, D. (2000) Sembene. Imagining Alternatives in Film and Fiction. Oxford : James Currey.

Ndiaye, P., (2011) « Le massacre de Thiaroye 44 s’invite au Forum social mondial : Le Sénégal doit-il
poursuivre la France », Walf Fadjri, Dakar, 14 février 2011.

Nora, P. (1984) Entre histoire et mémoire la problématique des lieux, dans : Nora P. (Ed.), Les lieux de
mémoire, 1. La république, pp. XVII-XLII. Gallimard : Paris.

Olick, J. (1999) « Collective Memory : The Two Cultures », Sociological Theory, 17 (3) : 333-348.

Ricoeur, P. (2000) La mémoire, [’histoire, [’oubli. Paris : Seuil.

Roediger, H. et Wertsch, J. (2008) « Creating a new discipline of memory studies », Memory Studies, 1 (9) :
9-22

Sabourin, P. (1997) « Perspective sur la mémoire sociale de Maurice Halbwachs », Sociologie et Société,
XXIV (2) : 139-161.

Schwartz, B. et Schuman, H. (2005) « History, Commemoration, and Beliefs : Abraham Lincoln in
American Memory, 1945-2001 », American Sociological Review, 70 (2) : 183-203.

Senghor, L. S. (1990) [1948] « Tyaroye » in Oeuvre poétique, pp.90-91. Paris : Seuil

Thioub, 1. (2009) « Regard critique sur les lectures africaines de I’esclavage et de la traite atlantique »,
Historiens Géographes du Sénégal, 8 : 15-28.

Turner J. et Stets J. (2006) « Theories of Human Emotions », Annual Review of Sociology, 32 : 25-52.

Veyne, P. (1996) [1970] Comment on écrit I’histoire. Paris : Editions du Seuil.

Werbner, R. (1998) (Ed.), Memory and the Postcolony. New York : Zed Books.

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S110



134 L’ethnographie d’une mémoire sociale

© 2012 Martin Mourre New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne », a partir des
films de l'artiste israélienne Yael Bartana et de la mobilisation

qu'ils ont suscité.

Zofia Waslicka

Doctorante a I'ISP, Paris X et I'lSS, Université de Varsovie

Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne » est né de l'initiative d’une artiste
isra¢lienne : Yael Bartana. Cette initiative est intéressante a plusieurs égards, et deux aspects de
cette oeuvre et de ses conséquences me semblent relever d'une importance particuliere. Le premier
concerne le travail sur la mémoire, la tentative de redéfinir la mémoire des Polonais sur les Juifs et
la mémoire juive (principalement israélienne) a I’égard la Pologne. « La trilogie polonaise » de
Yael Bartana s'avere également étre une discussion avec le sionisme et une critique de la politique
de son pays. On voit dans les films qui la composent comment le passé et le présent s'entremélent.
Les personnages du dernier film disent dans leur manifeste : « Nous puisons dans le passé, dans le
monde des migrations, des mouvements géopolitiques, dans celui de la destruction de la réalité que
nous connaissons, pour projeter un nouvel avenir ».

Le deuxieme aspect concerne les relations qu'entretient 'art avec la réalité et 1'utilisation
politique de l'art. Sous ce sigle d'« art engagé » on retrouve le plus souvent aujourd’hui une simple
représentation des problémes politiques, sans qu'en soit offerte de prise de position fonciérement
¢laborée, ni que 1'on tente d'aucune maniere de les résoudre. Yael Bartana pense, au contraire, que
l'art peut provoquer de réels changements sur la réalité. Elle a donc décidé de lancer véritablement
le « Mouvement du renouveau juif en Pologne » qui a tenu son premier congres en mai 2012 a
Berlin.

Face aux réactions d'incrédulité, qu'elle a souvent rencontré en évoquant ses projets, Yael
Bartana évoque l'exemple de Joseph Beuys, un des fondateurs du parti des Verts allemands, qui
utilisait dans son action politique sa popularité en tant qu'artiste. Il semble que son projet aille plus
loin. N¢ dans les films, le « Mouvement du renouveau juif en Pologne » qui connait une existence
de facto, peut €tre considéré non seulement comme un passage entre l'art et la réalit¢ mais peut
¢galement servir d'exemple qu'aucun véritable clivage ne sépare ces deux champs. Cette
transposition a déja été rendue visible au moment ou le ministre polonais de la Culture a décidé que

la Pologne soit représentée dans son pavillon national a la Biennale de Venise par Yael Bartana,



136 Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne.

artiste israélienne. Cette décision et le drapeau orné d'une étoile de David imbriquée dans l'aigle —
symbole de la Pologne - sur le pavillon polonais, ce n'est plus uniquement de « l'art » mais de

['ordre du fait réel.

Le premier « film polonais » de Yael Bartana, « Mary Koszmary ( Les cauchemars ) » a été
réalisé en 2007. On y voit un homme qui crie face a un stade vide :
«Juifs | Compatriotes ! Vous pensez que cette vieille femme qui continue a dormir
sous la couette de Ryfka ne veut plus entendre parler de vous ? Qu'elle vous a oublié ?
Vous vous trompez. Elle réve de vous toutes les nuits. Elle réve et tremble. Depuis cette
nuit ou vous avez disparu, et que sa mere a tendu la main pour attraper la couette, elle
fait des cauchemars. Vous étes les seuls a pouvoir les chasser. Que les trois millions de
Juifs qui manquent en Pologne viennent a son chevet et chassent enfin ses cauchemars.
Retournez en Pologne. Dans votre et notre pays. [...] Nous nous réjouissions en
cachette lorsque vous étiez partis. Nous nous répétions : enfin nous sommes seuls dans
notre pays. Un Polonais polonais en Pologne qui n'est plus dérangé par personne. Mais
comme nous n'étions toujours pas heureux, nous arrivions a trouver encore un Juif et a
le chasser de notre pays. Méme, lorsqu'on savait déja, qu'il n'y avait plus personne
d'entre vous, il y avait toujours quelqu'un pour encore vous chasser. Et alors ?
Aujourd'hui, nous regardons avec ennui nos visages qui se ressemblent. Dans les
grandes villes nous cherchons les étrangers et écoutons attentivement leur paroles. Oui,
aujourd'hui, nous savons que nous ne pouvons pas vivre seuls. Nous avons besoin d'un
étranger, et il n'y en pas d'autres qui nous soient plus proches que vous ! Venez ! Les

A . ’ - 1
mémes mais transformés. Habitons ensemble. »

L'homme qui joue le réle de l'orateur est Slawomir Sierakowski, fondateur de la « Krytyka
polityczna (La critique politique) », la revue du milieu politique de la nouvelle gauche polonaise.
C'est lui qui a co-écrit ce discours avec 1'écrivaine Kinga Dunin, sociologue et critique littéraire.
Aussi, dans le troisieme film de la série, lors de la cérémonie d'enterrement factice du leader du
Mouvement du renouveau juif en Pologne, Bartana rend la parole aux personnes réelles, qui
présentent leurs opinions sur le Mouvement. Cette cérémonie deviendra donc l'occasion d'une
véritable discussion, ou les opinions sont prononcées de fagon directe et franche. Le premier film
est plus poétique et ambigu. On ne sait pas véritablement a qui s'adresse l'invitation : aux Juifs

d'aujourd'hui en Isra€l, a ceux de la diaspora, ou peut-&tre aux fantdmes du passé ? Sierakowski

' Toutes les citations de propos provenant des films de Yael Bartana sont de ma traduction.

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne. 137

parle des moments douloureux dans l'histoire polono-juive et présente une vision utopique dans
laquelle les Juifs et les Polonais « réaliseront ce dont les philosophes n'ont pas osé réver ». Cette
assertion qui reléve d'un désir pour le moins hatif de consolation et de réconciliation est affaiblie

par une remarque ironique : « Si vous voulez, nous partirons pour la lune ensemble ».

Le film a remporté un grand succes, principalement en Pologne ou il a été¢ non seulement
présenté dans les galeries d'art, mais aussi dans les universités®. Il s'est inscrit de facon idéale dans
le débat sur le passé polono-juif qui avait cours a ce moment-1a dans le pays®. Quelques mois aprés
la présentation du film, parait la traduction polonaise du livre de Jan Gross « La peur »
(Gross, 2010) sur l'antisémitisme en Pologne apres la fin de la deuxiéme guerre mondiale. Gross a
d'ailleurs participé a une discussion consacrée au film*. Le film a été remarqué non seulement dans
la presse artistique mais également quotidienne, comme dans le cas de cet article de Dorota Jarecka
pour la Gazeta Wyborcza, le quotidien polonais le plus lu:

Une chose est stre : le film « Mary Koszmary » arrive en plein milieu du débat sur
l'antisémitisme polonais réveillé a nouveau par le livre de Jan Tomasz Gross. Méme si
la convergence de la date de parution polonaise de « La peur » avec la sortie du film de
Bartana est un hasard, cela a quand méme eu lieu et on ne saurait le détacher du
contexte de débat actuel. Je pense d'ailleurs que la comparaison avec le livre de Gross
nous rendra conscient de ce que représente ce film et de ce sur quoi il traite. Le film
reprend le fil conducteur 1a ou Gross finit son livre, lorsqu'il écrit que les relations
d'apres-guerre entre les Polonais et les Juifs sont notre « coeur des ténébres ». Et pour
que nous puissions faire face a cet héritage, nous devons nous l'approprier, c'est-a-dire,

'assimiler et le placer dans I'histoire par notre propre narration. (Jarecka, 2008)

Si le film a été bien recu en Pologne, il n'en pas ¢t¢ de méme en Isra€l. Dans la galerie Sommer
Contemporary Art a Tel-Aviv, quelques spectateurs furieux commentaient : « Nous ne voulons pas
retourner chez vous. Débrouillez vous tout seuls, pauvres antisémites polonais ! On n’a rien a faire

avec votre sentiment de culpabilité. » (Mazur, 2011). Force est de constater que dans les deux pays,

2 Ces présentations et débats commencent aprés la premiére de « Mary Koszmary » le 18 janvier 2008 et se sont
poursuivis pendant plusieurs mois.

3 Ce débat a commencé en 2001 avec la parution d’un autre livre de Jan Gross (la traduction frangaise : J. T. Gross,
« Les Voisins, Un massacre de Juifs en Pologne, 10 juillet 1941 », Editions Fayard, 2002). Depuis, les publications
historiques et les séminaires d'études sur ce sujet se sont largement accrus, notamment au Centre de recherche sur la
Shoah de I’Institut de philosophie et de sociologie de I’ Académie des sciences de Varsovie.
Un apercu de ces récents travaux vient d’étre traduit en frangais dans le recueil d’articles : Jean-Charles Szurek et
Annette Wieviorka (dir.), « Juifs et Polonais, 1939- 2008 », Paris, Albin Michel, 2009.

4 Le débat a eu lieu le 29 avril 2008 a Poznan. Cf. http://www krytykapolityczna.pl/Poznan/KP-na-Zamku-Mary-
Koszmary-z-udzialem-Grossa/menu-id-269.html [12.09.11].

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S111



138 Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne.

le film a provoqué une vive discussion. Certains spectateurs ont compris littéralement 1'invitation au
retour des trois millions de Juifs en Pologne, ce qui n'était au départ pas l'intention de I'artiste. Un
tournant important s'est alors opéré dans son ceuvre, lorsqu’elle a décidé de suivre cette fantaisie et

d'imaginer que les Juifs répondaient véritablement a cette invitation.

Le film « Mur 1 wieza (Le Mur et la tour) » (2009) commence par une sceéne dans laquelle
un groupe de jeunes Juifs habillés a la maniere des pionniers d’Israél regarde « Mary Koszmary ».
Lors de la sceéne suivante, aux sons de I'hymne national polonais (qui commence avec les mots :
« La Pologne n'est pas encore morte, tant que nous vivons... »), ces derniers arrivent a Varsovie et
commencent a construire un kibboutz auprés du monument aux Héros du Ghetto de Varsovie.
Bartana s'inspire ici de la méthode Homa u-Migdal (le mur et la tour) utilisée par les colons juifs
lors de la révolte arabe dans les années 1936-1939 a 1'époque du Mandat Britannique sur la
Palestine. Malgré l'interdiction d'annexer de nouveaux territoires, 52 nouvelles colonies ont été
alors créées. On les construisait généralement en une seule nuit, car la législation ottomane
interdisait la destruction des batiments déja construits. Erigés a la hate, les kibboutz comprenaient
uniquement des ¢léments basiques — une cloture et une tour, ce n'est qu'apres qu'on y ajoutait des
habitations et d'autres batiments. Dans le film « Le Mur et la tour », cette méthode est utilisée par
les membres du Mouvement du renouveau juif en Pologne. Répondant a I'invitation de Sierakowski,
ils colonisent une partie de la ville, et se séparent avec un mur de barbelés des voisins. Ils
apprennent quelques mots en polonais : « la terre », « la liberté », « la paix », mais ils portent des
uniformes et leurs discours sont agressifs. Le kibboutz lui-méme rappelle dans la nuit une base
militaire. Il ne s'agit pas ici des Juifs polonais d'avant-guerre auxquels on a pensé en regardant

« Mary Koszmary ». Ce sont des Israéliens.

Dans le troisieme film, le Mouvement du renouveau juif en Pologne a bien évolué. Il est
plus important et plus diversifié. Ce ne sont plus uniquement les Juifs qui en font partie, mais « tous
ceux, pour lesquels il n'y a plus de place dans leur pays d'origine — les exilés et les persécutés ». Le
film « Zamach (L'Assassinat) » (2011) relate de maniere fictive l'enterrement du leader du
Mouvement, Sierakowski, tué dans la galerie nationale d'art Zache¢ta a Varsovie, tout comme 1’avait
été le premier président polonais Gabriel Narutowicz en 1922. Les membres du Mouvement
manifestent dans les rues de Varsovie contre le nationalisme. Ryfka, la propriétaire de la couette a
qui Sierakowski faisait allusion dans « Mary Koszmary » apparait dans le film. Nous écoutons des
oraisons funebres. En fait, il s'agit d'une discussion sur le sens méme du mouvement. Le premier

discours est prononcé par la veuve. Elle se souvient de son départ d'Isra€l, de son arrivée en

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne. 139

Pologne. Il s'agit 1a de 1'unique personnage fictif parmi ceux qui prononcent les discours. Suit Anda
Rottenberg, historienne et commissaire d'art qui évoque 1'histoire polonaise soulignant les liens
qu'entretiennent le Mouvement avec la tradition polonaise du multiculturalisme de 1'époque de
Renaissance, celle d'un pays multinational et européen. Apres elle, c'est au tour d'Alona Frankel,
une écrivaine et dessinatrice israé¢lienne de raconter en polonais comment elle a survécu a
I'occupation allemande et a dG quitter, avec toute sa famille, la Pologne apres la guerre a cause de
l'antisémitisme. Son histoire est poignante et elle est accompagnée d'une véritable requéte :
On m'a enlevé ma citoyenneté. Israél était le seul pays prét a m'accueillir. Je suis la
devant vous sur ma terre natale, sur la terre de mes ancétres depuis des centaines
d'années et je réclame : rendez-moi ma citoyenneté, enlevée violemment ! Je
n'habiterais pas parmi vous. Ma patrie c'est Israél et je ne souhaite habiter dans aucun
autre endroit dans le monde. Mais la restitution de ma citoyenneté, enlevée par la
violence sera un acte de justice historique qui m'est nécessaire. J'ai un profond espoir

que vous aussi, en ressentiez le besoin.

Dans son discours on peut apercevoir le noyau du programme du Mouvement qui se pose
comme but un retour symbolique des Juifs en Pologne et la création des conditions, aussi bien

psychologiques que politiques, dun véritable retour pour ceux qui le souhaiteront.

Les films de Bartana, de par le positionnement politique spécifique de 1’artiste israélienne,
sous-entendent bien évidemment qu'lsra€l n'est pas 1'endroit unique ou les Juifs peuvent vivre, mais
plus encore que ce n'est pas le meilleur endroit pour eux. L'artiste utilise le langage visuel et les
symboles du sionisme pour convaincre a l'idée du « diasporisme » - le concept du retour des
Israéliens a la diaspora crée par Philip Roth dans son roman « Opération Shylock » (Roth, 1995).
Cet aspect de I’ceuvre a été fortement remarqué en Israél. Il a été renforcé dans les points de vue de
par le fait que l'artiste habite depuis des années en Europe, et que la co-curatrice du film Galit Eilat,
a démissionné de sa fonction de directrice du Musée d’Art de Tel-Aviv, a la suite de la derniére
opération dans la bande de Gaza, et a émigré d'Israél, expliquant sa décision dans la presse’.

Un autre orateur, le commentateur isra¢lien Yaron London s'oppose a cette vision des

choses. 11 s'adresse directement aux membres du mouvement et a son leader assassiné. Je vais citer

son discours en entier parce que ses arguments critiques a 1’égard du projet que véhicule le film de

5 Elle explique sa décision dans une interview pour le magazine israélien Mouse datée du 14 mars 2010 :
http://www.mouse.co.il/CM.articles item,1023,209,46934,.aspx
Elle en parle aussi dans une conversation avec Artur Zmijewski : « A good drug dealer » dans : Artur Zmijewski,
Joanna Warsza (dir.) « Forget Fear », Berlin 2011.
L'interview est aussi accesible ici : http://aprior.schoolofarts.be/images/ap22 Zmijewski Eilat.pdf

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S111



140 Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne.

Bartana sont fondamentaux pour comprendre les émotions suscitées par celui-ci.

Cher Slawek, chers Polonais, chers membres du Mouvement du renouveau juif en
Pologne. Je n'ai jamais imaginé que ma premicre visite en Pologne soit pour pleurer un
homme qui a tant aimé le peuple juif. Cher Slawek, nous les Israéliens ne sommes plus
ces Juifs que vous avez connus. La culture yiddish est morte et rares sont ceux parmi
nous qui la regrettent. Les Juifs, victimes d'une histoire sanglante, des massacres, de la
Shoah, ne seront plus jamais a la merci des autres. Les Juifs ont vécu en Pologne
pendant mille ans. Avant la guerre, ils constituaient un dixieme de la population de ce
pays, et un cinquiéme des Juifs dans le monde. Les Allemands vous ont aidé a vous
débarrasser de la plupart d'entre eux. De la plupart d'entre nous. Uniquement celui qui
ne se rend pas compte du fait qu'lsra€l est I'unique patrie des Juifs et sans quoi ils
seraient impuissants peut consacrer sa vie a une tache insensée, celle du retour des Juifs
en Europe. Pour nous les Juifs, ce n'est pas une promesse pleine d'espoir, mais un
cauchemar. On entend dire que le mouvement sioniste est né¢ dans un péché et qu'il n'a
plus d'avenir devant lui, qu'il est sur son lit de mort. On dit que 1'Holocauste a eu lieu en
Europe et que ce sont les Palestiniens qui en payent le prix. Chers membres du
Mouvement du renouveau juif en Pologne, avec toute votre bonne volonté, vous devez
comprendre un fait incontestable : qu'Israél et son armée sont les seuls garants contre un
nouvel Holocauste. La diaspora juive, Mesdames et Messieurs, s'est achevée a

Auschwitz.

Nous avons donc déja présents dans le film des positions qui domineront dans la discussion
autour de son ceuvre « I'Assassinat ». Bartana est consciente des reproches qui lui sont faits. Elle
leur donne la possibilité de s'exprimer, mais elle prend également position face a eux encore dans le
film. En écoutant le discours de London, Ryfka sort de la foule, se place devant lui et regarde
fixement la caméra, essayant de prouver par sa présence qu'il a tort. A la fin du film, elle lit le
manifeste écrit par les membres du Mouvement :

Nous voulons revenir ! Non pas I’Ouganda, 1'Argentine ou Madagascar, ni méme la
Palestine, c'est la Pologne qui nous manque, la terre de nos peres et de nos grands-peres.
Nous révons de la Pologne. Nous voulons voir de nouveaux quartiers s'ériger sur les
squares de Varsovie, de Lodz ou de Cracovie. Auprés des cimetieres, nous construirons
des écoles et des hdpitaux. Nous allons planter des arbres, construire de nouvelles

routes et de nouveaux ponts. Nous voulons guérir vos traumas une fois pour toute. Nous

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne. 141

croyons que notre destinée est d'habiter ici, y fonder des familles, mourir, reposer en
terre les cendres de nos proches. Nous faisons revivre la fantasmagorie sioniste. Nous
puisons dans le passé, dans le monde des migrations, des mouvements géopolitiques, de
la destruction de la réalité que nous connaissons, pour projeter un nouvel avenir. C'est
notre proposition pour une époque d'épuisement de la foi, de la crise, de la chute des
vieilles utopies. L'optimisme s'éteint. Les paradis promis ont été privatisés. Les pommes
et les pasteques des kibboutz ne sont plus aussi belles [...]. Notre appel n'est pas dirigé
uniquement aux Juifs. Nous accepterons dans nos rangs tous ceux, pour qui il n'y a plus
de place dans leur pays d'origine — les exilés, les persécutés. Il n'y aura pas de
discrimination dans notre mouvement. Nous n'allons pas fouiller dans vos biographies,
vérifier vos cartes de séjours, vérifier le statut du réfugié. Nous serons fort par notre
faiblesse.

Nos freres et sceurs polonais. Nous ne planifions pas une invasion. Il s'agira plutét d'un
cortege de fantdomes, du retour des anciens voisins qui hantent vos réves et que vous
n'avez peut-étre pas connus. Nous allons parler avec force de toutes ces mauvaises
choses qui se sont passées entre Nous et Vous. Nous allons corriger ensemble les cartes
de 1'Histoire qui ne se sont jamais déroulées comme nous 'avons précisément souhaité.
Nous espérons que nous allons ensemble gérer les villes, labourer la terre, élever les
enfants dans la paix ! Accueillez-nous les bras ouverts, comme nous vous accueillons !
Une seule religion ne nous permet pas d'écouter. Une seule couleur, ne nous permet pas
de voir et avec une seule culture, nous sommes incapables de sentir. Sans Vous, nous

sommes incapables de nous rappeler. Venez nous rejoindre, et I'Europe s'étonnera !

Ce manifeste est un résumé de cette trilogie cinématographique avec sa vision poétique et
utopique, dans laquelle se mélangent politique et fantdmes du passé. Jusque-la, il ne s'agissait que
d’«art ». Au moment de la désignation de Yael Bartana comme représentante de la Pologne a la
Biennale de Venise, I'art a commencé a se méler a la réalité. Le choix, approuvé par le ministre de
la culture Zdrojewski, d'une artiste qui n'est pas citoyenne polonaise, mais qui parle du retour des
Juifs en Pologne, était une reconnaissance symbolique de cette idée. Pendant la cérémonie de la
remise de nomination, il soulignait le role éducatif de cette entreprise. Il a dit que le projet pourrait
servir d'instrument éducatif pour les écoles, car il est I'histoire sur l'accueil de I'étranger, une histoire
dont nous avons besoin dans la nouvelle Pologne ouverte sur le multiculturalisme. (Mazur, 2011)

Bien sir, des voix se sont €élevées en Pologne contre le choix d'une artiste israélienne pour

représenter le pays, mais en général, des opinions positives dominaient tant par rapport a ce choix,

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S111



142  Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne.

que par rapport a l'oeuvre elle-méme. En Israél, on a stigmatisé le caractere « antisioniste » de la
trilogie qui renferme une critique de la politique d'Israél vis-a-vis de la Palestine. Une dédicace, a la
mémoire de Julian Mer-Khamis, un activiste israé¢lien des mouvements pour la paix renforce cet
aspect. Mer-Khamis était acteur. Il jouait dans les films d'Amos Gitai. Il a quitté le cinéma pour
travailler avec des jeunes Palestiniens dans le camp de réfugiés a Jenin ou il a créé le Théatre de la
Liberté. Il a été assassiné par balles a Jenin au moment du tournage du film « L'Assassinat » a
Varsovie. En plagant une dédicace a sa mémoire a la fin du film, Bartana en a, en quelque sorte,
modifié le sens. Le film parle de la Pologne, mais on peut y voir aussi une histoire sur le sentiment
de culpabilité des Juifs vis-a-vis des Palestiniens.

Le point le plus fort de la discussion en Israél autour de ce film était sans aucun doute
l'interview radio de la ministre israélienne de la Culture, Limor Liwnat, qui a annoncé son boycott
du pavillon polonais. Sa décision a été fortement critiquée dans les médias israéliens, et elle 1'a
finalement annulé. Elle a visité le pavillon polonais, situé tout pres de celui d'Isra€l, une journée
apres son ouverture officielle, sans journalistes et sans parler a l'artiste. Le président d'Israél n'a pas

rendu visite au pavillon polonais pendant sa visite au pavillon israélien.

En quoi consiste le militantisme de Bartana - artiste ? Il est certainement différent d'un
militantisme politique habituel. Elle utilise des moyens artistiques - le film, ainsi que les possibilités
du monde de I'art : les expositions, les revues, le financement. Cela possede de bons et de mauvais
cOtés. Sa position est affaiblie par le fait que I'on peut facilement dire « ce n'est que de l'art », « ce
n'est pas vrai ». Cela lui offre cependant une certaine force. L'art peut dépasser certaines limites de
la politique. Il peut étre beaucoup plus imaginatif, en produisant des idées qui ne seraient jamais
nées autrement. La politique-fiction de Bartana provoque des discussions également en dehors du
monde de l'art. En méme temps, du fait qu’elle commence a faire usage de dispositifs politiques au
sens propre, tels que le Congrés, qu'elle a organisé dans le cadre de la 7e Biennale de Berlin®, elle
commence a étre prise plus au sérieux. Cela va cependant de pair avec une plus grande
responsabilité et les risques qui vont avec.

Les artistes sont d'habitude réticents a renoncer a la liberté et a 1'absence de le responsabilité,
une sorte d'immunité (faux, comme le montrent les exemples des artistes comme Ai Wei Wei
emprisonné en Chine) que leur offre l'art. Cela découle surtout du caractere ambigu de l'art. La
responsabilité de la réception d'une ceuvre d'art est repoussée sur le spectateur. Mais cette fagon de
pratiquer l'art ne permet pas aux artistes de produire par un effet de performativité de réels

changements. Il semble en revanche qu'avec des tentatives comme celle de Yael Bartana, nous

6 Le Congres s'est deroulé le 11-13 mai 2012 au théatre Hau a Berlin dans le cadre de la 7e¢ Biennale de Berlin.

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) ISSN: 2218-077X



Le « Mouvement du renouveau juif en Pologne. 143

observions une redéfinition de 1'art.

Bibliographie:

*LES FILMS
Bartana, Y. (2007) Mary Koszmary ( Les cauchemars ). Le film est accessible sur le site du Musée
d'art moderne de Varsovie: http://www.artmuseum.pl/filmoteka/?1=0&1d=200

Bartana, Y. (2009) Mur i wieza ( Le Mur et la tour ). Le film est accessible sur le site du Musée
d'art moderne de Varsovie: http://www.artmuseum.pl/filmoteka/?1=0&1d=199
Bartana, Y. (2011) Zamach ( L'Assassinat ).

*LES LIVRES

Gross, J.T. (2002) Les Voisins. Un massacre de Juifs en Pologne, 10 juillet 1941. Paris : Fayard.
Gross, J.T. (2010) La Peur : [l'antisémitisme en Pologne apres Auschwitz. Paris : Coédition
M¢émorial de la Shoah/Calmann-Lévy.

Roth, P., (1995) Opération Shylock. Une confession. Paris : Gallimard.

Szurek, J.-C. et Wieviorka A. (dir.) (2009) Juifs et Polonais, 1939- 2008. Paris : Albin Michel.
Zmijewski A. et Joanna Warsza (dir.) (2011). Forget Fear. Berlin: Berlin Biennale.

*LES ARTICLES DE JOURNAUX
Jarecka D. « Jezyk polski po Zagtadzie », Gazeta Wyborcza, 30.01.2008.
Mazur A. (en conversation avec Sebastian Cichocki), « Nie chcialbym by¢ w skorze Yael

Bartany », Dwutygodnik nr 64/2011, http://www.dwutygodnik.com/artykul/2578-nie-chcialbym-byc-w-skorze-

yael-bartany.html [12.09.11].

© 2012 Zofia Waslicka New Cultural Frontiers Vol. 3 Special Issue (2012) DOI: 10.4425/2218-077X.S111



	1 Copertina Special Issue
	2 Editorial ENG
	3 Editorial FRA
	4 Alain Touraine_SI1_2012
	5 Lustiger
	6 Leyla Arslan_SI1_2012
	7 Nur Yasemin Ural_SI1_2012
	8 Granata Sarcinelli_SI1_2012
	9 Federica Luzi_SI1_2012
	10 Niemeyer & Rosselet
	11 Martin Mourre_SI1_2012
	12 Zofia Waślicka_SI1_2012

